

R 457 201-14

## ФИЛОСОФІЯ ОБЩАГО ДБЛА.

Статьи, мысли и письма

## Николая Өедоровича Өедорова,

изданныя подъ редакціей

В. А. Кожевникова и Н. П. Петерсона.

Томъ Т.

Не для продажи.

 $B\ B\ P\ M\ BI\ ilde{M}$ Типографія Семиріченскаго Областного Правленія  $190\ G.$  Дозволено цензурою Москва Октября 27-го дня 1905 года.





## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Статьи, предлагаемыя въ этой книгѣ вниманію го читателя, представляють въ области философскаго мыс. нія явленіе настолько же своеобразное, какъ и самъ ихь авторъ. Мыслитель Н. Ө. Өедөрөвъ становится извъстнымъ только послъ своей кончины (15 декабря 1903 года); при жизни многіе знали его въ теченіе долгикъ льтъ лишь какъ изумительнаго по добросовъстности, трудолюбію и разнообразію знаній служащаго сначала въ Чертковской, потомъ въ Московской Публичной Библіотекъ при Румянцевскомъ Музеъ и, наконецъ, при читальномъ залѣ Московскаго Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ. Для несравненно меньшаго круга людей, имфвшихъ случай ознакомиться съ нимъ ближе, это быль не только человъкъ съ громаднымъ знаніемъ и высокимъ умственнымъ развитіемъ, но и великодушный, самоотверженный праведникъ, въ которомъ убъждения и жизненное поведеніе слагались въ удивительно цълостное и выдержанное воплощение совершенно исключительной нравственной строгости и чистоты; и только уже очень немногимъ многолѣтнимъ друзьямъ и почитателямъ его было вѣдомо, что, сверхъ всего указаннаго, то былъ благородный и глубокій, смѣлый, послѣдовательный и самобытный мыслитель, учение котораго высилось совстмъ особнякомъ среди безконечныхъ разнортчій философскихъ системъ. Лишь очень немногіе умы рѣшались принять это учение въ его послъднихъ, наиболье смълыхъ выводахъ; но среди этихъ немногихъ были такіе люди, какъ Ө. М. Достоевскій и В. С. Соловьевъ; а о томъ, какое значеніе придавали они ему, можно судить по словамъ В. С. Соловьева, назвавшаго это ученіе "первымъ движеніемъ впередъ человъческаго духа по пути Христову со времени появленія Христіанства".

Названіе философа и мыслителя примѣнимы, однако, къ Н. Ө. Өсдорову не въ обычномъ смыслѣ только любителя истины или только ученаго, стремящагося овладѣть ею путемъ лишь отвлеченнаго мышленія. Мыслить, и только мыслить, съ его точки зрѣнія, вовсе не достоинство и не заслуга: всякая любовь мертва безъ дѣлъ; любовь же къ истинѣ и мудрости, не проявляющаяся въ дѣлѣ, не воплощающаяся въ жизни, въ конецъне состоятельна. Это облагороженная субъективная, ученая прихоть;

ея удълъ - заблуждение или, въ лучшемъ случаъ, жалкие обрывки знанія при безуспъшныхъ порывахъ ко всевъдьнію и всемогуществу. Наоборотъ, философія, вызванная необходимостью самой жизни, имъетъ своею цълью и своимъ оправданіемъ пъло всеобщаго спасенія. Это не отрицательная философія чистаго мышленія, довольствующаяся ученымъ созерцаніемъ истины въ мірѣ субъективнаго идеальнаго представленія; это и не пассивная философія чувства, тонущая въ области неустойчивыхъ порывсвъ и неопредъленныхъ стремленій, не поддающихся научному доказательству. Это реальная, проективная и активная философія діла всеобщаго спасенія, черезъ всеобщее знаніе, разумно и нравственно, и при томъ добровольно къ общей спасительной цѣли направляемая. Опредѣлить эту цъль, обосновать ее научно и нравственно, привлечь къ ея осуществленію всь силы мысли, чувства, воображенія и воли, могущество знанія, рессурсы техники, творческое вдохновеніе искусства, святыню нравственнаго долга, создать проектъ осуществленія всеобщаго спасенія сознательными, добровольными и единодушными усиліями сыновъ человѣческихъ вотъ задача философіи или, върнъе, мудрости, достойной своего названія и призванія.

Ученіс, предназначаемое не для однихъ ученыхъ, а для вськь, можеть относиться только и къ дълу безусловно всеобщему, всечеловъческому, всъмъ понятному, всъмъ необходимому. Такимъ дъломъ можетъ быть только сохраненіе, совершенствованіе и возстановленіе жизни, мыслимсе лишь при условій всемірнаго мира и согласія. Первоначальная причина слабости человъческой, небратскихъ отношеній людей и всъхъ отсюда вытекающихъ золъ, матеріальныхъ и духовныхъ, лежитъ не въ политическихъ, юридическихъ и экономическихъ условіяхъ жизни; она кроется въ рабской зависимости всъхъ людей отъ неразумно и неправственно дъйствующихъ стихійныхъ силъ природы. Для устраненія вражды и всіхъ бідствій земного существованія нужно, слідовательно, начинать съ изміненія отношеній не людей другь къ другу, а людей къ природѣ и природы къ пюдямъ. Наше подчиненное, пассивное или же хишническое отношение къ природъ и ея слъпое, роковсе отношение къ намъ должны быть замѣнены сознательною и могущественною регуляціей ея силь, всеобщимь, совершеннымы знаніемъ и волею совокупнаго человѣчества къ высшей нравственной цели направленною. Обезпечение всемь эдороваго, нравственнаго и счастливаго существованія, побѣда надъ голодомъ, стихійными погромами, бользнями и несовершенствомъ человъческаго организма, надъ его одряхлъніемъ и, наконецъ, надъ самою смертью—вотъ задача всечеловъческаго дъла Только съ ея осуществлениемъ устранятся причины вражды и зла, возстановится утраченная, единственная естественная основа нравственности, родственность, настанетъ миръ всего міра и явится возможность жить не для себя лишь одного (эгоизмъ) и не для другихъ только (альтруизмъ), а со всѣми и для всѣхъ (братство, семья, соборъ).

Но дъло всечеловъческое не исчерпывается даже и завоеваніемъ безсмертія для живущихъ. Сыны человъческіе, Божіей помощью и силою универсальнаго знанія и объединенной воли ставше бы безсмертными сами, не въ правъ были бы оставить въ плъну у смерти тъхъ, кто далъ имъ жизнь, отцовъ своихъ, предковъ. Возстановление жизни, воскрешение --воть высшій правственный долгь сыновь человіческихь, призванных: Спасителемъ быть совершенными, какъ Отецъ ихъ Небесный. Исполнение этого долга не только не противоръчитъ волъ Божіей, но, наоборотъ, при Божественномъ содъйствіи, и будетъ выполненіемъ на землѣ воли Отца Небеснаго. "Бога не мертвыхъ, а живыхъ", "Бога смерти не создавшаго", и завъта Сына Человъческаго, Смерти Побъдителя, не хотящаго погибели ни единаго, да вси спасени будутъ и въ разумъ истины пріидутъ. Проповѣдь жизни, безсмертія и воскресенія есть сущность ученія Спасителя: Христосъ есть Воскреситель; непремѣнное же условіе спасенія, уподобленіе вѣрующаго Христу, должно выражаться не въ одной въръ въ Спасителя, но и въ самомъ дълъ спасенія: человъкъ, дълаясь исполнителемъ воли Божіей и ученикомъ Христа, изъ пособника смерти, какимъ онъ, вольно или невольно, безсознательно или умышленно, былъ доселъ, станетъ орудіемъ жизни, силою животворящею. Воскресение Христово требуетъ всеобщаго воскрешенія. Царство Божіе, во исполненіе воли Божіей Богомъ направляемое, Имъ черезъ насъ осуществляемое, есть произведение всъхъ благихъ силъ и способностей людей въ ихъ совокупности, результать полноты знанія, глубины и чистоты чувства и могущества объединенной, святой воли.

Таковы въ общихъ чертахъ цѣль и содержаніе странныхъ по формѣ и не легко усвоеваемыхъ статей, собранныхъ въ этой книгѣ. Глубокое уваженіе къ рѣчамъ великаго учителя, въ коихъ каждое слово строго продумано и полно богатаго смысла, не дозволяло придать здѣсь его мыслямъ упрощенное и болѣе систематичное изложеніе\*; издатели предпочли сохра-

<sup>\*</sup>У Опыть такого изложения сдалана мною вы статьямъ о И. О. Осворова нь "Русскомъ Архивъ" (1904, 1905 и 1906 г.т.), имающимъ выйти въ скоромъ премена и отмальнымъ изданіемъ.

нить въ точности текстъ рукописей, въ увъренности, что не малое напряженіе вниманія, необходимое для усвоенія ученія великаго человѣколюбца, будетъ съ избыткомъ вознаграждено разнообразною цѣнностью содержанія ученія даже и для тѣхъ читателей, которые не найдутъ возможнымъ принять его конечныя заключенія, для большинства, безспорно, слишкомъ смѣлыя, но въ нравственномъ смыслѣ настолько величавыя, что каждое приближеніе къ нимъ было бы шагомъ къ спасенію человѣчества.

Власиміръ Кожевниковъ.

Предлагая всеобщему вниманію книгу, содержащую въ себь часть произведеній умершаго 15 декабря 1903 года Николая Өслоровича Өслорова, мы дълаемъ это потэму, что придаемъ произведеніямъ Н-лая Ө-ча величайшее значеніе, значеніе чрезвычайное, такъ какъ въ нихъ разрѣшается вопросъ о смысль и цъли существованія, опредъляется цънность жизни, въ нихъ поднимается вопросъ объ отечествъ и братствъ, или родственности, о причинахъ небратскаго, т. е. неродственнаго, или безиравственнаго состоянія міра, ибо родственность равняется нравственности, а неродственность безнравственности: въ этихъ произведеніяхъ заключается призывъ къ общему встахъ людей дълу, дълу необходимому, родному и дорогому всъмъ и каждому, къ дълу, которое требуетъ для своего осуществленія не всеобщаго только мира, по мысли Н-лая Ө-ча, невозможнаго, какъ состояніе инертноє, недъятельное, но всеобщаго союза, союза братскаго, призывъ къ дѣлу, которое сдълаетъ Россію, нынъ для всъхъ чуждую и даже ненавистную, по выражентю Н-лая Ө-ча, "родною, милою и дорогою". Въ предлагаемыхъ общему вниманію произведеніяхъ заключается, по глубокому нашему убъжденію, то новоє слово, которое Россія призвана сказать міру, заключается указаніе на то дъло, которое Россія призвана внести въ міръ, въ нихъ заключается оправданіе Москвы, признавшей себя еще на заръ своего существеванія Третьимъ Римомъ, Римомъ, такъ сказать, окончательнымъ, исключающимъ необходимость и возможность четвертаго, въ этихъ произведеніяхъ раскрывается смыслъ того самосознанія, върнъе - неопредъленнаго еще до сихъ поръ чувства русскаго народа, которое называетъ Русь святою, самосознанія, свойственнаго великому народу. "Всякій великій народъ", - говоритъ Достоевскій на первыхъ страницахъ своего дневника, -- "въритъ и долженъ въритъ, если хочетъ долго жить, что въ немъ одномъ заключается спасеніе міра. живетъ онъ на то, чтобы стоять въ глазахъ народовъ, пріобщить ихъ всьхъ вс едино и вести ихъ въ согласномъ хоръ къ окончательной цфли, всфмъ имъ предназначенной. Но это пріобщеніе всъхъ народовъ, это водительство не дасть, не должно давать господства надъ другими, себъ подобными, напротивъ, оно дълаетъ слугою всъхъ, возлагастъ тяжелую обязанность, службу, которую русскій наредъ и несъ всю свою долгую жизнь; и не русскому-ли народу у себя дома тяжеле

всѣхъ: всякій иностранецъ у насъ дворянинъ, инородецъкнязь и купецъ, а русскій, крестьянинъ-пахарь, всѣмъ слуга. Ученіе Н-лая Ө-ча, указывающее, въ чемъ состоитъ истинное служеніе русскаго народа, будучи усвоено, сдѣлаетъ сознательнымъ убѣжденіемъ нынѣ неопредѣленное чувство, которое выразилось, какъ сказано, въ признаніи русскими своего царства—святою Русью, обратитъ это чувство въ увѣренность, требующую осуществленія, требующую дѣла, и такимъ образомъ выведетъ русскій народъ на самостоятельный путь, и не только освободитъ насъ отъ иноземнаго вліянія, но и приведетъ къ побѣдѣ умственной и нравственной, къ побѣдѣ на для кого необидной и для всѣхъ желанной, къ побѣдѣ безкровной, исключающей необходимость побѣдъ кровавыхъ, которая заставить всѣхъ полюбить Русь, потому что и она всѣхъ возлюбитъ.

Чтобы хоть нъсколько познакомить съ личностью автора печатаемыхъ произведеній, необходимо сказать, что онъ былъ извъстенъ, какъ завъдующій каталожнымъ отдъленіемъ Румянцевскаго, въ Москвъ, Музея, а затъмъ, какъ дежурный читальнаго зала при архивь Министерства Иностранныхъ Дълъ, и несмотря на скромность положенія, которое Н-лай Ө-чъ занималъ при жизни, извъщенія объ его кончинъ, послъдовавшей 15 декабря 1903 года въ Москвъ, въ Маріинской больниць, и о погребени на кладбищь "Всьхъ скорбящихъ радости" появились во всъхъ, можно сказать, Московскихъ газетахъ безъ различія направленій; наиболѣе же обстоятельныя свъдънія о Н лав Ө-чь были даны въ Московскихъ Въдомостяхъ, въ Русскихъ Въдомостяхъ, въ Московскомъ Листкъ... Московскими и Русскими Въдомостями даны о Н-лаъ Ө-чъ по двѣ статьи; 2-я статья Русскихъ Вѣдомостей принадлежить извъстной писательниць Екатеринъ Степановнъ Некрасовой. 2-я же статья Московскихъ Въдомостей написана къ сороковому дию кончины Н-лая Ө-ча П. Я. Покровскимъ Всъ эти статьи, къ коимъ должно причислить также статью Ю. П. Бартенева въ № 1 Русскаго Архива за 1904 годъ, можно причислить и статью Шенрока въ № 2-мъ Историческаго Въстника 1904 г., не говоримъ уже о статьяхъ В. А. Кожевникова, но настойчиво отсылаемъ къ нимъ читателя, (печатаніе этихъ статей началось съ № 2-го Русскаго Архива 1904 года и до сихъ поръ еще не окончено), всъ эти статьи говорять о Н-лав Ө-чь, какъ о человъкь необыкновенномъ, какъ о человъкъ въ высшей степени замъчательномъ, въ статьяхъ же Кожевникова и Шернока свидътельствуется, что ближайше къ Н-лаю Ө-чу считали его великимъ и даже ве-

ликимъ изъ великихъ, Въ статьѣ "Памяти Николая Ослововича", напечатанной въ № 334-мъ Московскихъ Вѣдомостей отъ 16 декабря 1903 года, на второй день его смерти, годорится, что Н-лай Ө-чъ былъ много лътъ "драгоцъннымъ икрашеніемъ" Румянцевскаго Музея, что Н-лая Ө-ча "знала многочисленная семья русскихъ писателей и ученыхъ" и всъ они пользовались его безпримърно богатыми знаніями во всъхъ областяхъ начки и его безпримърною готовностью служить каждому всъми силами, способностями и средствами. "При этомъ". - замъчается въ той же статьъ, "весьма немногіе знали его фамилію, еще меньше знали его прошлое, но Румянцевскій Музей не мыслился отдільно безъ. Николая Ослоровича": а затъмъ свидътельствуется, что "глубочайшія и оригинальныя возрѣнія его привлекали къ себѣ и Постоевскаго и Владиміра Соловьева". Въ стать в. напечатанной въ № 346-мъ Русскихъ Въдомостей, отъ 17 декабря 1903 г., на третій день смерти Н.лая Ө-ча, говорится, что онъ былъ "незамѣнимымъ руководителемъ для всъхъ работавшихъ въ библютекъ Румянцевскаго Музея", что къ нему съ уважениемъ относились такіе, "какъ Вл. Соловьевъ и Л. Н. Толстой", что Н-лай Ө-чъ "держалъ себя независимо и не былъ способенъ поступаться предъ къмъ бы то ни было своими убъжденіями", что "какъ работника его нельзя было не цънить, какъ человъка нельзя было не уважать, какъ сослуживца нельзя было не любить". Г-жа Некрасова въ № 353 Русскихъ Въдомостей, отъ 24 декабря 1903 г. — разсказавъ извъстное ей о жизни Н-лая Ө-ча. и, между прочимъ, о томъ, какъ онъ покупалъ на собственныя. больс чымь скудныя средства книги для Музея, которыхъ тамъ не было, но которыя требовалъ кто-либо изъ посътителей, и которыхъ, кромъ покупки, нельзя было достать никакимъ другимъ путемъ, каковы указаніе на другое книгохранилище, или же позаимствование у лицъ, имъвшихъ книгу и Н-лаю Ө-чү извъстныхъ, что дълалось имъ въ интересахъ нуждавшихся въ книгахъ для серьезной работы весьма часто. т. е. всякій разъ, какъ въ этомъвстрівчалась надобность, -- говоритъ въ заключение своей статьи, что Н-лай Ө-чъ "по своей цъльности, стойкости своихъ принциповъ и идеальному отношенію къ общественному служенію" былъ человъкъ ръдчайшій и "уже одною своею жизнью" вносиль "въ окружающее много добраго и поучительнаго"; кончаетъ же свою статью Некрасова такъ: "Низкій поклонъ предъ прахомъ незамѣнимаго библіографа энциклопедиста. Многообязанная покойному Екатерина Некрасова". П. Я. Покровскій въ своей обширной статьѣ, напечатанной въ Московскихъ Вѣдомостяхъ въ №№ 23,

24, 25 и 26 за 1904 г. (отъ 23-26 января) свилътельствуетъ о "глубочайшемъ міросозерцаній" Н-лая Ө-ча и объ его "самоотверженномъ пеподражаемомъ служеній ближнимъ, всѣми силами и способностями его богатоодаренной и христіански воспитанной природы". Опредъляя жизнь Н-лая Ө-ча, какъ служение, и особенно насучивая на этомъ опредълении, Покровскій говорить, что изъ-за этого служенія "совсѣмъ не было видно ни личной жизни Н-лая Ө-ча, ни службы его понимаемой въ сбычномъ смыслѣ", а затѣмъ утверждаетъ: "ничего обычнаго ни въ жизни, ни во взглядахъ Н-лая Ө-ча не было. Такъ онъ своеобразенъ во всемъ, такъ ничъмъ не напоминалъ обыкновенныхъ людей, что при встръчъ и знакомствъ съ нимъ поневоль становились въ тупикълюди, особенно выдающіеся особенно оригинальные. Н-лай Ө-чъ поражаль въ этомъ отношеніи и всёхъ простыхъ смертныхъ и даже такихъ, напримеръ, оригиналовъ, какъ графъ Л. Н. Толстой или В. С. Соловьевъ. Все въ немъ было свое, и ни въ чемъ онъ не походилъ на рядовыхъ смертныхъ, начиная съ внышности, продолжая припріемами жизни и оканчивая міровоззрѣніємъ". вычками и Весьма важенъ разсказъ П. Я. Покровскаго, совершенно согласный съ разсказываемымъ Некрасовою, Шенрокомъ и др. о томъ, какъ завязывалось обыкновенно знакомство съ Н-мъ Ө-чемъ. "Изучая тотъ или другой научный вопросъ, посътитель Музея находиль въ кипъ потребованныхъ имъ книгъ... еще двъ- три книги, которыхъ онъ совсъмъ не требовалъ, о существованій которых и не полозрѣваль. А между тѣмъ, содержание этихъ неожиданныхъ книгъ прямо отвъчало на поставленную имъ собъ задачу". На вопросъ посътителя, кому онъ обязанъ присылкою этихъ книгъ, получался отвътъ: Это вамъ прислал Н-лай Ө-чъ". "Новыя книжки освъщали вопрось совсёмъ съ новыхъ, часто неожиданныхъ и непредвиданныхъ сторонъ и точекъ зранія. Вопрось услублялся, изучеченіе затягивалось, требовались и присылались все новыя и новыя книги, и, наконодъ, совсъмъ зарывшійся ученый непрем'ьнно получаль приглашеніе: "Вась просять къ себі Н-лай Ө-чъ"... "Тутъ уже завязывалось личное знакомство съ. Н-мъ. Ө-чемъ съ тема, чтобы потомъ уже никогда не прерываться и слуокалог эн амоминистой видиментаристори и иминикомъ не только для воссторонняго изученія тахъ или другиль спеціальныхъ вопросовъ, но нередко и для выработки и созданія целаго міросозерцанія". Объяснивъ затъмъ въ чемъ заключались обязанности Н-лая Ө-ча, какъ завъдующаго каталожною мянцевскаго Музея, П. Я. Покровскій говорить: "Мимо Н-лая 6-ча не проходило ни одно требование на книги и безъ его

предварительнаго просмотра не выдавалась ни одна книга въ читальный залъ. Ему извъстно было каждое требование, но. разумъется, въ число его обязанностей служебныхъ вовсе не входило опредъление по этимъ требованиямъ вопроса, интересовавшаго читателя, степени его подготовленности къ занятіямъ этимъ вопросомъ и характера его освъдомленности въ немъ"... "Н-лай Ө-чъ по тѣмъ требованіямъ на новыя книги, какія подають въ читальномъ заль посьтители, сразу узнаваль серьезнаго работника, и тогда уже онъ заглазно всею душею привязывался къ этому человъку и старался быть полезнымъ ему, чамъ только могъ .\* "А содъйствіе его въ этомъ отношеній было безпримірно прагоціннымь. Онь быль прямо исключительнымъ библюманомъ и библюграфомъ. Онъ зналъ, какъ свои пять пальцевъ, всю библютеку Румянцевскаго Музея, и очень часто для него было легче и скоръе взять нужную книгу прямо съ полки, чъмъ отыскивать ее при помощи каталога. Конечно, время и любовь къ книжному дълу помагаютъ современемъ освоиться и съ сгромными и богатыми библіотеками Удивительны и совстмъ ръдки библіоманы, знающіе по корешкамъ и названіямъ всь книги общирныхъ библіотекъ, но едва ли какая-нибудь библіотека, кромъ Румянцевскаго Музея, могла похвалиться исключительною честью имъть библіотекаремъ человѣка, знающаго содержаніе своихъ книгъ. А Н-лай Ө-чъ зналъ содержание книгъ Румянцевскаго Музея, и это было прямо невъроятнымъ явленіемъ. Если вы сказали ему свой вопросъ или свою задачу, онъ могъ буквально закидать васъ печатнымъ матеріаломъ. Если вы у него спрашивали нѣсколько книгъ, онъ безошибочно опредълялъ предметъ вашихъ изысканій, зная напередъ во всѣхъ подробностяхъ все содержимое каждой потребованной вами книги. Удивительно быле также то, что не было вопроса, который быль бы для него новъ и незнакомъ, или который не быль бы близокъ его сердцу. Буквально во всемъ онъ шелъ всегда впереди общепризнанныхъ авторитетовъ и спеціалистовъ, и буквально не было вопроса, къ которому, даже самому, на первый взглядъ, маленькому, онъ не относился бы съ такимъ же интересомъ и съ такою же теплотой, какъ и къ самымъ кореннымъ основамъ знанія и въры. Насколько разнообразны были ть области знанія, въ которыхъ Николай Өедоровичъ руководилъ спеціалистовъ, это лучше всего видно изъ примъровъ»... Мы не приводимъ здъсь примъровъ, на которые ссылается П. Я. Пок-

<sup>&</sup>quot;"Скорбе вы сами отложите из оторону и забулого о вашей работь",—поворить Неирасова вы оврей стать в H-лаж  $\Theta$ -чь— "чъмъ онъ забулогь о томъ, что для нея ламог онъ раквше не усложовтоя, пота не иснертаеть всего митеріала".

ровскій, но не можемъ не привести слѣдующій его разсказъ, характеризующій удивительныя знанія Н-лая Ө-ча. "Въ началъ девятидесятыхъ годовъ.. ъхала партія инженеровъ на изысканіе Сибирскаго жельзнодорожнаго пути и, провзжая Москвою, заглянула въ Румянцевскій Музей, конечно, для очистки совъсти, а вовсе неувъренная въ возможности найти здъсь что-либо для себя новое и интересное. Въ подобныхъ случаяхъ, когда кто нибудь обращался въ библютеку съ просьбой указать книги, имъющіяся по извъстному вопросу, или за какими-нибудь совътами при книжныхъ занятіяхъ, его неизмънно направляли къ Н-лаю Ө-чу. Къ нему же привели и инженеровъ. Послъ очень недолгаго разговора инженеры услыхали названіе такого описанія Сибири, о которомъ раньше и не подозрѣвали; а когда инженеры показали Н-лаю Ө-чу проектъ предполагавщагося пути, то Н-лай Ө-чъ "сразу замътилъ два упущенія на карть: въ одномъ мъстъ не върно была показана высота горы, а въ другомъ совсѣмъ пропущенъ былъ большой ручей. Инженеры, хотя и неувъренно, но все-таки спорили и стояли за върность своей карты. Однако на возвратномъ пути, года черезъ два, партія прислала одного своего сочлена къ Н-лаю Ө-чу засвидътельствовать ему свое уважение и сказать ему, что онъ былъ безусловно правъ". Нельзя не привести еще слѣдующаго разсказа изъ статьи П. Я. Покровскаго, подтверждаемаго г-жею Некрасовою, Шенрокомъ и другими: однажды В. А. Дашковъ (директоръ музея) предложилъ ему (т. е. Н-лаю Ө-чу) повышение по службь; онъ искренно обидълся, считая себя совершенно удовлетвореннымъ своимъ настоящимъ положеніемъ. Дашковъ оправдывался (!?) своимъ уваженіемъ къ Н-лаю Ө-чү и искреннимъ желаніемъ сдълать ему пріятное Тогда Н-лай Ө-чъ поймалъ его на словъ и уже со своей стороны попросиль повышенія для одного изъ служащихъ въ Музев, на что этотъ послъдній никакъ не могъ разсчитывать. И Дашковъ съ удовольствіемъ исполнилъ просьбу Н-лая Ө-ча".

Такъ говорятъ о Н-лаѣ Ө-чѣ люди, мало его знавшіе, знавшіе только по музею, человѣкъ же, который зналъ Н-лая Ө-ча гораздо ближе, въ теченіе тридцати почти лѣтъ, В. А. Кожевниковъ, даетъ такое о немъ свидѣтельство въ первыхъ строкахъ первой статьи своей въ № 2-мъ Русскаго Архива за 1904 годъ. "Не стало человѣка изумительнаго, рѣдкаго, исключительнаго! О возвышенномъ умѣ Николая Өедоровача Өедорова, о его разнообразныхъ, общирныхъ познаніяхъ, объ его добросовѣстности какъ труженика и объ идеальной нравственной чистотѣ его, напоминать людямъ, сколько-нибудь его знавшимъ, излишне; они и безъ того всѣ, единогласно, скажутъ:

"то былъ мудрецъ и праведникъ!"; а болѣе близкіе къ нему добавятъ: "то былъ одинъ изъ тѣхъ немногихъ праведниковъ,

которыми держится міръ"...

Часть твореній человька, такъ характеризуемаго людьми не только различныхъ, но и прямо противоположныхъ направленій, и собрана въ предлагаемой книгт. Творенія эти стольже необыкновенны, какъ необыкновененъ былъ самъ авторъ: но серьезный читатель, (а на такихъ только мы и разсчитываемъ), не будетъ устрашенъ необычайностью того, что онъ встрътитъ на первыхъ же страницахъ предлагаемой книги: не устрашившись же и давъ себъ трудъ, (трудъ, должны сказать. не малый), дочитать книгу до конца, (разумъемъ чтеніе въ высшей степени внимательное, невнимательно читать эту книгу и нельзя, въ такомъ случав лучше совсвмъ ее не читать). дочитавшій книгу придетъ къ убъжденію, что казавшееся ему сначала необычнымъ есть великое и единственное, есть единственно-возможное разръщение вопроса о смыслъ и цъли нашей жизни, при томъ такое разръшение этого вопроса, которое только и дастъ возможность осуществить "на землъ миръ и въ человѣкахъ благоволеніе", и Россію, нынѣ всѣмъ чуждую и даже страшную, а потому и ненавистную, сдълаетъ всъмъ родною, милею и дорогою, --- какъ это выше сказано. Н-лай Ө-чъ давно уже предсказывалъ войну, къ которой принудили насъ Японцы; предупреждаль и о неуспъшности этой войны въ матеріальномъ отношеніи, если Россія не одержить побъды умственной и нравственной, какъ это говорится въ статъъ "Разоруженіе", напечатанной первоначально въ № 8429-мъ Новаго Времени. Еще до Испано-Американской войны и даже до войны Японо-Китайской, Н-лай Ө-чъ предсказывалъ войну и не съ Японією только, но и съ Англією и съ Америкою, которыя оказывали такую сильную поддержку нашимъ непосредственнымъ врагамъ, а можетъ быть, еще и съ другими: но вмѣстѣ съ тѣмъ Н-лай Ө-чъ всегда выражалъ надежду, что будетъ, наконецъ, заключенъ всеобщій союзъ на великое и святое дъло всеобщаго спасенія, на дъло спасенія всего рода человъческаго, на дъло всъхъ и каждаго.

Святость дъла, которому, какъ мы въримъ и надъемся, полагается начало изданіемъ предлагаемой книги, и убъжденія автора собранныхъ въ книгъ произведеній, возмущавшагося торговлею произведеніями мысли, называвшаго такую торговлю продажею души, величайшимъ изъ святотатствъ, исключаетъ возможность продажи этой книги, и, конечно, никакихъ авторскихъ правъ къ ней не предъявляется. Всякій, кто это найдетъ нужнымъ, можетъ переводить, дълать выписки, пере-

печатки, не стѣсняясь обширностью ихъ, можетъ и вновь издавать эту книгу. Увидать книгу въ новомъ изданіи, болѣе исправномъ, чѣмъ настоящее, было бы для насъ большою радостью.

Книга напечатана лишь въ 480 экземплярахъ, предназначенныхъ для разсылки въ публичныя библютеки, ученыя общества и т. п. учрежденія; остающієся немногіє экземпляры будутъ (безплатно) высылаться желающимъ по ихъ заявленіямъ объ этомъ Владиміру Александровичу Кожевникову (Моск-

ва, Арбатъ, Калошинъ переулокъ, домъ Давыдова).

Въ заключеніе необходимо разъяснить, что разумѣетъ авторъ подъ первымъ и вторымъ предисловіями на страницѣ 510 книги; подъ первымъ предисловіемъ разумѣется тутъ первая статья настоящей книги, въ которой на страницѣ 8-ой употреблено даже такое выраженіе "и это сознаніе не есть выраженіе скромности, обычное въ предисловіяхъ"; вторымъ же предисловіемъ авторъ называетъ часть второй статьи до страницы 64-й; со словъ же на этой страницѣ: "І. Находясь чуть не тысячу лѣтъ" и проч. начинается само произведеніе. Такъ былъ начатъ въ іюнѣ 1878 года отвѣтъ на письмо Достоевскаго отъ 23 марта 1878 года, нынѣ напечатанное въ № 3-мъ Русскаго Архива за 1904 годъ, разросшійся въ то, что напечатано въ этой и будетъ напечатано въ слѣдующихъ за ней книгахъ.

Авторъ настоящей книги, слѣдуя Христу, — миссія котораго заключалась въ томъ, чтобы объединить всѣхъ, объединить іудеевъ и язычниковъ въ общемъ дѣлѣ воскресенія, — стремится объединить въ томъ-же дѣлѣ даже вѣрующихъ съ невѣрущими; но чтобы невѣрующіе прочли всю эту книгу, необходимо начать имъ чтеніе со статьи "Разоруженіе," на стр. 656-й, и съ слѣдующей, дополнительной къ ней, "Объ обращеніи оружія, т. е. орудій истребленія, въ орудія спасенія", на стран. 669-й; невѣрующій, начавшій чтеніе съ этихъ статей, если только онъ не потерялъ еще способности мыслить, если онъ сохранилъ еще способность понимать великое, прочтетъ и всю книгу.

Вопросъ о братствѣ, или родствѣ, о причинахъ небратскаго, неродственнаго, т. е. немирнаго, состоянія міра, и о средствахъ къ возстановленію родства.

Записка отъ неученыхъ къ ученымъ, духовнымъ и свътскимъ, къ върующимъ и невърующимъ.

## часть і

1. Великое значеніе открытія возможности посредствомъ варывчатыхъ веществь, или вообще посредствомъ всего, что употребляется на войнъ, производить дождь: а) значеніе этого открытія, какъ средства избавленія отъ голода и войны; б)-какъ истиннаго доказательства бытія Божія, доказательства самымъ дёломъ, или на самомъ дёлё; в) святотатственность американскаго отношенія къ этому открытію, какъ къ средству наживы, спекуляціи. 2. Обязанность ученыхъ, ими неисполненная, 3. Значеніе и сущность регуляціи. 4. Неисполненіе учеными ихъ обязанности вынуждаетъ пеученыхъ обратиться къ нимъ съ вопросомъ о причинахъ розни и о причинахъ претерпъваемыхъ бъдстий. 5. Распаденіе мысли и дъла произвело всь другія распаденія, въ томъ числь и распаденіе на богатыхъ и бъдныхъ. -Распаденіе на ученыхъ и неученыхъ причина несовершеннольтія человъческаго рода, его зависимости отъ природы, 6. Вопросъ о братстабпрактическій вопрось; обярательность его для всёхь безь всякихь исключеній. 7. Вопрось о братствъ-постановка лишь вепроса, а никакъ не ръшеніе его. Принятіе его учеными было бы открытіемъ, поднятісмъ этого вопроса. 8. О безпричинности (видетерминизмъ) для однихъ, и о безусловной, роковой, т. е. неустранимой, причинности (детерминизмъ) для другихъ небратскаго состоянія: для первыхъ ніть, слідовательно, знанія, (разума теорфтическаго), для вторыхъ-же нізть дійствія, а одно лишь знаніе, нізтъ разума практическаго и существуетъ только разумъ теорфтическій. 9. Юридико-экономическія отношенія суть небратство. Условія перехода изъ такихъ отношеній къ братству и время, когда необходимо наступаєть такой переходъ, 10. Вопросъ о личности и родъ и о невыдъдени личности изъ массы составляющихъ родъ. 11. Двоякое эначеніе воприса о братствів: а) общее значение его въ смыслъ обращения знания въ дъло, и б) значение этого вопроса, какъ обращенія неученыхъ къ ученымъ. 12. Зависимость разръшенія вопроса о братствъ въ общемъ его значенів отъ разръшенія этого вопроса въ отношения къ ученему сословно, и преимущества ученыхъ въ случат разръщения его въ братскомъ смыслъ. Пороки, явившіеся необходимымъ слъдствіемъ выдъленія ученыхъ въ особое сословіе: а) превращеніе міра въ фикцію; б) всякаго рода одурманенія себя и в) гипнотизмъ (или одураченіе). 13. Позитивизмъ и критицизмъ не разрѣщаютъ вопроса о братствъ и даже не ставятъ его, 14. Каждый только для себя существо сознающее, чувствующее, одаренное душею. 15. По позитивизму спасеніе не только не возможно, но и не желательно; ученіе-же о прогрессъ исключаетъ учение о воскрешении. Понимая подъ прогрессомъ развитие, устроеніе общества по типу организма, отрицаемъ возможность совершенполётняго общества, 16. Ученіе ю воскрешенія есть истинный позитивизмъ, позитивизмъ въ отношени къ дъйствие, выходъ изъ школы, такой дозитивизмъ, который устраняетъ всякую возможность агностицизма, т. е. чеголибо недоступнаго знаийо. 17. Знаие безъ дъла не разръщаетъ вопроса о братствъ, не ведеть къ спасенію; только дъло, основанное на знанін. только знаніс, неразрывно связанное съ дівломъ и въ немъ выражающееся спасительно. 18. Пока знаніє будеть только рефлексією, оно будеть дівнствовать разрушительно на человъка, какъ существо правственное, будетъ низводить его до животнаго. Но если знаше, что-бы быть истиннымъ, требуетъ дъла, то чёмъ будетъ всеобщее благо, когда и изъ него дълаютъ предметъ лишь мысли, а не осуществленія?. Знаніе доказывается дъйствіемъ, а правственность разрушается знаніемъ безъ дѣла (т. е. бездѣльнымъ знаніемъ). 19. Вопросъ о наилучшемъ и самомъ естественномъ употребле ній жизни сынами челов'ьческими въ ихъ совокупности, т. е, въ ихъ совершеннолѣтіи.

> Почему міръ не миръ? почему для одныхъ миръ—только вить міра, а для другихъ втать миръ ни ить міръ, ни пить міра.

> Почему природа намъ не мать, а мачеха, или кормилица, отказывающится исрмить?...

> Участіе ли всіхъ въ комфорть или-же участіе всіхъ въ труді, облавтельно – добровольномъ, познаваній слівной силы, носящей въ себъ голодъ, язвы и смерть, въ трудів обращеній ен въ живопосную?...

1. Въ бъдственный 1891 г., когда во многихъ губерніяхъ, составляющихъ житницу Россіи, былъ голодъ отъ засухи, ставшей, повидимому, хроническою, когда безпрестанно возникали слухи, поддерживавшіе напряженное ожиданіе войны, вдругъ стало извъстно объ опытахъ вызывантя дождя посредствомъ взрывчатыхъ веществъ, т. е. такихъ, которыя до сихъ поръ употреблялись, можно сказать, исключительно въ войнахъ внъшнихъ, а также и внутреннихъ, каковы: революціи, динамитные заговоры, и т. п.

Совпаденіе нашего голода отъ засухи съ открытіемъ средства противъ бездождія, при чемъ средствомъ этимъ оказывается то самое, что служило лишь для взаимнаго истребления, не могло не произвасти потрясаюшаго впечатлѣнія оссбенно на тѣхъ, которые стояли близко къ голодной нуждь, которые имъли близкихъ въ возрастъ, обязывающемъ, стать въ ряды войскъ въ случав войны; -- да и не на нихъ только однихъ! .. И въ самомъ дълъ, человъкъ сдълалъ, повидимому, все сло, какое только могъ, относительно и природы (истощеніе, опустошеніе, хищничество), относительно и другь друга (изобрътеніе истребительнъйшихъ орудій и вообще средствъ для взаимнаго уничтоженія); самые пути сообщенія, чѣмъ особенво гордится современный человъкъ, и тъ служатъ лишь стратеги или торговяћ, войнћ или барышничеству; а барышничество смотрить на природу именно «какъ на кладовую, откуда можно добывать средства для удобства жизни и наслажденій, к хищнически истребляеть и расточаеть въками накопленныя въ ней богатства». (Слово Амвросія Харьковскаго, произнесенное въ Харьковскомъ университетъ, «О Христіанскомъ направленім есте ствознанія», —Церковн. В Бдом. 1892 г. № 5-й). Все это не могло не привести къ отчаянию, ябо всюду, безъ всякаго просвъта, видълось одно только вло. И вдругъ, какъ отрадный лучъ свъта для «съдящихъ во тьмъ и свии смертиви», извъстіє, переворачивающее все, благая въсть, что всь средства, изобрѣтенныя для взаимнаго истребленія, становятся средствомъ спасенія отъ голода, и является надежда, что разомъ будетъ положенъ конецъ и голоду, и войнъ конецъ войнъ безъ разоружения, которое и невозможно. Это не могло не подъйствовать, даже на невърующихъ: отъделенный атеистъ и тотъ не могъ не признать въ этомъ указания Божественнаго Промысла, указанія истипно Божественнаго на возможность сбратить величайшее эло вы величайшее благо. И вы самомы дблб, развъ это не дъйствительнъйшее доказательство бытія Божія, и Божія Промысла, доказательство совершенно новое, не изъ соверцанія только ц'влесообразности въ природъ почерпаемое, но повнаваемое изъ осуществления цълесообразпости въ дъйствительности, на самомъ дълъ? -- И развъ это не проявленіе величайшаго, истинно-Божественнаго милосердія къ человіжу, достигшему, повидимому, глубины паденія, согрѣшившему противъ природы, противъ своихъ братьевъ и даже отвергшему самое существованіе, самое бытіс Божіе?... И какъ тутъ не воскликнуть, - «правъ еси, Господи, и правы всв пути Твои».... Воистину Господь услышаль молитву православнаго народа, который, молясь на своихъ сухихъ поляхъ, зналъ, что дѣлаетъ; (не знали, что дѣлають, лишь тѣ, которые насыѣхались надъ этою его молитвою). И вотъ однако слышится голосъ съ церковной каоедры,--- «бойтесь этой дервости, которая хочетъ привлечь дождь съ неба пушечными выстрвлами», (Заключительныя слова Амвросія Харьковскаго). Но если пушечные выстрёлы не могуть быть безусловно осуждаемы даже тогда, когда несутъ смерть (при защитъ, напр. родины, отечества), то почему же осудить ихъ, когда они будутъ приносить жизнь, будутъ избавлять отъ голода?. Не окажется ли это, напротивъ, исполненіемъ благой воли Божіей?... Не явится ли это поворотомъ отъ элого пессимизма и безотраднаго скептицизма, къ живой дёйственной вёрѣ, въ особенности если будетъ повѣдано неслышавшимъ и растолковано неуразумѣвшимъ съ церковной канедры, съ канедры Вёры, которая укажетъ, такимъ образомъ, новый путь Разуму (Примѣчаніе 1-е).

Нельзя не замѣтить, что Господь, создавъ человѣка, заповѣдалъ ему обладать землею и всѣмъ, что на ней. По чему же отвести тучу съ того мѣста, гдѣ пролитый ею дождь принесъ бы вредъ, на мѣсто, гдѣ этотъ дождь будетъ благотворенъ, почему это преступно, ночему это дерзостъ, даже будто бы поруганіе Господа?... (Слово «О христ. напр. естествознанія»). Когда для орошенія отводятъ воду изъ ручья, изъ рѣки, не считается-же это противленіемъ Богу, почему же будетъ противленіемъ Ему направленіе по нуждамъ человѣка влаги не въ рѣкѣ, а въ воздушнихъ токахъ заключенной?. Тѣмъ болѣе, что дѣлается это на для роскоши, не для удовольствія, а для хлѣба насушнаго.

Впрочемъ, осуждение въ словъ «О христіан, напр. естествознанія» не им вло-ли въ виду лишь тогъ спесобъ пользованія сдёланнымъ открытіемъ, на который разсчитывали, повидимому, американцы, заговорившіе уже о привилегіяхъ, хотбешіе даже святое дъло спасенія отъ голода обратить въ спекуляцію?... Если это такъ, то нельзя не преклониться предъ мудростью приговора. Нашо же надежды не на возможность и всколькими выстрълами или взрывами производить дождь, а на возможность посредствомъ воздъйствій, производимыхъ на обширныхъ пространствахъ, управлять какъ влажными, такъ и сухими теченіями воздуха, спасать не только отъ засухъ, но и отъ разрушительныхъ ливней; это такое дъло, которое требуетъ согласныю дъйствія армій всъхъ народовъ, и, слъдовательно, въ спекуляцію ни въ какомъ случа в обращено быть не можетъ. Открытіе возможности производить дождь посредствомъ взрывчатыхъ веществъ, если бы и не оправдало возлагающихся на него надеждъ, всетаки, не потеряло бы своего значенія какъ указаніе способа д'вйствія для всего рода челов'вческаго въ его совокупности. Возможно, что пушки окажутся неспособными направлять воздушные токи, несущіе влагу, но въ такомъ глучать могуть найтись и другія къ тому средства изъ тъхъ, которыя употребляются на войнъ. Одно изъ такихъ средствъ управленія метеорическими явленіями природы уже указано извъстнымъ В. Н. Каразинымъ, учредителемъ Министерства Народнаго Просвъщенія и основателемъ Харьковскиго Университета, средство это громоотводъ, поднятый въ верхніе слои атмосферы на привязанномъ воздушномъ шаръ, - послъдній же, т. е. воздушный шаръ, если не сдълался еще вполнъ, то уже дълается военнымъ орудіемъ. -- Въ настоящее время все служить войнъ, нътъ нирдного открытія, которымъ не занимались бы военные въ видахъ примъненія его къ войнъ, нътъ ниодного изобрътенія, которое не постарались бы обратить для военныхъ целей. И если бы вмъпить войскамъ въ обязанность все, примъняемое нынъ къ войнъ, примънять также и къ управленію силами природы, въ такомъ случав военное двло само собою обратилось бы въ общее двло всего человвческаго рода.

- 2. Неурожай и особенно голодъ 1891 года вынуждають неученыхъ напомнить ученымъ объ ихъ происхождени и о вытекающемъ отсюда ихъ назначеній: а) обратиться къ изученію силы, производящей неурожай, смертныя язвы, т. е. обратиться къ изученно природы, какъ силы смертоносной, обратиться къ этому изученно, какъ долгу священному и вмъстъ самому простому, естественному и понятному; и б) объединить всёхъ, ученыхъ п неученыхъ, -- въ дълъ изученія и управленія слъпою силою. Для существа сознающаго другого назначенія, иного діла и быть не можеть. Ожидать же, чтобы слъпая сила, отданная въ управление этому сознающему существу и имъ не управляемая, стала бы сама производить только благо, давать одни лишь хорошіе урожан, -это верхъ ребичества, выраженісмъ котораго и явилась выставка въ Парижћ, въ 1889 году, и французская выставка въ Москвъ, и это въ такой годъ, какъ голодный 1891-й годъ. Какъ не сказать, что Господь видимо прогитвался на наше продолжительное несовершеннолътіе! .. Да и какъ Ему не прогивваться на насъ, не исполняющихъ Его равъта, - въ разумъ истивный придти, - который въ томъ и заключается, чтобы всёмъ быть едино, какъ Онъ въ Отцё; а едиными мы можемъ быть только въ общемъ отеческомъ дълъ. Ученые, разбившее науку на множество отдільныхъ паукъ, воображаютъ, что гнетущія и обрушивающися на насъ бъдствія, находятся въ въдомствъ спеціальныхъ знаній, а не составляють общаго вопроса для всёхь, вопроса о неродственномъ отношеніи слішой силы къ намъ, разумнымъ существамъ, которая ничего отъ насъ, повидимому, и не требуетъ, кромъ того, чего въ ней нътъ, чего ей не достаетъ, т. е. разума правящаго, регуляціи, Конечно, регуляція невозможна при нашей розни, но рознь потому и существуєть, что нътъ общаго дъла; въ регуляціи-же, въ управленіи силами слъпой природы и заключается то великое дёло, которое можетъ и должно стать общимъ. (Примъч. 2-е).
- 3. Регуляція метеорическаго процесса нужна не для обезпеченія только урожая, не для земледълія лишь, но и для замѣны каторжной, подземной работы рудокоповъ, добывающихъ каменный уголь и желѣзо, на ко-ихъ основана вся современная промышленность; регуляція нужна для замѣны такого добыванія извлеченіемъ движущихъ силъ непосредственно изъ атмосферныхъ токовъ, изъ солнечной силы, создавшей запасы угля, такъ какъ положеніе рудокоповъ столь тяжко, что забывать о немъ было бы непростительно, и положеніемъ именно ихъ пользуются враги общества, соціалисты для возбужденія смутъ. Такимъ образомъ въ регуляціи, въ управленіи метеорическимъ процессомъ, заключается разрѣшеніе и земледѣльшческаго и промышленнаго вопросовъ.

Разумъ практическій, равный по объему теоретическому, и есть разумъ правящій, или регуляція, т. е. обращеніе слібпого хода природы въ

разумный; такое обращеніе для ученыхъ должно казаться парушеніемъ порядка, котя этотъ ихъ порядокъ вносить только безпорядокъ въ среду людей, поражая ихъ и голодомъ и язвою и смертью.

4. Неученые, какъ несущіе на себъ всь послъдствія неродственности, не могутъ не обратиться съ вопросомъ о неродственности къ ученымъ, какъ сословію, составляющему съ одной стороны -- самое крайнее выраженіе неродственности, а съ другой—какъ сословію, носящему въ себів долгь, способность и возможность возстановить родство, какъ сословію, яъ рукахъ коего все разумъніе, а слъдовательно и разръшеніе этого вопроса, и которые, однако, не только не разръщають его, но въ угоду женской прихоти, создавъ и поддерживая мануфактурную промышленность, этотъ корень неродственности, изобрѣтаютъ все новыя и новыя средства для выраженія ея, т. е. изобр'втають орудія истребленія для защиты порожденной женской прихотью мануфактуры. Неученые даже обязаны обратиться съ вопросомъ о неродственности къ ученымъ, и эта обязанность находится въ зависимости не отъ одного лишь настоящаго отношения ученыхъ къ неученымъ, но и отъ самаго происхожденія ученаго сословія. Мы не быди бы вѣряы исторіи, объясняя происхожденіе ученыхъ временною командировкою или комиссіею для какой нибудь цібли, какъ не были вібрны исторій и философы XVIII въка, объяснявшіе происхожденіе государства договоромъ, контрактомъ. Юридическихъ доказательствъ командировки, конечно, ибтъ; но въ исторіи, правственно понимаємой, выділеніе городского сословія изъ сельскаго, ученаго изъ городского, не можеть им'ять другого значенія, кром'в временной командировки;--иначе это было бы распаденіс вѣчное, полное отрицаніе единства. (Примѣчаніе 3).

И если мы не върны исторіи, объясняя происхожденіе ученыхъ временною командировкою, если мы не согласны съ тъмъ, какъ это происходило въ дъйствительности, то мы върны нравственности; т. е. тому, какъ это должно быть. Истинно-правственное существо не нуждается въ понужденіи, въ приказѣ, въ настояніи; оно само сознаетъ долгъ и раскрываетъ его во всей полнотъ; оно само даетъ себъ командировку, назначаетъ то, что должно сдёлать для тёхъ, отъ коихъ отдёлилось, такъ какъ отдёленіе (было ли оно вынужденнымъ или добровольнымъ) не можетъ быть безвозвратнымъ; да было бы и преступно отказаться отъ техъ, отъ коикъ произошли, забыть объ ихъ благъ. Впрочемъ, поступить такъ для ученыхъ значило бы отказаться и отъ собственнаго блага, навсегда остаться блудными сынами, быть въчными наемниками, рабами городскихъ прихотей, и совсъмъ пренебречь нуждами сель, т. е. дъйствительными нуждами, такъ какъ нужды сель, неиспорченныхъ вліяніемъ города, ограничиваются насущною необходимостью, заключающеюся въ обезпечении существования отъ голода. и болфаней, разрушающихъ не только жизнь, не и родственныя отношенія, замѣняя любовь враждою, непріязнью. Поэтому сельскій вопросъ есть во 1-хъ, вопросъ о неродственномъ отношеніи людей между собою, забывшихъ по невъжеству свое родство; а во 2-хъ, вопросъ о неродственномъ

отношеній природы къ людямъ, т. е. о неродственности, которая чувствуєтся, если не исключительно, то преимущественно, тлавнямъ образомъ, въ селахъ, находящихся въ непосредственныхъ отношеніяхъ съ этою слъпою силою; въ городахъ же, которые находятся далеко отъ природы, только поэтому и могутъ думать, что одною съ нею жизню живутъ.

5. Ненавистная раздъльность міра и всь проистекающія изъ нея бъдствія и вынуждають нась, пеученыхь, т. е. тёхь, кон діло ставять выше мысли, (но дъло общее всёмъ, а не борьбу), обратиться съ этою запискою, по вопросу о неродственности и о средствахъ къ возстановлению родства, къ ученымъ, и особенно къ богословамъ, т. е. къ людямъ мысли, или представленія, къ людямъ, ставящимъ мысль выше дѣла. Изъ всѣхъ раздъленій распаденіе мысли и дъла, (ставшихъ принадлежностими особыхъ сословій), составляєть самое великое бъдствіе, несравнечно большее, чъмъ ' распаденіе на богатыхъ и бъдныхъ. Соціализмъ и вообще наше время придаетъ наибольшее значение раздълению на богатыхъ и бъдныхъ, полагая, конечно, что съ устранениемъ этого раздъления исчезнетъ и первое, т. е. всъ станутъ образованными. Но мы разумъемъ не образование популярное, которое съ устраненіемъ б'єдности, д'вйствительно, будетъ распредълено равном фрибе, мы разум бемъ самое участіє въ знаніи и участіє именно всеобщее, всъхъ; участіе же въ знаніи всъхъ, безъ чего разділеніе на ученыхъ и неученыхъ не исчезнетъ, однимъ устраненемъ бъдности вызвано быть не можеть. Пока же въ знани не будуть участвовать всб, до тъхъ поръ чистая наука останется равнодушною къ борьбъ, къ истребленно, и прикладная не перестанетъ помогать истребленію, помогать и прямо, изобрівтеніемъ орудій истребленія, и косвенно, придавая соблазнительную наружность вещамъ, предметамъ потребленія, вносящимъ вражду въ среду людей. Не принимая непосредственнаго, личнаго участія въ борьбѣ, т. е. въ самой войнъ, и стоя внъ бъдствій естественныхъ, защищенная отъ природы крестьянствомъ, которое находится въ непосредственномъ къ ней отношении, наука остается безучастною даже къ истощению естественныхъ силъ, къ измѣненію самаго климата, для горожанъ даже пріятному, хотя это измѣненіе и производить неурожаи. Только тогда, когда всв будуть участниками въ знаніи, чистая наука, познающая теперь природу какъ цѣлое, въ которомъ чувствующее принесено въ жертву безчувственному, не будетъ оставаться равнодушною къ такому извращенному отношенію безчувственной силы къ чувствующему существу; тогда и прикладная наука не будетъ участницей и союзницей безчувственной силы, и орудія истребленія превратитъ въ орудіе регуляціи слівной, смертоносной силы. Геккель признасть «научный матеріализмъ» и отрицаетъ нравственный матеріализмъ, высшее благо, наслажденіе, видитъ въ знаній, въ открытій законовъ природы. Допустимъ, что для всъхъ будетъ доступно такое знапіс; - въ чемъ же будетъ наслажденіе? Всъ повсюду будутъ «видъть безпощадную, крайне смертопосную борьбу всбуь противъ всбуъ». Можно ли наслаждаться такимъ адомъ?

Ръшеніе другого вопроса о распаденіи на богатыхъ и бъдныхъ зависитъ отъ разръшенія перваго, т. е. вопроса о распаденіи на ученыхъ и неученыхъ (на людей мысли и людей дъла). Вопросъ о распаденіи на людей мысли и людей дъла исходнымъ пунктомъ своимъ имѣетъ общія бъдствія (каковы бользни и смерть) и для разръшенія требуетъ не богатства, или комфорта, а блага высшаго, участія всѣхъ въ знаніи и искусствъ, и при томъ въ знаніи и искусствъ, прилагаемыхъ къ ръшенію вопроса о перодственности и къ возстановленію родства, т. е. ищетъ Царствія Божія.

- 6. Подъ вопросемъ «о братствъ и причинахъ небратскаго состоянія міра» мы разумѣемъ и условія, при которыхъ можетъ и должно быть осуществлено братство, и даже преимущественно эти условія; т. е. это вопросъ практическій, вопросъ въ томъ же смыслѣ, какъ говорять восточ ный вопросъ, вопросъ о колонизаціи, переселенческій, и т. п. Это вопросъ о томъ, что нужно дѣлать для выхода изъ небратскаго состоянія. И въ такомъ видѣ вопросъ этотъ обязателенъ для всѣхъ сыновъ человѣческихъ, и тѣмъ болѣе для крещенныхъ во имя Бога всѣхъ отцовъ; это вопросъ не ученый, не изслѣдованіе, хотя и касается главнымъ образомъ ученыхъ, потому что вопросъ знанія, науки, вопросъ теор∢тическій, заключается уже въ вопросъ практическомъ, какъ необходимая, предшествующая, составная его часть.
- 7. Называя все, что будетъ изложено подъ вышеозначеннымъ заглавіемъ въ этой запискъ, представляемой ученымъ отъ неученымъ, вопросомъ, постановкою вопроса, мы тъмъ самымъ признаемъ, котимъ указать на свою слабость, сравнительно съ тъми, къ кому съ этимъ вопросомъ обращаемся. Спраниваютъ не тъ, конечно, которые знаютъ, а тъ, которые сознаютъ свое безсиліе; и это сознаніе не есть выраженіе скромности, обычное въ предисловіяхъ, а неизоъжное смиреніе предъ страшною силою причинъ небратства, нудящею къ соединенію, выпуждающею говорить тъхъ, кому это не за обычай; это смиреніе предъ тою силою, предъ которой умолкаютъ всъ интересы.

Если бы и Россія, русская наука, обратилась съ этимъ вопросомъ къ другимъ народамъ, стоящимъ выше ея въ умственномъ и нравственномъ отношени, то и для этихъ высокопоставленныхъ народовъ, для ихъ гордости, не было бы ничего оскорбительнаго въ этомъ вопросъ.

8. Небратское состояніе обусловливается, конечно, серьезными причинами: всѣ живемъ въ условіяхъ, возбуждающихъ вопросъ о небратствѣ, а потому, ставя этотъ вопросъ, мы не выдѣляемся изъ народа, а выражаемъ облую думу всѣхъ. Говоря о причинахъ небратскаго состоянія, мы хотимъ сказать, что небратство коренится не въ капризахъ, что словами искоренить его нельэя, что одно желаніе безсильно устранить причины небратства; для этого нуженъ совокупный трудъ знанія и дѣйствія, ибо такая упорная бользнь, имѣющая корни вігѣ и внутри человѣка, не излѣчивается въ мгновеніе ока, какъ это думаютъ руководящіеся однимъ чувствомъ, разсужденія коихъ о небратствѣ можно бы назвать трактатомъ о безпрі:-

чинности небратскаго состоянія; они запрещають думать, потому что думаніе, или мышленіе, есть раскрытіе причинь и условій. Признаніе безпричинности небратскаго состоянія ведеть не къ дібіствительному миру, не къ братству, а къ игръ лишь въ миръ, къ комедіямъ примиренія, создающимъ псевдо-мирное состояніе, фальшивый миръ, который гораздо хуже открытой непріязни, потому что послідняя ставить вопросъ, тогда какъ і мнимое примиреніе уръковъчиваєть вражду, скрывая се. Такое ученіє в продпов'язуєть Толстой: поссорившись наканунів, онъ идетъ мириться на другой день; онъ не только не предпринимаєть никакихъ мітръ къ предупрежденію столкновеній, но, повидимому, вынскиваєть ихъ, можеть быть для того, чтобы потомъ заключеть непрочный миръ.

Но и причинность, въ смыслъ детерминизма, можно допустить только для людей, взятыхъ въ отдъльности, въ розни. Ученое сословіе потому и признаетъ роковой, въчный детерминизмъ, что не допускаетъ совокупной дъятельности. Совершенная пеустранимость небратскаго состояни есть коренной догматъ ученыхъ, какъ сословы, ибо признаніе устранимости причинъ небратскаго состоянія для совокупнаго училія всъхъ людей, требовалотовы отъ ученыхъ превращенія въ коммиссію.

9. Подъ небратскимъ состояніемъ мы разумфемъ всф юридико-экономическія отношенія, сословность и международную рознь. Въ вопросъ о причинахъ перодственности подъ перодственностью мы разумбемъ «гражданственность», или «цивилизацію», заміжнившую «братственность», разумібемъ и «государственность», замънившую «отечественность». Отечественность, это не натріотизать, который, вмісто любев къ отцамъ, сділяль ихъ предметомъ своей гордости, т. е. зам'инилъ любовь, или добродътель, гордостью, порокомъ, а любовь къ отцамъ любовью къ себь самимъ, самолюбіемъ. Люди, гордящіеся однимъ и тъмъ же предметомъ, могуть составить почетный ордень, а не братство сыновъ, любящихъ друга друга, Но какъ только гордость подвигами отновъ замѣнится сокрушеніемъ объ ихъ смерти, какъ только эемлю будемъ разсматривать какъ кладбище, а природу какъ силу смертоносную, такъ и вопросъ политическій замізнится физическимъ, при чемъ физическое не будетъ отдёляться отъ астрономическаго, т. е. земля будеть признаваться небеснымь тёломъ, а зв'язды землями... Соединение встать наукъ въ астрономии есть самое простое, естественное, пеученое, требуемое столько же чувствомъ, какъ и умомъ неотвлеченнымъ, ибо этимъ соединеномъ мнеическая натрофикація обращается въ дъйствительное воскрещение, или въ регуляцию всъхъ міровъ всъми воскгешенными поколъніями.

Вопросъ о силъ, заставляющей два пола соединиться въ одну плоть для перехода въ третъе существо посредствомъ рожденія, есть вопрось о смерти; — это исключительное прилъпленіе къ женъ, заставляя забывать отцовъ, вноситъ политическую и гражданскую вражду въ міръ, и витестъ съ тъмъ заставляетъ забывать о землъ, какъ на небъ находящемся тълъ, и о небесныхъ тълахъ, какъ о земляхъ, Пока историческая жизнь была

лишь океаническою, т. е. береговою, обнимала небольшую лишь часть вемли, приблизительно въ одинаковыхъ условіяхъ находящуюся, до тъхъ поръ она была политическою, гражданскою, торговою, была цивилизацією, словомъ - борьбою; когда же и внутренность материковъ вступитъ въ исторію, т. е. вся земля станетъ историческою, тогда вопросъ государственный, культурный, превратится въ физическій, пли астро-физическій, въ небеспоземной.

10. Не признавая за собою права выдълять себя изъ массы народа (тольы) (Примъчаніе 4-е), мы не можемъ задаваться ціблью, которая не была бы общею, радачею встять; потому-то мы и не можемъ отказаться отъ вопроса о небратствъ, который не нами поднять, не нами и ръщенъ будеть, ибо въ условіяхъ, возбуждающихъ этоть вопросъ, мы постоянно живемъ, и не думать о немъ также невозможно, какъ нельзя пріостановить діятельност мысли, думы въ голов в. Одно только есть учене, которое требусть не выдъленія, а возсоединенія, ставить себъ не искусственныя цъли, а одну общую, совершенно (стественную цъль для всъхъ, - это ученіе о родствъ, т. е. о томъ, чего, можно сказать, не коснулось даже наказаніе «смъщения языковъ», ибо названія, относящіяся къ родству, и тенерь почти одинаковы у всёхъ народовъ. Не заключается ли въ этомъ указанія на истипную цъль человъческаго рода, ибо не самосохраненіе, а возвращеніе жизни отцамъ делжно быть цёлью? Наказаніе смішеніемъ языковъ послівдовало именно за то, что поколъніе живущее котъло воздвигнуть памятникъ себъ, т. е. забыло отцовъ, забыло, конечно, и языкъ ихъ, за исключеніемъ, впрочемъ, того, что слышало въ раннемъ дътствъ и что, повидимому, и не могло быть забыто, хотя бы и желали того. (Примъчане 5-е).

Только въ ученіи о родствѣ вопросъ о толпѣ и личности получаетъ рѣшеніе: единство не поглашаетъ, а возвеличиваетъ каждую единицу, различіе же личностей люшь скрѣпляетъ единство, которое все заключается — во 1 къ, въ совнаніи каждымъ себя сыномъ, внукомъ, правнукомъ, праправнукомъ, потомкомъ, т. е. сыномъ всѣкъ умершихъ отцовъ, а не бродятою, непомнящимъ родства, какъ въ толиѣ; и во 2-къ, въ признаніи каждымъ со всѣми вмѣстѣ, а не въ розни, не въ отдѣльности, какъ въ толиѣ, долга своего къ нимъ, ко всѣмъ умершимъ отцамъ, долга, ограниченыя коего исходятъ только изъ чувственности, или, точнѣе, изъ злоупотребленія чувственностью, которое и дробитъ массу (сельскій родъ), превращаетъ ее нъ толиу.

Масса человъчества изъ толны, взаимной толкотни, борьбы, превратится въ стройную силу, когда она, сельская масса, народъ, будетъ объединеніемъ сыновъ для воскрешенія отцевъ, будетъ родствомъ, психократією. Превращеніе «толны» въ союзъ сыновъ, находящихъ свое единство въдълъ отцовъ, и есть именно объединеніе, но не сліяніе. Въ этомъ-то дълъ всъхъ отцовъ, какъ одного отца, и становится каждый великимъ человъкомъ, участникомъ величія этого дъла, несравненно болъе великимъ, чъмъ всъ, которые назывались этимъ именемъ. Только сынъ человъческій есть

великій челов'ькъ, есть челов'ькъ, пришелини въ мікоу возраста. Христовавсв же такъ называемые великіе люди не востигани этого возраста Мыглы по которой человькъ называется сыномъ человъческимъ, обнимаетъ весь родъ, а дъло, во которому онъ такъ называется, есть обращение слъдой смертоносной силы въ силу, возвращающую жизнь всёмъ отцажь. Поилти въ мъру возраста Христова значить сдълаться именно сыномъ человъче-. скимъ, ебо и самъ Христосъ называетъ себя сыномъ человъческимъ. Гуманисть, который называеть себя« человіжомъ» и горинтся этимъ именемъ, счевидно, не пришелъ еще въ мъру возраста Христова, не сталъ еще сыномъ человъческимъ; и всъ, отвергийе въ наше время культъ отновъ. лишили себя чрезъ это права называться сынами человѣческими, и, вывсто участія въ общемъ дъль, сабладись лишь органами, орудіями различныхъ производствъ, стали только клапанами, хотя и думають въ тоже время, что живутъ для себя. Такое состояще дълаетъ понятнымъ, что не только въчпое существование, какъ говоритъ Нуаре, этихъ ухий никто не станетъ утверждать, говоритъ Нуаре, что въчное существованіе индивидуумовь к и у имъетъ чрезвычайное значение), - но и временное ихъ существование не можетъ имъть не только никакого значения, а даже и смысла, такъ что лучше бы ямъ и совстяль не существовать; но это такъ, конечно, лишь относительно хиу, и не можеть относиться къ сынамъ человаческимъ, къ воскресителяму, существование которыхъ имбетъ значение не только чрезвычайное, а совершенно необходимо, если цёль жизни состоить въ обращени слёпой силы природы въ управляемую разумомъ всёхъ воскрещенныхъ поколёній: тогда, конечно, веф до единаго необходимы.

- Вопросъ, составляющій предметъ настоящей записки, имъетъ двоякое значеніе;
- І. Когда вопросъ о причинахъ небратства приравнивается къ вопросу восточному, переселенческому и т. п., то подразумъвается, что наука не должна быть знаніемъ причинъ безъ знанія цъли, не должна быть знаніемъ причинъ начальныхъ безъ знанія причинъ конечныхъ (т. е. знаніемъ для знанія, знаніемъ безъ дъйствія), не должна быть знаніемъ того, что воть, безъ знанія того, что должно быть; это значитъ, что наука должна быть знаніемъ причинъ пе вообще, а знаніемъ причинъ именно небратства, должна быть знаніемъ причинъ розни, которая дълаетъ насъ орудіями слѣпой силы природы, вытъсненія старшаго покольнія младшимъ, взаимнаго стѣсненія, которое ведетъ къ тому же вытъсненію. Таково общее значеніе вопроса о небратствъ, а отсюда слѣдуетъ, что смыслъ братства заключается въ объединеніи всѣхъ въ общемъ дълъ обращенія слѣпой силы природы въ орудіе разума всего человъческаго рода для возвращенія вытъсненнаго.
- 2. Когда же тѣ, которые сознають свое незнаніе, т. е. неученые, обращаются съ этимъ вопросомъ, о причинахъ небратства, къ ученымъ, тогда является и вопросъ о томъ, должны ли ученые остаться сословіемъ, школою, т. е. не отвѣчать на такой вопросъ неученымъ, считая науку ляшь

вопросомъ о причинахъ вообщо, сходастикою, или же не должны ли они, ученые, обратиться въ коммиссію для разъясненія и критическаго разрѣшенія вопроса о причинахъ розни? является вопросъ, должны-ли ученые смотрать на свое выдаление изъ массы человачества, какть на временную лишь командировку, или же какт на послъднюю цъль? должны-ли они видъть въ себъ только «соглядатаевъ» того пути, который предстоятъ всімъ, или же они-лучшее и высшее сословіе, цвіть и плодъ всей жизин челов вческого рода? является вопросъ объ ученых в п энтеллигенции, или о внутреннемъ разладъ, т. е. вопросъ объ умъ, лишенномъ чувства и воли, ь вопросъ о полной перодственности, какъ существенномъ свойству ученыхъ, исобходимо вытекающемъ воъ отделения ума отъ чувства и воля. Разлядъ внутренній кроется въ разладь вившиемь, въ отлібленія ученаго и интеллигентнаго классовъ отъ народа. Знаніе, лишенное чувства, будетъ знаніемъ причинъ лили вообще, а не изслъдованіемъ причинъ перодственности; умъ, отделенный отъ воли, будеть знашемъ зла безъ стремленія искоренить его и знанісмъ добра безъ желанія его водворить; т. е. будетъ лишь привнашемъ неродственности, а не проектомъ водстановления родства. Посябдстніємъ безчувственности является перодственность, а именно: и забвеніе отцовъ, и распадене сыновъ. (Неродственность въ ся причинахъ обнимаетъ и всю природу, какъ слѣную силу, неуправляемую разумомъ). Но какъ только умъ приходитъ въ чувство, то начинается воспоминание отцовъ умерщихъ (музей), а вывств и соединеніе сыновъ этихъ умершихъ, а также и отцовъ еще живущихъ (соборъ) для воснитания своихъ сынсвъ (школа); полнота-же чувства есть объединеніе всёхъ живущихъ (сыновъ), полнота воли, или совокупнаго встать живущихъ дъйствія, есть воскрешеніе встать умершихъ (отновъ), соборъ всъхъ ожившихъ, или объединение рожденныхъ для воскрешенія умерщвленныхъ, умерщвленныхъ путемъ рожденія и питанія. Но что же нужно, чтобы музей и соборъ достигли такой полноты?.

Если предметь науки заключается въ разръшени вопроса о причинахъ нообще, то это значитъ, что наука занята вопросомъ—"почему сущоо существуетъ? —такъ какъ оба эти вопросъ, оченидно, однозначущи. Вопросъ же, почему сущес существуетъ? —вопросъ, оченидно, неестественный, совершение искусственный. Но какъ песстественно спрацивать —почему сущее существуетъ? такъ вполнъ естественно спросить, почему живущоо умираетъ?. И этотъ вопросъ, какъ и вопросъ о братствъ, былъ бы поднятъ философами и учеными, если бы братство существовало между польми; но въ отсутствій братства вопроса не видятъ, или по крайней мъръ изъ него не дѣлаютъ задачи, цѣли изслѣдованій; а между тѣмъ одна лишь эта цѣль и могла бы придать смыслъ существованію философовъ и ученыхъ, но уже не какъ сословія, а какъ временной лишь коммиссія.

12. Отъ разръшенія вопроса о томъ, обратится ли ученое сословіє въ коммиссію для объединенія, собиранія, т. е. въ призывную коммиссію, зависить ръшеніе общаго вопроса о зам'єнть выт'єсненія возвращеніемъ

вытъснениято, о замънъ прогресса воскрещениемъ, церодственияго тина организма родственнымъ типомъ нераздельной Тронцы... Мъная свое положеніе высшаго сословія на положеніе коммиссів, ученые потеряють лящь мнимыя, совершенно мнимыя, преимущества, прюбругуть же двиствительтельныя. Всё воззренія, обусловинающіяся сословнымо положеніемь ученыхъ, потеряютъ тогда всякое значение: міръ тогда не будеть лишь представленіемъ, -- (какъ это неизбъжно яля кабанетныхъ ученыхъ, лишенияхъ, дъятельности и осужденныхъ на одно совершние, на одно пожедание беть, средствъ къ осуществленію); представленіе міра будеть тогда проектомъ лучшаго міра, составленіе и осуществленіе котораго и будеть радачею коммиссій; тогда изчезнеть пессимизмь, но не будеть и того оптимизма. который лишь обольщаеть, стараясь пред тавить мірь дучанивь, чемъ опъесть; тогда не зачёмъ будеть скрывать отъ себя зло; не зачёмъ будеть и стараться увърить себя, букто смерти изть: но и признавая существованіе зла во всей его сил'я, мы не булемь терять падежды, что въ соелиненій всѣхъ разумныхъ силь найдемъ возможность давать направленіе сил'в неразумной, производящей эло, смерть и вс в преисходящия отъ сего бъдствія. Признавая имманентное воскрещеню, мм полагаемъ предѣль пытливости человъческой, направленной къ трансценяентному, къ мысли безъ дъла; но осуждая спиритизмъ и вообще стремление къ вибмірному, мы не стъсняемъ однако человъка, ноо показываемъ, что область доступнаго ему имманентнаго такъ широка, что нравственное, роаственное чувство, всемірная любовь, найдеть въ ней полное удовлетвореніе.

Необхонимымъ слъдствіемъ выділенія ученыхъ пъ особое сословіе являются три порока: первый, коренной, есть превращение міра въ представленіе, въ фикцію: то, что въ жизни эгонзмъ, солипсизмъ, и всф преступленія, изъ него вытекающія, все это напідо свою формулу въ филосов. « скомъ выражения «міръ-мое представленіе,»--(этотизмъ),--которое и есть послъдній результать всего критицизма. Обращеніе міра въ представленіе есть последнее слово ученаго сословія; будучи порожденіємь праздности, вижшняго безавистыя, (если мышленіе не считать абломъ, абистыемъ), и индивидуализма, превращение міра въ преяставление есть посл'єднее исчаліс ' правлюсти, какъ матери нороковъ, и солинсизма (или эгонэма), какъ отца преступленій. Слумствіемъ этого главнаго порока (обращеніе міра въ представленіе) являются два другіе: морфиціямь и гиппотизмъ; потому что если міръ есть представленіе, то обращеніе непріятныхъ представленій въ пріятныя, посредствомъ морфина, эфира и т. н., было бы уже рѣшеніемъ мірового воприса, ибо это соотр'єтствовало бы устраненно вс'яхъ страданій и замбив ихъ наслажденіемъ; гипнотизмъ же ръшаетъ тотъ же вепросъ еще проще; онъ считаетъ себя способнымъ избавлять отъ всякихъ болёзней и нороковъ силою одного только желанія. Но приб'єгать къ морфину, это вначитъ одурманивать себя, лишать себя разума и чувства; прибъгаютъ же къ этому средству потому, что въ жизни нѣтъ достойнаго для разума прим'вненія; челов'вкъ только тогда не будетъ одурманиваться, когда обращеніє сабной силы въ разумную будеть его авломъ, ибо обратить савпую силу въ разумную значитъ всю жизнь сдълать таковою же. Одурманене, себя въ сослови ученыхъ, т. е. лишение себя разума людьми, имъ мыслио живущими, есть очевидно наказаніе за выділленіе себя отъ всіхъ людей, за безучастіе къ общимъ бъдствіямъ, за педостойное употребленіе разума, Съ другой стороны, въ виду всбхъ совершается превращение науки пъ волшебство, колдовство, заговариваня, или внушенія, т. е. въ гипнозъ; и такое превращение не считается полнымъ упадкомъ, падениемъ науки, больщимъ и большимъ приближениемъ человъка къ животному! Одинъ извъстный профессорь, отдавая предпочтеніе «внушенію», т. е. заговариванію, предъ «увъщаніемъ», даже не замъчаетъ, новидимому, что осуждаетъ умъ на бездъйствіе; чтобы увъщаніе сдълать дъйствительнымъ, нужно миого умственнаго труда; тогда какъ для заговариванія, внушенія, умъ совсівмъ не нуженъ. Замънять разумное убъждение впушениемъ значитъ совершать двойное отречене отъ ума и разумной воли, какъ со стороны внунителя. такъ и со стороны воспринимающаго внушеніе. Какая же судьба ожидаєть ту способность, которая осуждается на бездъйствіе? что будеть съ органомъ этой способности, какъ не атрофія?... Безсознательному способу дійствія отдается р'вшительное предпочтеніе предъ сознательнымъ. Если ув'вшанія безсильны, то сознательные способы д'вйствія не ограничиваются олними увъщаніями; изученіе наклонностей и способностей въ каждомъ, раскрытіс соотношенія между внутренними и внѣшними свойствами, развѣ не можеть открыть новые пути къ опредблению, въ чемъ и съ къмъ въ сообществъ можетъ человъкъ проявить свою дъятельность наилучшимъ образомъ при рѣшеніи вопроса о возстановленіи всемірнаго родства?... Но если заговаринанія им'тютъ силу, то почему бы устраненіе причинъ вражды, возстановление взаимной пріязни между людьми, не зам'єнить присушиванісмъ? почему бы, наконецъ, не уничтожить этимъ путемъ эгоизмъ и не ввести посредствомъ гиппотизма всеобщій альтруизмъ?... Замѣна «уговаривація», убъжденія «заговариваніемь», волисбствомь, равняется отречецію отъ разума; но XIX въкъ и не дорожить разумомъ! Кромъ того гипнотизмъ, или заговаринаніе, есть также отреченіе отъ «сознанія», т. е. подчинение слъпой, безсознательной, иначе сказать, темной силъ, отреченіе отъ сознательной работы... Послівдовать-ли совіту злого духа и обратить однимъ словомъ камень въ хлъбъ? или же добывать себъ хлъбъ трудомъ и обезпечить его за собою регуляціею природы? ..

13. Позитивизмъ, послъднее слово европейской мысли, не есть выходъ изъ школы, а слъдовательно и изъ ученаго сословія, т. е. позитивизмъ основанъ также на отдѣленіи теоретическаго разума отъ практическаго. Безсиліе теоретическаго разума объясняется бездъйствіемъ, или отсутсвіемъ общаго дѣла, какъ доказательства. Позитивизмъ только видоизмѣненіе метафизической схоластики, которая и сама путемъ такого же видоизмѣненія произошла изъ схоластики теологической; поэтому позитивизмъ есть тоже схоластика и позитивисты составляютъ школу, а не коммиссію

въ вышеебъясненномъ смысяв. Однако, если бы позитивное направление было противоположно не метафизическому и теологическому, а народному и религіозному, которое есть не знаніе только, или соверцаніе, а дійствіе, жертвоприношеніе, культъ, т. е. средство противъ зла, хотя и миническое. т. е. чудесное (недъйствительное, мнимое), тогда позитивное направление состояло бы въ превращении мизическаго, или чудеснаго, фиктивнаго дъйствія, въ д'виствительное настоящее средство противъ вла, и не оставляло бы безъ удовлетворенія потребность, которая по незнанію дъйствительнаго удовлетворялась, или, вбрибе, лишь заглушалась, миимымъ дбиствіемъ, мнимымъ средствомъ противъ зла. Если бы позитивизмъ (все равно Западно-ли то Европейскій, или же Восточно-Китайскій) дібиствительно противополагаль себя всему миническому, фиктивному, тогда въ немъ не было бы ничего произвольного; а между тъмъ позитивизмъ вмъняетъ себъ въ заслугу ограничения, отрицания, и оказывается, что состоить онъ не въ замънъ фиктивнаго дъйствительнымъ, а лишь въ отрицаніи перваго и самой возможности заменить его действительнымъ, и удовлетворить самое законное стремленіе человъка, стремленіе къ обезпеченію своего существованія. Но отказывая въ необходимомъ, позитивизмъ поблажаетъ искусственнымъ потребностямъчеловъка, удевлетворяемымъ, или, въриће, разжигаемымъ, мануфактурою... Очевидно, пока ученые будуть составлять особое сословіе, питающееся отъ знанія, живущее искусственною жизнью города, до тѣхъ поръ они будутъ запяты лишь отрицаніемъ фиксивнаго, а не обращеніемъ его въ дъйствительное.

Критицизмъ есть тоже школа, а не выходъ изъ нея; Кантизмъ и Неокантизмъ также схоластика. Критика чистаго разума можетъ быть цазвана наукою, или философією, въ узкихъ дишь предблахъ искусственнаго необъединеннаго опыта (кабинетнаго, лабораторнаго). Точно также и критика практическаго разума можетъ быть названа жизнью, но жизнью, поставленною въ узкіе предблы личныхъ дълъ, розни, не считаемой порокомъ. т. е. это правила правственности для несовершеннолътняго возраста, въ которомъ всѣ преступленія суть лишь шалости, какъ шхъ и называетъ русскій народъ. Критика практическаго разума не знаетъ объединеннаго человъчества, не даетъ правила для общаго дъйствія всего рода человъческаго, также, какъ и критика чистаго разуми не знаетъ другого опыта, кром'ї опыта, производимаго кое гдів, кое когда и кое кізмъ; она не знаетъ опыта, производимаго всёми, всегда и везде, какъ это будетъ, когда вооруженные народы (армін) обратять свое оружіе въ орудіе регуляціи атмосферическихъ явленій. Все хорошее въ критикъ чистаго разума, Богъ, составляетъ идеалъ, а въ критикъ практическаго разума-виъмірную дъйствительность; дъйствительность же состоитъ: а) изъ бездушнаго міра, изъ перазумной, безчувственной силы, для которой ариличите названіе не космоса, а хаоса, знаніе же о ней приличить назвать хаосографією, а не космологією; и б) изъ безсильной души, знаніе о которой можно назвать психологіею, (въ смысл'є психократін), разв'є лишь проективно, ибо душа,

отдёльно отъ Бога и міра, есть лишь способность къ чувству, знанію и дъйствію, есть душа безъ силы и воли. Въ этомъ и заключается отдёленіе души отъ силы, и міра отъ разума и чувства; объединеніе же ихъ можетъ быть лишь проектомъ, котораго у Канта однако нѣтъ. Если для спиритуалистовъ миръ есть лишь внѣ міра, а для матеріалистовъ нѣтъ мира ни въ мірѣ, ни внѣ міра, то для критицизма (для Канта) миръ есть только наша мысль, а не дѣйствительность. Когда же будетъ признана незаконность отдѣленія интеллигенціи отъ народа, мысль станетъ, сдѣлается, проектомъ. Не въ правѣ ли мы сказать, слѣдовательно, что критицизмъ, какъ и позитивизмъ, есть школа, и позитивная и критическая философія суть схоластика, слѣдовательно принадлежить къ возрасту несовершемнолѣтія.

Кантъ обрекъ эпаніе, какъ сдівлаль это и позитивизмъ, на візчное дътство. Стъсненное границами искуственнаго, игрушечнаго опыта, въ маломъ видъ, - знаніе оставляетъ виъ себя непознаваемое, метафизику и агностициэмъ. Точно также критика практическаго разума (критика дъла). отказывая человѣку въ общемъ дѣлѣ, вынуждаетъ его къ фиктивному дѣлу (гиинотизмъ, спиритизмъ, медіумизмъ, матеріализація). Счастіє въ этой жизни, которое могъ дать Кантъ человъку, покупалось очень дорогой цбной: забудь о совершенствъ, педоступномъ тебъ, (Богъ есть лишь идеалъ), и тебя не будеть безпокоить твое несовершенство; не думай о смерти и не будещь впадать въ парадогизмъ безсмертія; занимайся только видимымъ и не помышляй о будущемъ: консченъ или бозконсченъ міръ, вёченъ онъ или невъченъ, - тебъ этого не ръшить; такъ ръшаетъ Кантъ въ своей критикъ чистаго разума. Однако все отрицаніе критики чистаго разума основано лишь на предположеній о неизбіжности для человіка розни-и о невозможности соединенія въ общемъ ділів. Но это предположеніе есть предразудокъ, вовсе не сознаваемый имъ и о которомъ, повидимому, даже не догадывается великій философъ, и не догадывается именно потому, что онъ великій философъ, а следовательно и не могъ поставить что либо выше мысли. То, что Кантъ считалъ недоступнымъ знанію, есть предметъ дъла, но дъла, доступнаго лишь для людей въ ихъ совокупности, въ совокупности самостоятельныхъ лицъ, а не въ ихъ отдъльности, въ розни. На безсознательномъ признании неизбъжности розни основана и критика практическаго разума; порокъ розни (непризнаваемый, конечно, за таковой), положень въ основу нравственной системы Кантаст Ототъ философъ принадлежить къ эпохъ, такъ называемаго, просвъщеннаго абсолютизма, и переносить принципь этого абсолютизма въ мірь нравственный: онь какъ бы и Бога заставляетъ сказать, - «все для людей и ничего чрезъ людей». Принципъ розни и бездълья последовательно проведенъ Кантомъ по всемъ тремъ критикамъ. (Примъчаніе 6-е). Философія искусства, называемая имъ о ашиь, говорить не о томъ, какъ нужно творить, а лишь о томъ, какъ судить о предметахъ художества и о произведенияхъ природы, разсматриваемыхъ съ эстетической стороны. Это философія для рецензентовъ, а не для художниковъ—поэтовъ, не для художниковъ, взятыхъ даже въ отдъльности, не говоря уже о томъ, когда на нихъ будутъ смотръть, какъ на созидателей одного произведенія, вопреки розни и даже вражды между ними. Въ критикъ сужденія и природа разсматривается не какъ предметъ дъла, дъйствія, состоящаго въ обращеніи слъпой силы въ управляемую разумомъ, а какъ предметъ лишь сужденія, созерцанія, и при томъ только съ эстетической, а не съ нравственной стороны, съ которой она явилась бы силою разрушающею, смертоносною.

14. Осуждая ограниченія и отрицаніе, полагаемыя позитивизмомъ и критицизмомъ, конфуціанствомъ, мы осуждаемъ только произвольныя ограниченія. Да и возможно ли одобрить, назвать добрыми такія границы, которыя закрываютъ челов вку пути къ лучшему и открываютъ безграничный просторъ къ худшему; ибо ограничивая человъка въ необходимомъ, въ самомъ существовани, примиряясь съ утратами, со смертью, позитивизмъ, во всехъ его видахъ, оказывается очень снисходительнымъ къ искусственнымъ потребностямъ, которыя не обезпечиваютъ существованія, а раздражаютъ лишь желанія; такъ въ Китав нравственное чувство (т. е. любовь дётей къ родителямъ) проявляется въ форм'є обряда, игры, и дізлается все болъе и болъе фиктивнымъ, даже вещи, приносимыя въ жертву, замъняются моделями, изображеніями; а рядомъ съ этимъ-забавы и увеселенія возводятся въ дъйствительное, серьезное дъло; т. е. въ дъйствительности-искусственнымъ потребностямъ дается первенство, лицемърно же - на первое мъсто ставится удовлетворение нравственнаго чувства, Въ Европъ, наоборотъ, вещь искренно и откровенно ставятъ выше умершаго человъка, лицемъріе же раключается въ томъ, что живого человъка предпочитають будто бы вещи; но если борьба за существованіе, т. с. борьба между людьми за вещь, признана условіємъ прогресса, то вещь, какъ цібль, должна быть предпочтена людямъ, какъ средству; каждый и цънить другихъ людей лишь какъ союзниковь въ долъ пріобрътенія вещи. Мало того, въ противоположность народному возарънно, которое и вещи одухотворяетъ, философія превращаетъ и одушевленныя существа въ вещи. «Каждое существо можетъ быть воспринято другимъ существомъ только какъ матерія, какъ вещь, одаренная способностью движенія; и только для себя оно можетъ существовать, себъ только можетъ являться какъ духъ, одаренный сознаніемъ, ощущеніемъ, волею», изъ чего выходитъ, что всякое существо, усвоившее собъ критику, можетъ принять за наиболъе въроятное, что оно только и ость духъ, а всѣ другія существа-вещи. «О существованіи сознательных тостояній виб меня, въ другихъ существахъ, я могу заключать только путемъ ападогін, непосредственно же я воспринимаю только движение другихъ существъ, а не ихъ внутреннее состояние,» Признаніе каждымъ всёхъ другихъ вещами, и себя только существомъ сознающимъ, чувствующимъ, т. е. признание только въ себъ души, признаніе только себя челов вкомъ, и непризнаніе встать другихъ себт подобными, своими ближними, это и есть полное отрицаніе правственности, братства и отечества, если бы, впрочемъ, философія вообще знала отечество; но она не знаетъ отцовъ, она игнорируетъ отечество. Практическое выраженіе такой теоретической философіи будетъ заключаться въ дъйствительномъ признаніи души только въ себѣ и въ дъйствительномъ отрицавін души во всѣхъ другихъ, т. е. въ полномъ пренебреженіи нравственности. Но если бы на дѣлѣ была полная искренность, и чужія луши не были бы потемками, т. е. если бы но внѣшнимъ движеніямъ можно было непогрѣшимо опредѣлять душевное состояніе другихъ собственными движеніями, несоотвѣтствующими душевнымъ состояніямъ, т. е. если бы не только чужія души не были для насъ потемками, но и своя, наша собственная душа не была бы для другихъ обманомъ, тогда нелья было бы считать другихъ не подобными себѣ; а въ этомъ и состоитъ приложеніе психологіи къ жизни, къ строенію общества, если только психологія можетъ имѣть какое либо приложеніе.

15. Ставя виб изследованія начальныя и конечныя причины, позитивизмъ считаетъ невозможнымъ знаніе смысла жизни, ни ея цёли, Позитивизмъ сословный, школьный есть искаженіе жизни; для позитивистовъ воскрешеніе не только не возможно, но и не желательно, (Прим'вчаніе 7). Однако не желая возстановленія своей жизни, не доказывають ли тѣмъ, что эта жизнь и не стоить возстановленія? Для прогрессистовь дурно все, что есть, а еще хуже все то, что было, что прощло; и только для не-мыслящихъ прогрессистовъ можетъ представляться хорошимъ то, чего еще нътъ, ибо и будущее станетъ настоящимъ и прошедшимъ, т. е. дурнымъ. Такимъ образомъ очевидно, что истинный прогрессистъ есть необходимо пессимисть. «Прогрессь,» говорить одинь извъстный профессорь, «есть постепенное возвышение уровня общечеловъческаго развитія, Въ этомъ смыслЪ прототипомъ прогресса является индивидуальное психическое развитіе, которое есть не только объективный фактъ наблюденія, но и субъективный фактъ сознанія: въ нашемъ внутреннемъ опытѣ развитіе является въ формъ сознанія постепеннаго увеличенія знанія, уясненія мысли, и эти процессы сознаются въ форм'в улучшенія нашего мыслящаго существа, его возвышенія; это факть индивидуальной психологіи, повторяющійся и въ психологів коллективной, когда члены цълаго общества сознають свое превосходство надъ своими предшественниками въ томъ же обществъ». Но общество состоить изъ младшаго и старшаго поколеній, изъ отцовъ и дътей; и если авторъ подъ цълымъ обществомъ разумъетъ и стараго и малаго, разумветь всвую безъ различія возраста, иначе сказать, допускаеть равномърное движение всъхъ членовъ общества, (т. е. отрицаетъ старъніе и ослабленю), тогда превосходство будеть сознаваться только надъ умершими, тогда номиновение, исторія будуть необходимы для того только, чтобы было надъ къмъ превозноситься. Итакъ, цълое общество (всъ живущіе, молодые и старые) можеть сознавать свое превосходство только нидь умершими поколбніями; но какъ при этомъ не видъть виновности въ такомъ сознаній, не замічать даже эгопэма поколінія? Но жизнь общества состоить въ томъ, что старое старится, а молодое растеть; возрастая и сознавая свое превосходство надъ умершими, молодое поколбије не можетъ, по закону прогресса, не сознавать своего превосходства и надъ умирающими, или старъющими... Если старое говоритъ молодому: «тебъ подобаетъ расти, а мив малиться», то это пожеланіе доброе; туть говорить любовь отеческая; если же молодое говорить старому: «мнв подобаеть расти, а теб'в убираться въ могилу», - то это прогрессъ, и говорить туть не любовь, а ненависть, и ненависть блудныхъ, конечно, сыновъ. Прогрессъ при отсутствія внутренняго объединенія и вибшиняго общаго для всего рода человъческаго дъла есть явление естественное; и пока несовершится объединеніе въ общемъ д'ял'в обращенія смертоносной силы въ живоносную, человысь будеть подчинень слыпой, естественной силь наравий со всыми скотами, звърями, наравит съ бездушною матеріею. Прогрессъ происходитъ отъ ученія объ искупленій, но путемъ совершениаго искаженія этого ученія: искупленіе, до его окончательнаго искаженія протестантизмомъ, относилось преимущественно къ умершимъ; прогрессъ же естъ само-возвышеніе, возвышеніе самихъ себя, т. е. тотъ грѣхъ, который и былъ наказанъ смѣшеніемъ языковъ, къ чему близко и наше время, въ которое люди отказались отъ всего общаго и каждый живеть исключительно для себя, и это до такой степени, что люди перестаютъ даже понимать другь друг га. Прогрессъ состоитъ въ сознаніи превосходства, во 1-хъ, цёлымъ поколѣніемъ (живущими) надъ своими предшественниками (умершими), и, во 2-хъ, младшими надъ старівнми; самос-же превосходство, - предметь гордости для младшаго покольнія, --будеть состоять въ увеличенія значій, въ улучшеній, возвышеній мыслящаго существа; даже выработка нравственныхъ убъжденій будеть предметомъ превозношенія младшаго покольнія надъ старшимъ: «Опъ (т. е. каждый изъ младшаго поколбия) чувствуетъ возвышеніе (превосходство надъ старшими), когда обогащается новымъ знаніемъ, когда додумается до новой идеи, когда съ новой точки зрівнія співниваетъ все окружающее, когда при коллизіи долга съ привычками и аффектами побъда остается на сторонъ долга.» Но это только субъективная, внутренняя сторона сознація умственнаго превосходства надъ предшественниками; въ чемъ же будетъ раключаться вибшняя сторона этого сознанія, въ чемъ выразится это сознаніе, какъ объективный фактъ наблюденія для неумершихъ еще предшественниковъ, объ этомъ умалчиваєть профессоръ, а между тъмъ высокомърное обращение сыновъ и дочерей съ родителями, какъ необходимое выражение сознания умственнаго превосходства, достаточно извъстно и даже нашло своего выразителя въ авторъ «Отцовъ и дътей,» хотя оно и слабо имъ выражено. Нельзя не замътить, что если и въ Западной Европъ есть молодыя и Франція, и Германія, то нигдъ антагонизмъ молодого съ старымъ не дошелъ до такой крайности, какъ у насъ; потому-то у насъ и легче, чвиъ гдв либо, дать истипную оцънку ученію о прогрессъ. Торжество младшаго покольнія надъ старшимъ

--существенная черта прогресса. Біологически-прогрессъ состоить въ поглашенія младшимъ старшаго, въ выт'всненій сынами отновъ: психологически онъ-замъна любви къ отцамъ бездушнымъ превознощенемъ налъ ними, презръніемъ къ нимъ, это правственное, или, върнъе, самое безноявственное вытеснене сынами отцовъ. Соціологически-прогрессъ выражается въ достижени наибольшей мъры свободы, доступной человъку. - (а не въ наибольшемъ участи каждаго въ общемъ отеческомъ дълъ), ибо само общество, какъ небратство, конечно, требуетъ ограниченія свободы каждаго; такимъ образомъ требованіе соціологія будеть требованіемъ наибольшей свободы и наименьшаго единства, общенія, т. е. соціологія есть наука не общенія, а разобщенія, или порабощенія, если допускается поглащеніе личности обществомъ; такъ что наука разобщенія у однихъ, и наука порабошенія у другихъ, соціологія грішить противъ нераздільности и несліянности, противъ Бога Тріединаго. Прогрессъ есть именло та форма жизни, при которой человъческій родь можеть вкусить наибольшую сумму страданій, стремясь достигнуть наибольшей сумны наслажденій. Прогрессъ не довольствуется признаніемъ дѣйствительности зла, онъ хочетъ полнаго представленія, удвоснія зла, упивается имъ въ реалистическомъ искусствъ: въ искусствъ же идеальномъ онъ стремится къ полному убъжденью въ нед виствительности, въ невозможности добра, упивается представленіемъ пирваны. Хотя застой есть смерть и регрессъ не рай, но прогрессъ есть истинный адъ, и истинно божественное, истинно человъческое дъло заключается въ спасеніи жертвъ прогресса, въ выводъ ихъ изъ ада. Прогрессъ, какъ отрицаніе отечества и братства, есть поливищій нравственный упадокъ, отрицане самой нравственности. Для нынѣшняго въка. въка прогресса, отецъ самое непавистное слово, а сынъ--самое унизительное. Держаться отцонскаго и дъдовскаго, быть въ зависимости отъ нихъ, что можеть быть позорнёе для прогрессиста! Іисусь Христось, принявшій имя Назорея, презираемое у Евреевъ, сталъ Евреемъ у презиравшихъ это имя язычниковъ; но самымъ опозореннымъ въ то время, подобное нынъшнему, было имя сына человъческого; это то имя Христосъ и принялъ преимущественно передъ всъми другими; сыномъ человъческимъ онъ назывался, какъ среди Евреевъ, такъ и среди язычниковъ, ибо у тъхъ и другихъ оно одинаково было презираемо: у Евреевъ потому, что это имя было отрицаніемъ преимуществъ происхожденія отъ Авраама, а у язычниковъ потому, что ено выражало въ этотъ въкъ эмансипации пенавистную зависимость отъ отцовъ, отъ старшихъ,

Истакт прогрессть состоить въ сознании сынами своего превосходства надъ умершинадъ отцами и въ сознани живущими своего превосходства надъ умершими, т. е. въ такомъ сознани, которое исключаетъ необходимость, а потому и возможность объединенія живущихъ (сыновъ) для воскрешенія умершихъ (отцовъ), а между тъмъ въ дълъ воскрешенія отцовъ выразилось бы дъйствительное превосходство сыновъ, если только это можетъ быть названо превосходствомъ, тогда какъ въ превозношеніи надъ отцами выражается лишь мнимое ихъ превосходство.

Прогрессъ выражается, впрочемъ, въ превосходств в не надъ отцами только (т. е. живущими еще), и не надъ предками лишь (т. е. уже умерними), а также и надъ животными; но превосходство надъ послъдними выражается только въ спосьбности къ общимъ идеямъ, такъ что гораздо болъс превосходства чувствуется надъ отцами и предками, ябмъ падъ животными; унижая первыхъ, стараются возвысить последнихъ, т. е. животнихъ, «Способность къ общимъ идеямъ есть способность чисто человъческая, возвышающая насъ надъ животными, дълающая возможнымъ развитіе внацій, пдеаловъ, убъжденій», т.е. возвышающая насъ только въ мысли, и даже въ мысли не на столько, чтобы мы могли соединиться въ общемъ убъждении, въ единомыслія, и им'єть одинь общій идеаль. Возвыщая такимы образомы человізческую природу надъ животною только позидимому, приверженцы прогресса лишають человъка всякаго значенія предь слічною силою природы; и прогрессъ, будучи сознаніемъ превосходства наибольшаго надъ отцами и предками, наименьщаго (относительно) нады животными, есть въ тоже время сознаніе своего полнаго ничтожества предъ слішою, безчувственною прыродою.

Прогрессъ дѣлаетъ отцовъ и предковъ подсудимыми, а сынамъ и потомкамъ даетъ судъ и власть надъ ними: историки—это судьи надъ умершими, т. е. надъ тѣми, которые уже понесли высшую мѣру наказанія, смертную казнь, а сыны судьи надъ еще-неумершими.

Ученые могутъ, конечно, сказать, что въ прежнее время стариковъ убивали, а теперь только презирають ихъ; эамбна физическаго убійства духовнымъ, развѣ не прогрессъ?! Прогрессъ самого прогресса, можно сказать!.. А въ будущемъ нужно сжидать и еще большаго улучщенія прогресса, т. с. презръніе будетъ постепенно уменьшаться; однако упичтожиться презръніе можеть, очевидно, только вмъсть съ уничтоженіемъ самого прогресса. Но и своимъ улучшенісмъ, т. е. уничтоженіемъ, прогрессъ можетъ привести лишь къ отрицательному результату, къ уничтоженю презрѣнія, а не къ любви и уваженію своихъ предшественниковъ, т. е. не къ чувствамъ, которыя возвышаютъ и самихъ потомковъ. Поэтому можетъ ли прогрессъ дать смыслъ жизни, не говоря уже о цёли? Ибо только то, въ чемъ можетъ выразиться высшая степень любви и уваженія, даетъ и смыслъ, и цъль жизни... Прогрессъ есть прямая противоположность воскрешеню: прогрессъ состоить въ критическомъ отношеніи молодого покол'вція къ старщему, въ осуждения сынами отцовъ и въ дъйствии, согласномъ съ этимъ осужденіемъ. «Цівль прогресса—развитая и развивающаяся личность, или наибольшая мѣра свободы, доступной человѣку,» т. е. не общеніе, какъ уже это сказано, а разъединение есть цёль прогресса, слёдовательно наименьшая степень братства и есть выражение наибольшаго прогресса. Такимъ образомъ, осуждая человъческій родъ на въчную рознь, на небратство, ученый профессоръ подписываетъ смертный приговоръ и ученымъ, если только человъку дорого братство, подписываетъ смертный приговоръ ученымъ,

какъ сословію, а не какъ коммиссій изследованія причинь неродственнаго отношенія къ намъ природы въ видахъ устраненія этихъ причинь, т. е. въ видахъ управленія силами ея. Пока знаніе само по себъ считается конечною цълью, а ученые лучшимъ и высшимъ сословіемъ, до тъхъ поръ вопросъ о перодственности и о возстановленій родства не можетъ открыться во всемъ своемъ значенія и силів. Ученая спеціальность иміветь временное значеніе; превращеніе коммиссій ученыхъ въ сословіе такое же злоупотребленіе, какъ напр., превращеніе диктатуры въ тиранію; принятіе знанія за конечную цібль, замівна дівля міросозерцаніемъ, - идеолатрія, или культъ идей, -есть узаконеніе этого эдоунотребленія, а религія, въ смысл'ь 1 Платонизма, или воскрещеніе безъ участія въ этомъ дълъ человъка, есть санкція этого злоупотребленія; приложеніе же знанія къ мануфактурной промышленности, созидающей городь, закрупляеть за учеными ихъ сословный характеръ, обращая знаніе на производство вещей, возбуждающихъ раздългніе и вражду, которыя и ведуть къ смертць вмѣсто того, чтобы превратить знаніе въ изслідованіе причинь смерти ради дібда воскрещенія. Ученый профессоръ приписываетъ, впрочемъ, наибольшее значеніе знанію самому по себъ, знанію чистому, какъ духовному интересу, и неприложимость вытычеть ему даже въ заслугу: «не о хльов единомъ живъ будетъ человъкъ,» говоритт онъ (Каръевъ), вовсе не предполагая, что вопросъ о хлъбъ есть именно вопросъ о жизни и смерти, вопросъ объ естественныхъ условіяхъ, отъ коихъ зависить существованіе человѣка, вопросъ всеобъемлющій. И въ Писаніи осуждается забота о личномъ и излишнемъ; работа же о пропитаніи себя вмістії со всіми, основанная на знаніи и управленій слітою силою, не можеть быть осуждаема, потому что это значило бы осудить, какъ все знаніе, такъ и общее всёхъ дёло, осудить такое знаніе, въ которомъ ність міста для сознанія превосходства. времени голода 1891-1892 г.г. хлёбъ воздвигается на первый планъ; голодъ, т. е, недостатокъ хлъба, показалъ, что хлъбъ есть сила, и вся дъятельность человъческая, умственная и физическая, есть проявленіе этой силы. (Примъчание 8-е),

Воскрешение не прогрессъ, но оно требуетъ дъйствительнаго совершенствования, истиниаго совершенства; тогда какъ для рождающагося, для само собою происходящаго, нътъ нужды ни въ разумъ, ни въ волъ, если послъднюю не смъшивать съ нохотью. Воскрешение есть замъна похоти рождения сознательнымъ возсозданиемъ. Всякий иной прогрессъ есть искусственный, произвольный, придуманный, а не естественный и необходимый. Прогрессъ, отожествляемый съ развитиемъ, – эволюциею, очевидно заимствуется у слъпой природы и прилагается къ человъческой жизни. (Примъчание 9-е). Но признавая прогрессомъ движение впередъ, отъ худшаго къ лучшему, признавая, что словесное животное лучше, выше безсловеснаго, можно ли у послъдняго заимствовать образецъ для перваго, можно ли для чувствующаго, сознающаго принимать за образецъ слъпую, безсознательную силу?.. Прогрессъ, какъ переходъ отъ худшаго къ лучшему, требуетъ, конечно,

чтобы недостатки слѣпой природы были исправляемы сознающею эти недостатки природою, т. е совокупною силою человъческаго рода, требуетъ, чтобы улучшеніе путемъ борьбы, истребленія, было замѣнено возвращеніемъ самыхъ жертвъ борьбы; и такимъ образомъ прогрессъ будетъ улучшеніемь не по цѣли только, но и по средствамъ; и такое улучшеніе было бы не улучшеніемъ только, или поправкою, а искорененіемъ зла и водвореніемъ вмѣсто него блага. Самъ прогрессъ требуетъ воскрешенія, но такое требованіе заключается въ прогрессъ не знанія только, а дѣйствія, въ прогрессѣ знанія не того только, что есть, а главное того, что должно быть: только вмѣстѣ съ переходомъ ученаго сословія отъ знанія къ дѣлу и прогрессъ перейдетъ отъ знанія того, что всть, къ знанію того, что должно быть.

Ничто такъ наглядно не раскрываеть самой сущности прогресса, этого спъшнаго движенія къ новизні и торопливаго отрицанія старины, этой необдуманной замѣны послъдней первою, какъ Палсографія, наука о старыхъ и новыхъ письменахъ, въ коихъ отпечатявлся переходъ отъ стараго культа отцовъ къ новому культу женъ. Въ письменахъ запечатабна намъна первымъ ради посл'єднихъ, потому что письмена только графическое изображеніе прогресса того существа, которое одарено словомъ, словеснаго существа, потому-то Палеографія, эта скромная наука, и можеть быть обличительницею гордаго прогресса. (Примъчаніе 10-е), Занимаясь формами буквь, буквально—буквоъдствомъ, эта наука пользуется большимъ преэръніемъ у нъкоторыхъ прогрессистовъ, а между тъмь формы буквъ говорять гораздо болье словь, искреннье ихъ; формы буквъ неподкупиве словъ; скоропись, наприм'в ръ, на словахъ говоритъ о прогресс'в, а формы буквъ, какъ увидимъ, свидътельствуютъ о регрессъ. Именно буквоъдство и даеть налеографіи возможность опредълять характерь эпохъ, т. е. д%даеть ее искусствомъ, умъніемъ, слъдя за измъненіемъ почерка, открывать перемівны настроенія, совершавшіяся въ духів поколівній, и при томъ перемѣны въ самыхъ существенныхъ чертахъ, каковы переходы отъ вѣры религіозности, къ сомивнію, невіврію, світскости, при чемь вівра, религіозность, выражается въ благоговънін, основанномъ на сознаніи своего несовершенства, своей смертности, а сомнёніе, нев'єріе, въ чувств'є презр'єнія, которое начинается презръніемъ къ прошедшимъ покольніямъ, къ умершимъ, и забвеніемъ о собственной смертности, и оканчивается совершеннымъ обезцъненемъ жизни, пессимизмомъ, буддизмомъ. Палеографія им ветъ цълью опредълять не характеръ лицъ, а характеръ обществъ, степень ихъ возвышенія или паденія.

Название почерка, господствовавшаго въ средние въка, готическимъ, т. е. однимъ названиемъ съ архитектурою храмовъ, соединявшихъ въ себъ всъ искусства, строившихся многія въка, такъ что окончание ихъ могли видъть лишь потомки начавшихъ постройку этихъ храмовъ, это название, общее всъмъ сторонамъ жизни, показываетъ въ какой тъсной связи письмо находится со всею жизнью этого времени. Точно также название въ

древней Руси, въ Руси византійской, почерка уставнымъ и полууставнымъ, т. е. однимъ названіемъ съ уставомъ, коему подчинялась вся жизнь тогдашняго времени, жизнь духовныхъ и свътскихъ, такое названіе свидътельствуетъ о способности письма быть графическимъ изображеніемъ дума времени: Буквы готическія и уставныя, выводимыя съ глубокимъ благоговъщемъ, съ любовью, даже съ наслаждениемъ, исполняемыя, какъ художественная работа, какъ молитва, (конечно не нынъшняя, занятая выпрашиваніемъ двухсотъ-тысячныхъ выигрышей), т. е. съ такими же чувствами производимая, съ какими въ тоже время строились храмы, писались иконы, эти буквы были величавы, какъ готическіе соборы, по не им'вли, конечно, той женоподобной красоты, какая господствуеть въ эпоху культа женщинъ Ярко отличаясь одиб отъ другихъ, буквы эти не тъснили, не давиля, и не сливались одна съ другой, потому что и производились неспашно, не торопливо, производились какъ трудъ, въ коемъ видъли благословеніе, а не проклятіе, че говоря уже о небесной наград'я; эти люди, переписчики, чаявине блаженства въ будущемъ, предвкушали его уже и въ настоящемъ, находя удвольствіе въ самомъ трудів. Прогрессисты-же видятъ въ готическихъ письменахъ медлительность, свойственную времени, когда Вздили на волахъ, неподвижность, такъ ненавистную прогрессу, потому что онъ есть само измънение, движение, а въ правственномъ смыслъ-измъна. Въ уставномъ же инсьмъ, кромъ непавистной прогрессу (движимому всегдациямы, постояннымы недовольствомы и безпокойствомы, кромѣ ненавистной медлительности, эастоя, неизмѣнности, видѣли еще рабство, отсутсвіє свободы, т. е. стъсненіе дичныхъ склонностей, стісненіе движенія и дъйствія.

Скоронись (курсивь, мелкое, бъглое насьмо, бъгло-нись), это лисьмоноваго времени, времени, переходящаго отъ религозной жизни къ свътской. Подобно тому, какъ всё должности и профессіи лишаются священнаго значенія, (Прим'вчаніе 11-е), и письмо перестаєть быть службою Богу въ обшемъ, хотя и таинственномъ дълъ, а подобно другимъ профессіямъ, обрашается въ личное дъло и становится средствомъ наживых скоропись, это уже не священное нисьмо, и не благоговъще управляетъ рукою писца, ставшаго наемникомъ и продавцемъ, не благоговъне управляетъ и рукою писателя, и вообще пишущаго въ эту эпоху, не признающую ничего священнаго. Скоропись, уръзывая буквы, какъ уръзывають въ туже эпоху платье. какъ сокращаются церемоній и обряды, лишаетъ ихъ (буквы) величія; лишаются величія и люди, свергнувшіе иго устава и предавшіеся суетливой, лихорадочной дъятельности, мельчающіе въ ней, обезличивающіеся и сливающиеся въ толну, подобно буквамъ, обезраличивающимся и сливающимся при скорописи, при сибшномъ письмв. Письмена только отмвчаютъ переміны, совершающіяся въ духів общества, переходящаго отъ жизни, подчиненной строгому уставу, къ суетливой и лихорадочной двятельности. Скорость не была бы болъзненнымъ явленемъ только въ томъ случаъ, если бы прилагалась къ общему отеческому д'ялу и оправдывалась ц'ялью.

Въ названій письма новаго времени «скорымъ,» т. е. обладающимъ свойствомъ, которое прилагается и къ ружьямъ скоростръльнымъ, и къ скоропечатнымъ станкамъ, можетъ быть прилагаемо и къ средствамъ сообщенія скороходиымъ, скоровознымъ, въ этомъ названіи схвачена самая существенная черта, или свойство, новаго времени; ибо и въ понятіи прогресса заключается не понятіе просто изм'вненія, только движенія, но движенія постоянно ускоряемаго. «Скорый» -- можеть быть прилагаемо ко всему существующему въ новое время; опредъление это можетъ быть приложено и къ литературћ, которая есть скорописаніе, и благодаря скорости дълается многописиніемъ, т. е. богатою количественно, но не качественно: скородъліемъ м. б. названа и нын-вшняя промышленность, а скорость въ этомъ случать ведетъ и къ перепроизводству съ одной стороны, и къ непрочности произведеній съ другой. (Прим'вчаніе 12-е). Эта же скорость лишаетъ всъ работы, не механическія только, но и умственныя, художественной привлекательности, обращая ихъ въ средство наживы, при совершенномъ отсутствій цібли, если только не считать ціблью чувственныя удовольствія. Если готическое и уставное письмо могло доставлять удовольствіе, то скоропись, какъ и все, къ чему прилагается слово «скорый,» едва ли м. б. предметомъ удовольствія. Такимъ образомъ нынъшнее покольніе, не ожидая блаженства въ будущемъ, лишено его и въ настоящемъ,

Прогрессъ, движимый недовольствомъ, противникъ неподвижности и неизмѣнности, слѣдовательно вѣры, догматизма, можетъ быть лишъ критикою въ мысли, реформою, революцією въ жизни; если не будетъ просто эволюцією.

Для новъйшаго времени и скоропись оказалась еще медленною и вотъ оно создало степографію для записыванія всего создаваемаго на скорую руку. Скоропись, не смотря на быстроту, оставляеть еще переписывающему нъкоторую свободу, тогда какъ стенографъ, находясь въ полной зависимости отъ говорящаго, обращается уже въ машину, въ фонографъ. Чтобы понять сущность прогресса, нужно представить весь путь отъ живописи, которая была первою грамотою, которая отъ писавнаго требовала художественныхъ способностей, полноты души, (такова была јероглифическая грамота, это живое письмо, говорившее преимущественно о мертвыхъ, какъ бы оживлявшее ихъ), до письма стенографическаго, въ коемъ уже нътъ ничего живописнаго; стенографія есть мертвопись, говорящая о дрязгахъ живыхъ, исполняемая человъкомъ, обращеннымъ въ самопишущую машину.

Скорость потому, полагаемъ, и нужна, что жизль коротка, а въкъ скорописи или стенографіи другой жизни не знаетъ, или все менѣе и менѣе признаетъ, все болѣе и болѣе отвергаетъ ее; но скорость не наполняетъ души, а производитъ въ ней пустоту, ибо прогрессъ жертвуетъ душею ради увеличенія предметовъ чувственнаго удовольствія, ради увеличенія не предметовъ необходимости, а предметовъ роскоши. Идеалъ прогресса, (по понятію ученыхъ), дать участіе всѣмъ, какъ въ производствъ предметовъ чувственнаго удовольствія, такъ и въ потребленіи ихъ; тогда какъ

цёлью истиннаго прогресса можеть и должно быть только участіе всёхть въ дълф, или въ трудф, познаваніч слёпой силы, носящей въ себё голодъ, язвы и смерть, для обращения ся въ живоносную. Вмёсто того, вмёсто обращения слёпой силы природы въ унравляемую разумомъ, прогрессъ самую душу обращаеть въ слёпую силу.

16. Можно назвать позитивизмомъ и ученіе о воскрешеніи, хотя опо совершенно противоположно и прогрессу, какъ вытъспенно старшаго поколънія младшимъ, какъ превозношенію сыновъ надъ отцами, противоположно и позитивизму, какъ знанію только, какъ школф, какъ схоластикЪ. Ученіе о воскрешеній можно пазвать позитивизмомъ, по позитивизмомъ, относящимся къ дЪйствію, ибо по ученію о воскрешеніи не знаніе-мифическое замѣняется позитивнымъ, а мионческое фиктивное дъйствіе замѣняется дёйствіемъ положительнымъ, т. е. дъйствительнымъ; вмъстъ съ тъмъ учение о воскрешении не полагаетъ произвольныхъ границъ дъйствио и имъетъ въ виду дъйствіе общее, а не каждаго въ отдъльности. Воскрешеніе, какъ дъйствіе, есть позитивизмъ въ области конечныхъ причинъ; тогда какъ позитивизмъ въ обыкновенномъ смыслё, т. е. позитивизмъ знанія, относится къ области причинъ начальныхъ; первый однако не исключаетъ послъдняго, ибо результатомъ, слъдствіемъ дъйствія должно быть тоже явленіе, которое предшествовало д'вятелю. Позитивизмъ д'вйствія (ученіе о воскрешеніи) предшественникомъ своимъ им'ветъ не минологію, а мивическое искусство, ибо миволстія есть произведеніе особаго класса жрецовъ, народъ же имѣетъ культъ, жертвоприношенія, что и есть миническое искусство, и воскрешение есть превращение его въ дъйствительное, Позитивизмъ дъйствія есть не сословный, а народный; для него наука бу-+ деть только средствомъ, тогда какъ позитивизмъ знанія есть лишь философія ученыхъ, какъ особаго класса или сословія. Позитивизмъ, неполагающій произвольныхъ граней дъйствію, по признающій въ конечныхъ причинахъ, результатахъ дъйствія, тъ же явленія, которыя были и начальными причинами, отличается происхожденіемъ отъ позитивизма, ограничивающаго и знаніе, и д'виствіс; въ противоположность сему посл'вднему опъ происходить не отъ утраты упованія, не отъ желанія примириться со зломъ ради наслажденія настоящимъ, не отъ желанія покоя, свойственнаго старости, онъ происходитъ хотя и отъ утраты же, но лишь суевърія. Ученый же позитивизмъ, ограничивая дъло человъческаго рода, не считаетъ даже нужнымъ указать на причины такого ограниченія, т. с. въ этомъ отношеніи онъ не только лишенъ критики, но прямо суевъренъ. Позитивизмъ въ теоріи имъетъ свое основаніе въ такъ называемой положительности въ жизни, которая состоитъ въ отречени отъ борьбы съ кореннымъ зломъ вслъдствіе усталости, дряхлости, или же вслъдствіе желанія вмъсто дъла предаться наслаждению; это не смирение предъ Божественною волею, которой не признають, или, върнъе, и знать не хотять, которую нельзя и представить съ такимъ недобрымъ повелъніемъ, это низкое преклоненіе предъ слѣпою силою.

Воскрешеніе, будучи противоположно прогрессу, какть сознацію превосходства младшаго надъ старшимъ, какъ вытъсненію младшими старшихъ, требуетъ такого воспитанія, которое не вооружало бы сыновъ противъ отновъ, а напротивъ ставило бы главнымъ дъломъ сыновъ воскрешеніе отцовъ, требуетъ воспитанія, которое было бы исполненіемъ пророчества послъдняго пророка ветхаго завъта, Малахіи, т. е такого воспитанія, которое было бы взаимнымъ возвращеніемъ сердецъ отцовъ и сыновъ другъ другу. Истинное воспитаніе состоитъ не въ сознаніи превосходства надъ отцами, а въ сознаніи отцовъ въ себъ и себя въ нихъ. Воскрещеніе есть полное выраженіе совершеннольтія, выходъ изъ школы; оно требуетъ общества самостоятельныхъ лицъ, сыновъ, участвующихъ въ общемъ дълъ воскрешенія отцовъ. Съ воспитаніемъ кончастся дъло отцовъ родителей, и начинается дъло сыновъ воскресителей. Въ рожденіи и воспитаніи родители отдаютъ свою жизнь дътямъ, а въ дълъ воскрешенія начинается возврашеніе жизни родителямъ, въ чемъ и выражается совершеннольтіе.

17. Позитивизмъ былъ правъ, относясь критически къ знаню и признавая его неспособнымъ къ разръшенію коренныхъ вопросовъ; по знаніе, къ которому онъ относился критически, было лащь сословнымъ знаніемъ и было только знаніемъ, а не дёйствіемъ, котораго въ сущности и отдівлять отъ знанія невозможно и не должно. Аристотеля можно считать отцомъ ученаго сословія, а между тѣмъ этому философу праписывается такое выражение: «мы знаемъ только то, что сами можемъ сдёлать,» - выраженіе, которос, очевидно, не допускаеть отділенія знанія отъ дійствія, т. с. - выдъленія ученыхъ въ особое сословіе. И вотъ, хотя прошло больс двухъ тысячъ літъ со времени Аристотеля, но до сихъ поръ не было еще ни одного мыслителя, который бы это именно начало, этотъ критерій,-до- .. казательство знанія дъйствіємъ, - поставплъ во главу своего ученія. А что значило бы тогда познаніе самимъ себя, вивішняго міра (т. е. природы), въ прошедшемъ и настоящемъ, какъ не проектъ обращения рожденнаго, дарового въ трудовое, съ возвращеніемъ силы, жизни и рождавшимъ; т. е. это быль бы проекть обращенія слітой силы въ разумную, осуществленіе котораго и доказало бы, что жизнь-даръ не случайный и не напрасный. Точно также справедлива и критика личнаго, индивидуальнаго разума, разума всёхъ людей, но взятыхъ въ отдёльности; эта критика была бы справедлива вполнъ, если бы только заключала въ себъ требование перехода отъ сословнаго знанія, (состоящаго въ борьб'в мивній, отъ столкновенія которыхъ и ждутъ происхожденія истины),-къ знанію всеобщему, къ объединеню личныхъ силъ всъхъ людей въ одно общее дъло. Вмъсто того ученый позитивизмъ, не признавая необходимости всеобщаго объединения, привелъ лишь къ расколу въ самомъ ученомъ сословіи, привелъ его къ распаденію на позитивистовь и метафизиковъ.

Ученые правы, говоря, что міръ есть представленіе, ибо другого отношенія къ міру, кром'в познаванія, они, какъ ученые, и не им'вютъ; но такое понятіе о мір'в есть принадлежность одного лишь сословія, а никакъ не всего человъческаго рода, и потому ученые не правы, когда, говоря такъ, откарываются отъ дъйствія, замѣняютъ его знаніемъ, не признаютъ даже возможности дъйствовать; ученые не правы, когда въ субъективномъ не признаютъ проективнаго.

Когда современный монизмъ говорить, что онъ «примиряетъ духъ и матерію въ высшемь единствф, какъ два проявленія одной и той же сокровенной сущности, познаваемой субъективно (во внутреннемъ опытѣ) какъ духъ, объективно же (во вибшнемъ опытъ) какъ материю»,-то, очевидно, такое примиреніе, такое единство, совершенно мнимое и дъйствительнаго значенія пе имъстъ, «Антропопатическій монизмъ первобытнаго челоръка и механическій-современной науки, -- вотъ исходный цунктъ и последнее слово въ исторін челов'ї ческаго міросозерцанія,» Но механическое міровоззр'єніє посл'єднимъ словомъ можетъ быть только для людей бездушныхъ, для ученыхъ, позитивистовъ, ибо признаніе міра бездушнымъ механизмомъ необходимо вызываеть на попытки сдблать механизмъ орудјемъ воли, разума и чувства; и если первобытное человъчество упорно одухотворяло матерію и матеріализировало духъ, то новое человъчество не менъе упорно будетъ стремиться къ дъйствительному управлению слъпою силою; въ этомъ и заключается истипное превращеніе миническаго въ позитивное. Если позитивизмъ, какъ и вообще знаніе, по языку остается дъйствіемъ, то это вовсе не потому, что прогрессъ языка отстаетъ отъ прогресса мысли, (развъ безивиствіе-совершенство?!!), а потому, что человѣкъ по существу есть кѣятель: -- дикарь воображаетъ себя и міръ именно такими, каковы они и должны быть, т. е. себя-активнымъ, а міръ-живымъ; ошибка же позитивистовъ состоитъ въ томъ, что они считаютъ себя выше дикарей во всъхъ отношеніяхъ и признають себя и міръ такими, какими они не должны быть, почему и не могутъ уничтожить даже противоръчія языка съ своею мыслію. (Когда ученые того или другого направленія говорять о своихъ операціяхъ мышленія, или познаванія, какъ о дъйствіяхъ, или же когда возстановленіе прошедшаго въ области мысли называють воскрешеніемъ, то говорять метафорически о знаніи, какъ бы о дъйствіи). Но въ первобытномъ, въ первоначальномъ значени словъ заключается не обманъ, возвышающій насъ, а выражается то, что должно быть.

18. Пока ученые, или философы, будутъ оставаться сословіемъ, до тёхъ поръ вопросъ даже о нравственности, т. е. о дълъ, останется ддя нихъ вопросомъ знанія, а не дъйствія, будетъ предметомъ только изученія, а не приложенія къ жизни, будетъ тѣмъ, что само собою дѣлается, а не тѣмъ, что должно дѣлать, и дѣлать не въ одиночку, а въ совокупности. Если ученые не могутъ еще обратиться изъ сословія въ коммиссію для выработки общаго плана дѣйствія, (а безъ этого родъ челопѣческій и не можетъ дѣйствовать по общему плану, какъ одинъ человѣкъ, т. е. не достигнетъ еще совершеннолѣтія), то и протцворѣчіє между рефлективнымъ и инстинктивнымъ не м. б. разрѣшено. Не признавъ своею задачею дѣло, ученое сословіе останется рефлективнымъ, а родъ человѣческій, не объ-

единенный для общаго дъйствія, останется орудіємъ слѣпой силы, булетъ двиствовать инстинктивно. Рефлекція можеть двиствовать на человбческій родъ только разрушительно, ничемъ не заменяя разрушеннаго.-«Быть сознательнымъ агентомъ эволюція вселенной,» - это значить слідаться сознательнымъ орудіемъ взаимнаго стісненія (борьбы) и вытісненія (смерти), значитъ подчинить правственное физическому; тогда какъ человъкъ, даже при нынъщней розни, при бездъйственномъ знании, уступая, по слабости физической, необходимости, все таки, такъ или иначе, выражаетъ нравственныя требованія. Пока рознь и бездійствіе не будуть признаны лишь временными, до тъхъ норъ мы не въ состояни будемъ хотя бы только представить себЪ объемъ и значеніе высшаго блага; то же состояніе которое Спенсеръ и особенно его послъдователи объщаютъ человъчеству въ будущемъ, невозможно признать не только высшимъ, но и самымъ низшимъ благомъ; напротивъ, такое состояне, есть превращене сознательнаго дъйствія въ инстинктивное, въ автоматическое, превращеніе челов'яка въ машину, (въ чемъ для фатальнаго, слѣпого прогресса и заключается идеаль), должно признать эломь и даже самымь величайшимь. «Придеть день», - говорить Спенсерь, - «когда альтруистическая склонность такъ хорошо будеть воплощена въ самомъ организмѣ нашемъ, что дюди будутъ оспаривать другь у друга случан пожертвованія и смерти» жо при такомъ воплощеній альтруистической склонности во всёхъ, откуда же явятся случаи приложенія ея? Такое состояціе предполагаеть или существоваціе гонителей, мучителей, тирановъ, или же общая потребность жертвовать собою должна вызвать такихъ благодътелей, которые обратятся въ мучителей и гонителей для того только, чтобы удовлетворить этому страстному желанію быть мучениками; или же, наконець, сама природа останется слѣпою силою, чтобы исполнять роль палача. Если жизнь есть благо, то пожертвованіе ею будеть потерею блага для отдавшихь свою жизнь за сохраненіе сф другимъ; но будетъ-ли благомъ жизнь для принявшихь жертву и сохранившихъ свою жизнь ційною смерти другихъ?. Какъ возможенъ альтруизмъ безъ эгоизма?. Жертвующіе жизнію суть альтруисты; а принимающіе жертву, они-кто?... Если же жизнь не благо, то и въ пожертвованіи ею со стороны отдающихъ жизнь нібть ни жертвы, ни добраго дібла.

Если знаніе отдёлить отъ дъйствія, каковою и является сословная наука, то инстинктивное, дълаясь сознательнымъ, приходить къ разрушенію: «если нравственность есть инстинктъ, который побуждаетъ индивидуума жертвовать собою для вида, то она будетъ разрушаться, пріобрѣтая сознаніе о своемъ происхожденіи;» если же нравственность есть любовь рожденныхъ къ родившимъ, то сознаніе своего происхожденія, съ которымъ связана смерть родителей, не остановится на знаніи, а перейдеть въ дѣло воскрешенія.

19. Вопросъ о небратствъ, т. е. разъединеніи, и о средствах воястановленія родства во всей полнотъ его и силъ (до видимости, очевидности), и вопросъ объ объединеніи сыновъ (братство) для воскрешенія отцовъ (полное и совершенное родство), конечно тождественны между собою и противоположны прогрессу, въчному несовершеннольтю, (т. с. неспособности къ возвращению жизни отцамъ, какъ нравственной, а не чувственной эрълости, такъ какъ таковая только въ этомъ и заключается), но послёднее выраженіе вопроса,-т. е. вопросъ объ объединеніи для воскрешенія,—опредѣленнѣе. А чтобы очертить вопросъ, еще полкѣе нужно прибавить къ послъднему выраженію, что это объединеніе сыновъ для воскрешенія отцовъ есть исполненіе не своей лишь воли, но и воли Бога-отцовъ нашихъ, также намъ не чуждой, что оно дастъ истинную цъль и смыслъ жизни, что въ немъ именно выраженъ долгъ сыновъ человъческихъ и оно есть результать «знанія всёми всего,» а не сословнаго знанія; въ немъ, въ возсозданіи, въ зам'єн'є рожденія воскрешеніемъ, питанія-творчествомъ, мы и чаемъ чистъйшаго (безсмертнаго) блаженства, а не комфорта. Въ этой формъ вопросъ о неродственности м. б. противопоставленъ и соціализму, который влоупотребляеть словомъ «братство» и искренно отвергаеть отечество. Соціализмъ въ настоящее время не им'яетъ противника: религій съ ихъ трансцендентнымъ содержаніемъ, «не отъ міра сего,» съ Царствомъ Божіимъ внутри лишь насъ, не могутъ противостать ему. Соціализмъ можетъ даже казаться осуществленіемъ христіанской правставенности. Нуженъ именно вопросъ объ объединении сыновъ во имя отцовъ, чтобы объединение во имя прогресса, во имя комфорта, вытъсняющее отцовъ, выказало всю свою безиравственность. Объединение во имя комфорта, ради своего удовольствія, и есть самое наихудшее употребленіе жизни и въ умственномъ, и въ эстетическомъ, и особенно въ правственномъ отношеніи. При забвеніи сынами отцовъ искусство изъ чистъйшаго блаженства, ощущаемаго въ возвращени жизни отцамъ, превращается въ порнократическое наслажденіе, а наука, изъ знація всъми живущими всего пеживого для возвращенія жизни умершимъ, обращается въ изобрѣтеніе удовольствій или въ безплодное умоэръне... Соціализмъ торжествуєть надъ государствомъ, религією и наукою; появленіе государственнаго соціализма, католическаго, протестантскаго, «катедръ-соціализма», свидівтельствуєть объ этомъ торжествъ Онъ не только не имъетъ противника, но даже не признаетъ возможности его. Соціализмъ обманъ; родствомъ, братствомъ, онъ называетъ товарищество людей, чуждыхъ другъ другу, связанныхъ только вн шними выгодами; тогда какъ родство дъйствительное, кровное, связываетъ внутреннимъ чувствомъ; чувство родства не можетъ ограничиваться лицепредставленіемъ и требуетъ лицеэрънія; смерть лицеэръніе превращаеть въ лицепредставленіе, и потому чувство родства требуетъ возстановленія умершаго, для него умершій незамінимь, тогда какь для товарищества смерть есть потеря, вполнъ замънимая. При объединении не для доставленія комфорта, матеріальнаго довольства, всёмъ живущимъ, а для воскрешенія умершихъ требуется всеобщее обязательное воспитаніе, раскрывающее способности и характеръ каждаго, указывающее каждому и что онъ долженъ дълать и съ къмъ, —начиная отъ брака, — онъ долженъ нести свой

трудъ въ дълъ обращенія слъпой силы природы въ управляемую разумомъ, въ трудъ превращенія ея изъ смертоносной въ живоносную. Возможно ли. естественно-ли ограничить «дЪло человъческое» охраненіемъ лишь правиль» наго распредъленія продуктовъ производства, заставляя каждаго безчувствен но, безстрастно наблюдать, чтобы никто не присвоиль себъ большаго противъ другихъ, или же чтобы кто нибудь не уступнять бы чего другимъ, отказынаясь отъ своего? Хотя соціализмъ вызванъ искусственно, но соціалисты старались затронуть естественныя слабости человъка: такъ иъ Германіи они упрекали пітмецких рабочих во ограниченности вкі потребностей, указывая на англійскихъ, которые гораздо прихотливће: упрекали также въ излишнемъ трудолюбій, подбивая требовать сокращенія рабочихъ часовъ и дней. Соціалисты, которые думають только о собственномъ возвышени, а не о благв народа, не обращають вниманія на то, что и для кооперативнаго государства необходимы не пороки, которые они пробуждають, а добродътели, нужно исполнение долга, даже самоотверженіе, Въ нынъшнихъ мануфактурныхъ государствахъ фабричная работа котя большею частью и легка, но самое существование фабрикъ держится на каторжной работъ рудоколовъ, добывающихъ каменный уголь и желъзо. какъ необходимое условіе существованія промышленности; при такихъ условіяхъ требуется не экономическая реформа, а радикальная, техническая, и даже не реформа, а всецълый переворотъ, свяданный и съ нравственнымъ переворотомъ. Требованіе же ради всеобщаго комфорта каторжной работы, хотя бы и распредъленной на всъхъ, представляетъ нъчто аномальное; такое требованіе еще мыслимо ради достиженія отечества и братства, но и то лишь какъ временное средство. При регуляціи же метеорическаго процесса сила получается изъ атмосферы, т. е. каменный уголь зам'вняется тою самою силою, изъ которой образовался запасъ этой силы въ видъ каменнаго угля, и къ которой во всякомъ случав нужно будетъ обратиться, такъ какъ запасъ каменнаго угля болбе и болбе истощается. Таже сила, получаемая изъ атмосферныхъ токовъ, произведетъ, надо пола-гать, переворотъ и въ добываніи желбза въ метаплическомъ видъ. Регуляція необходима также для со'єдиненія мануфактурнаго промысла съ земледъліемъ, ибо избытокъ солнечной теплоты, дъйствующій разрушительно въ воздушныхъ токахъ, въ вътрахъ, ураганахъ, можетъ употребляться на кустарное производство и дастъ возможность распредвлить его по всей землѣ, а не сосредоточивать только въ нѣсколькихъ пунктахъ, какъ ны нвшияя мануфактура. Регуляторъ обращаетъ также и земледвліе изъ индивидуальной работы въ коллективную. Такимъ образомъ регуляторъ кромъ, во 1-хъ, упичтоженія войны, нуженъ, во 2-хъ, для замѣны тяжелой, каторжной работы рудокоповъ, въ 3-хъ, для соединенія съ земледёліемъ кустарной промышленности, въ 4-хъ, для обращения земледблія изъ индивидуальнаго производства въ коллективное, при чемъ регуляторъ будетъ для земледѣлія общимъ орудіемъ, и въ 5-хъ, для обращенія земледѣлія изъ средства получать «наибольшій» доходъ, ведущій къ кризисамъ, къ перепроизводству,—возможность получать «върный» доходъ. Призывъ къ регуляцій выходить такимъ образомъ отовсюду....

XIX въкъ приближается къ своему печальному и мрачному концу, онъ идетъ не къ свъту и не къ радости, ему можно уже дать имя; и его можно назвать, въ противоположность такъ называемому въку просвъщенія и филантроніи XVIII-му, и предшествовавшимъ ему вѣкамъ съ эпохи возражденія, віжомъ возстановленія предразсудковъ и суевірій, и отрицанія филантропін и гуманизма; но не тъ сусвърія возстановляеть онь, которыя въ Средніе В'вка облегчали жизнь, пробуждали надежду, а тъ, которыя въ эти вѣка дѣлали жизнь невыносимой; XIX вѣкъ возстановилъ въру въ зло и отрекся отъ въры въ добро; онъ отрекся отъ небеснаго царства и отказался отъ въры въ земное счастіе, или царство земное, въ которое върили въ эпоху возрожденія и въ XVIII въкъ, XIX й въкъ не только въкъ возстановленія суевърій, но, какъ выше сказано, и отрицанія филантропіи и гуманизма, что особенно видно въ ученіяхъ современныхъ криминалистовъ; отрицая филантропію и усвоивъ дарвинизмъ, нынѣшній пъкъ призналъ борьбу закопнымъ дъломъ и изъ слъпого орудія природы сталь сознательнымь ся орудіемь, органомь. Вооруженія нынъшняго времени совершенно согласны съ убъжденіями віжа и только отсталые, которые хотять казаться передовыми, усвоивь дарвинизмъ, отвергають войну.

Вмѣстѣ съ тѣмъ XIX нѣкъ есть прямой выводъ, настоящій сынъ предшествовавшихъ ему нѣковъ, прямое послѣдствіе раздѣленія пебеснаго отъ земного, т. г. полное искаженіе Христіанства, завѣтъ котораго заключается именно въ соединеніи Небеснаго съ земнымъ, божественнаго съ человѣческимъ; всеобщее же воскрешеніе, воскрешеніе имманентное, всѣмъ сердцемъ, всею мыслю, всѣми дѣйствіями, т. е. всѣми силами и способностями всѣхъ сыновъ человѣческихъ совершаемое, и есть исполненіе этого завѣта Христа-Сына Божія и вмѣстѣ Сына Человѣческаго:

## примъчанія.

- 1. Не странно-ли, что Преосв. Амвросій осуждаеть пушечные выстр'влы въ мнимое, а не дъйствительное, внъмірное, кристіанское небо. Ужъ не кочетъ ли онъ убъднть профессоровъ (ръчь произнесена въ Университетъ) отказаться отъ Коперпиканскиго и принять Птоломеевское міровозэръніе?! Если на дуэли одинъ, считая гръхомъ стр'юлять вверхъ, направитъ свой выстр'ълъ въ противника, а другой выстр'ълитъ вверхъ, чей поступокъ будетъ угодн'ъс Богу?...
- 2. Страхъ голода, неурожая, диктовалъ эту записку, исходнымъ пунктомъ которой приняты общія бъдствія, происходящія отъ слѣпой силы природы, а не состраданіє къ бъднымъ, всегда скрывающее зависть къ богатымъ. Только при этомъ исходномъ пунктъ добродътель является во

всей чистоть, безъ всякой примъси зла, ибо устранениемъ общихъ бъдствій устраняются и вев частныя, и при этомъ добро не сопровождается шикакимъ зломъ; тѣ же, кто, во имя состраданія къ обдинить, противодбійствуютъ стремящимся къ общему благу, (т. е. правительству), не могутъ не навлекать на себя подозрвнія въ ненависти къ богатымь. Записка эта составлена подъ вліяніемъ градобитій, несвоевременныхъ ливней и засухъ, появленія саранчи, гессенской мухи и т. п.; подъ вліянісмъ, наконецъ, страшнаго въ однихъ мъстахъ бездождо 1890 и 1891 г. г. и страциыхъ наводненій въ другихъ містахъ. Господь видимо прогиївался на наше продолжительное несовершеннольтие, малольтство, поразительнымъ доказательствомъ котораго служитъ Парижская и наша Французская въ Москвъ выставки;---умирающая страна собрала вс-6 произведения, которымы только м, б. удовлетворена женская прихоть и мужская ей угодливость и, выставивъ сначала у себя, привезла затъмъ все это и къ намъ въ Москву. Конечно, это невинныя (?) лишь игрушки и только ослуживенные мосуть виябать въ нихъ торжество надъ природой; но эти игрушки собираются тъми, для конкъ дътскій возрастъ, возрасть, когда могуть занимать перушки, -прошель. Послб выставки 1889 г., минмаго торжества надъ природой, настали 1890 и 1891 г. г., годы дъйствительнаго торжества природы: Франція оказаладь неспособною даже прикрыть наготу дрожащого отть ходода Парижа--мѣста гордой выставке... И хоть бы одна попытка къ набарденію оть всяхь этихь обдетній ..

- 3. Если городское сословіе и отділяется отъ ученаго, то это однако не мізнаєть ему считать себя выше сельскаго по образованно; смізшивам образованію съ плутовствомъ, кулачествомъ, обманывая крестьянь, городское сословіе презираєть ихъ.
- 4. Подъ «массою» разум'яются и оставивше землю горожане (бродяги, непомняще родства), и поселяне, у коихъ сохранияся культъ отцовъ; но этихъ послѣднихъ нужно отличать отъ первыхъ, и назване толвы можетъ относиться лишь къ первыхъ; впрочемъ и послѣдне подъ вліянемъ первыхъ могутъ болѣе и болѣе превращаться въ толпу, если вопросъ о причинахъ толпленія, борьбы, не будетъ поднятъ.
- 5. «Нравственная идея догмата Пресвятой Троицы», рѣчь, произнесенная Антоніемъ Храновицкимъ, когда онъ быль ректоромъ Московской Духовной Академіи, нынъ-же Архіенископъ Волынскій.

Отъ юныхъ лѣтъ сосредоточивъ всю надежду, вте унованіе свое на словахъ Снасителя: «Да будутъ всѣ едино,» въ няхъ только находя утѣшеніе при существующей розни, початая Св. Тронцу въ этомъ имению 
смыслѣ, научившись не отдѣлять догмата отъ зановѣди (кснечно, въ мысли 
только, такъ какъ иѣтъ еще объединяющаго всѣхъ дѣла), мы горѣли нетерпѣніемъ узнать, что заключаетъ въ себѣ рѣчь "Нравственная идея догмата Пресвятой Троицы, произнесенная по случаю юбилея великаго чтителя Пресвятой Троицы, если и не съ церковной каоедры, то во всякомъ 
случаѣ лицомъ, занимающимъ выдающаеся положеніе въ духовной јерар-

ми, нбо полагали, надвились, что эта ръчь, слово, будеть началомъ великаго дъла. По уже изложение ея въ «Московскомъ Листкъ» возбудило въ насъ много сомнівній, а самая різчь привела къ безотрадной мысли, не будетъ ли она, эта ръчь, скоръе препятстыемъ къ осуществлению дъла, долженствующаго объединкть всёхъ, не послужить ли она къ отдаленио того благодатнаго дня, въ который мы, но слову Спасителя, уже вполив уразумћемъ, что Онъ во Отцћ, и мы въ Немъ, и Онъ въ насъ. (Іоан. 14, 20).

Изъ ръчи этой можно заключить, будто догмать Пресвятой Троицы есть лишь правственная идея, мысль, а не планъ объединенія всёхъ во многоединствъ по подобно Божественнаго Трјединства; ръчь эта не затрогиваеть даже вопроса, нужно ли работаться о томъ, чтобы всё въ разумъ истижный прицили, и вменно всб, всб сто, а не девяносто лишь девять, иви же должно спасаться по ныизшнему, врознь, въ одиночку,

Открывать въ догматъ Пресвятой Трояцы только нравственную мысль, ндею, это значить оставиться въ области мышленія, быть равнодушнымъ къ вопіющему противорбнію между тімь, что есть, и тімь, что должно быть, между дъйствительностью и, такъ называемымъ, идеаломъ. Въ идеъ, въ иделив указывается то, что должно быть, но не указывается средства. пути, способа осуществления этого должнаго; это философия, а не редигия, Христосъ-же есть не только истина, но и путь къ ея осуществленю. Открывать въ догматъ только нравственную мысль, идею, вмъсто заповъди, дъла, значить обращать правственность изъ дъла въ догматику, значить похоронить правственность. Обращать же догматику въ нравственность, это значить обращать догмать въ дёло. Первое превращеніе нужно для ученыхъ; они имъ удовлетворяются, убаюкиваются; ко второму же стремятся неученые. При обращеніи кравственности въ догматику, приходится доказывать, что внё христіанства нётъ добродётельной жизни. Но доказывать это и безплодно и не по христіански; было бы несравненно плодотвориће и истинно по христјански обратить вниманје, задаться вопросомъ, почему порочная, недобродѣтельная жизнь находитъ мѣсто и въ самомъ христіанствъ?... И только тогда, когда мы сумбемъ показать причины такого явленія, сумбемъ указать и средства къ устраненію порочной и къ водворенио добродътельной жизни, тогда только мы можемъ надъяться, что будемъ въ силахъ не только удержать, но и возвратить церкви разсъивающихся чадъ ея; превращение же нравстенности въ догматику такому собиранію содбиствовать во всякомъ случать не можетъ,

При обращени нравственности въ догматъ, догматъ Пресвятой Троицы оказывается не всеобъемлющимъ; признавая его-«метафизическимъ основаніемъ нравственнаго долга любви,»-тъмъ не менъе вынуждены поставить сь нимъ рядомъ, какъ побуждение къ теривню, догматъ о загробномъ воздании; по воздание было бы неполно, если бы ограничивалось только наградом за добродътельную жизнь (въдь теритримо ожидаютъ не награды лишь себъ, но и наказания своимъ врагамъ, т. е. гръшникамъ;-не уступка ли это порочнымъ наклонностямъ, мстительности?)... Итакъ догматъ Пресвятой Троицы оказывается не всеобъемлющимъ, не заключающимъ въ себъ догмата о будущей жизни, и рядомъ съ этимъ догматомъ о всеобщемъ единствъ, поставленъ догматъ о воздани, хотя этотъ послъдній настолько же пиже перваго, насколько языческая правда ниже христіянской любви.

Ръчь – «Иравственная идея Пресвятой Троицы» – не казается также вопроса и о томъ, ограничится ян соединеліе, образоцъ котораго мы нибемъ въ учени о нераздъльной и неслияной Трояцы и призывъ къ которому заключается въ службъ Пятидесятницы, ограничится да это соединеніе лишь внутроннимъ единствомъ, или же получить опо и вибищее выраженіе? Будеть ли родь человівческій иміть одинь обшій языкъ, достигнетъ ли онъ такого состояния, пр.: которомъ не будетъ нужды ни въ надзоръ, им въ наказаніямъ, т. е. достигнеть ям родъ человіческій когда либо совершеннолётія, а главное, какъ, какимъ путемъ можетъ достичь опъ такого состояны? Или же не останется ли родъ человъческій назсега подъ игомъ слѣней силы, поражиющей его голодомъ, язвою и смертью? Другими словами: будетъ ли человъческій родъ орудіемъ Божественной воли, и тогда объединение получить прочность въ трудъ познанія и обращенія слітой, смертоносной силы въ живопосную? или же человіческій роль въчно будетъ противникомъ Божественному велению, втуно будеть придумывать орудія вазничаго истребленія и орудія для пстошенія вемян и, вообще, природы?

ВмЪстѣ съ тъмъ въ вищеозначенной ръчи учеще о Троицъ поъясняется отдільными примірими; это вынуждаеть нась сказать, что ученіе о ТроицЪ, если за основу его принимать слова Сиасителя—«Да будуть всѣ едино»,—можетъ быть явинь затемияемо указанемь на отдѣявшые прят мъры даже и въ томъ случат, если бы примъры эти бразись изъ сознательной жизни людей; ссилка же на такую добродётель, какъ материнская любовь, которую и самъ авторъ ръчи называетъ непосредственною, т. е. абиструющею какъ стихійная сила, которая дается безъ борьбы и усилій, -- ссыяка на такую добродътель дълаеть учеще о Троицъ совсъмъ ненонятнымъ. Дѣлая такую ссылку, авторъ рѣчи оказывается согласнымъ съ эволюціонистами, которые эгоизмъ выводять изъ акта питанія, а альтруизмъ (это расширенное себялюбіе, совершенно непфрно отождестрляемое съ любовью) изъ акта воспроизведены. Принявъ сравнение-«Якоже собираеть кокошъ птенцы своя» - за превозношеніе матери, за похвалу ей, авторъ забываетъ, что не мать спасаетъ насъ, а Сынъ, что нигдъ не сказано «будьте, какъ матери,» но сказано, «будьте какъ двти», т. е. какъ сыны, какъ дочери. Занимаясь отдёльными примёрами, авторъ о дёвичьей жизни говорить какъ о такой, въ которой будто-бы не можеть быть пи-Какихъ пругихъ заботъ, кромъ заботъ о себъ самой; но дъвица въ то же время и дочь, а у дочери должна быть забота не только о себъ, но и о родителяхъ; а одна изъ величайшихъ задачъ нашего времени заключается въ томъ, чтобы возвратить сердца сыновъ и дочерей ихъ отцамъ и матерямъ. (Ев. Луки 1, 17). Если же любовь матери къ ребенку можетъ

служить подобіємъ того единства, о которомъ говорится въ молитвъ Сына Божія, то и любовь, отца, хотябы и низшая по степени, относится къ тому же роду; и такимъ образомъ, переходя отъ подобія къ образцу, мы въ самой Троьцъ будемъ имътъ Отца, Мать и Сына, т. е. Христіанскую Троицу, но такую, какъ представляютъ ее себъ магометане. Только дюбовь сына и дочери къ ихъ родителямъ, продолжающаяся и по окончании воснитания и неимъющая себъ подобія въ животномъ царствъ, можетъ служить, и то лишь въ высшей ея степени, нъкоторымъ подобіемъ любви Сыпа и Духа къ Отцу.

Церковь, им'ввшая, по выраженію Д'вяній апостольскихъ, одно сердце и душу, была прямымъ исполненіемъ завѣщанія, выраженнаго въ молитвѣ на врощальной бесёдё, въ которой Господь просиль Отца Небеснаго, чтобы его ученики и послъдователи были въ такомъ же отношени другъ къ другу, въ какомъ Самъ Онъ ко Отцу, -«Да будутъ едино, якоже и Мы.» Такая единодушная церковь, если бы она была распространена на весь міръ, дбиствительно разръшила бы всъ противоръчія современной морали, противоръчія между индетерминизмомъ и детерминизмомъ, между индивидуализмомъ и альтруизмомъ... Объединенная церковь требуетъ отъ каждаго жизни не для себя только, но и не исключительно для кого-нибудь другого,- для другихъ, - а со всъми и для всъхъ. Эта церковь есть объединение всбхъ живущихъ, сыновъ и дочерей, въ молитвъ за всбхъ умершихъ, какъ выраженій дізла Божія. Преподобный Сергій, по случаю юбилея котораго произнесена вышеозначенная р\*бчь, (хотя въ этой р\*бчи о немъ даже и не упомянуто), болже всёхъ приблизился къ ученію о Троице, какъ образцу для людей, взятыхъ не въ отдъльности, а въ ихъ совокупности, ибо онъ, введя въ Московскомъ Государствъ общежите, которое было возстановленіемъ первоначальной христіанской общины, общины апостольскаго дівла, у которой было одно сердце и одна душа, поставилъ храмъ Троицы, по выраженію жизнеописателя Преподобнаго, какъ зерцало для собранныхъ имъ въ единожитіе, чтобы «взираніемъ на Святую Троицу побъждался страхъ предъ ненавистною раздѣльностью міра».

«Жизнь въ другомъ и для другого,» (т. е. альтруизмъ) есть грубъйшее искажене словъ Спасителя: «Да будутъ и сіи едино»,..., въ которыхъ говорится именно о всѣхъ, тогда какъ жизнь «въ другомъ и для другого» можетъ относиться лишь къ людямъ, взятымъ въ отдѣльности. Христіанство вовсе не знаетъ этого другого, оно вовсе не альтруизмъ, оно знаетъ только всѣхъ. Примъръ своей альтруистической заповѣди отецъ Антоній видитъ въ любви матери къ своему ребенку, тогда какъ Христосъ говоритъ, какъ это уже указывалось, будьте «не какъ матери, а «какъ дѣти,» слѣдовательно, какъ сыны, какъ дочери. Только «Жизнь со всѣми и для всѣхъ» будетъ исполненіемъ молитвы Сына къ Отцу о всѣхъ сынахъ, жнвущихъ для всѣхъ отцовъ, кои умерли. Дарвинисты возрадуются, услышавъ, что любовь матери, свойственная и животнымъ, есть условіе единенія въ Богѣ; отсутствіе у матери любви къ дѣтямъ есть величайшій порокъ, а присут-

ствіе ея вовсе не добродѣтель; человѣческій родъ былъ бы ниже животныхъ, если бы онъ нуждался въ заповѣди материнской любви; онъ былъ бы не выше животныхъ, если бы его нравственность ограничивалась материнской любовью.

- 6. Вѣрнѣе сказать принципт. розни и бездѣлья проведенъ Каптомъ по всѣмъ не тремъ только, а четмремъ критикамъ, ибо и религія заключена какъ въ тюрьмѣ въ узкихъ предѣлахъ чистаго разума. Осудивъ религію на тюремное заключеніе за то, что она хотѣла спасти мірь отъ конечнаго разрушенія чрезъ исполненіе долга воскрешенія, Кантъ приказаль отобрать отъ нея орудія, коими она хотѣла осуществить благую цѣль (евтелизмъ), т. е. науку и искусство, которыя онъ также осудилъ на одиночное заключеніе. Совершивъ такое злодѣяні безсознательно, царь философовъ быль увѣренъ, что обезпечилъ человѣчеству тихую безмятежную кончину. Но Супраморализмъ разрушаетъ стѣны тюрьмы и освобождаетъ узниковъ.
- 7. Ученое сословіе предпочитаєть гражданство родству, правду—любви, свѣтское—религіозному; названіемъ «человѣкъ» замаскировываєтся понятіе, заключающееся въ словѣ «смертный».

8. Но знаніе безъ приложенія и быть не можетъ, если оно не находитъ приложенія къ дълу, то проявляется въ превозношенци.

Подведя итогъ всему, что было написано по философіи исторіи, Каръевъ нашелъ, по его мивию, пунктъ, въ которомъ были согласны всъ или почти всё философіи. Сильный такимъ согласіємъ, онъ создаетъ новую науку подъ названісмъ, не совершенно повымъ, Исторіософіи, Эта-то наука, которую правильнъе назвать Исторіософистикою, и оказывается совершенно противоположною исторіи, им'ьющей ціблью объединеніе живущихъ (сыновъ) для воскрешенія умершихъ (отцовъ). Пунктъ, въ которомъ оказываются согласными философы есть «Прогрессъ,» который и даетъ, по мнѣнію Карѣева, смыслъ исторіи. Прогрессъ, т. е. движеніе вперевъ, совершенствованіе, оказывается имбющимь значеніе не только для будущихъ поколъній, но и для прошедшихъ, - «для всъхъ людей вообще, гдъ бы то ни было, когда бы то ни было,» говорить этотъ исторіософисть. Исторіософистически онъ выводитъ изъ исторіи, какъ она намъ дана въ опытъ, прогрессъ не только соціальный, но и психическій въ отношеніяхъ людей между собой, дотя тъмъ не менъе психологія и соціологія остаются ръзко разграниченными науками. (А если бы душа совершенствовалась, то стала бы любовью, а общество-братствомъ сыновъ, т. е. полнымъ выраженіемъ любви; психологія и соціологія обратились бы тогда въ психократію.) Прогрессъ для Каржева есть верховный критерій, посредствомъ котораго онъ судить исторію, нбо философія исторін есть судь; въ этомъ и смыслъ исторіи, говорить онь жс. Если же, наобороть, мы возмемъ критеріємь воскрещеніе, то увидимъ, что оно, какъ вмъщающее въ себъ искупленіе, исключаетъ прежде всего судъ. Воскрешеніе, принятое какъ критерій, не им ветъ нужды въ споръ, оно можетъ не возражать на утверждение, будто

бы счастье послѣдующихъ поколѣній не было основано на несчастьяхъ предыдущихъ; по воскрешеніе не можетъ ограничиться отрицательнымъ бластомъ; оно не только исключастъ несчастіе предыдушихъ, оно требуєтъ ихъ счастья.

Исторіософія не есть мудрость историческая, т е. мудрость научаюшая людей тому, что имъ пужно дълать въ совокупности. Если мудрость историческая не можетъ признать въ исторіи общаго плана, то вовсе не потому, почему не признаеть такого плана исторіософистика. Признать планъ значитъ приписать планомърность своимъ дъйствіямъ, т. е. не сознаваться въ розни, въ которей живемъ, въ эгоизмъ, а вмъстъ и откараться отъ соединенія для общаго дівла. Исторіософистика же, уничтожая плевелы, вмЪстЪ уничтожаетъ и пшеницу, ибо не признаетъ или, по крайней мұръ, воисе не думаетъ о соединеніи. Центральнымъ предметомъ философіи исторія служить не соединеніе, не единство личностей, а имъ рознь, ибо мысленное отвлеченное выдблене отъ всбур частныхъ обществъ, а не переходъ къ общему и опредъленному дълу, каковымъ можетъ быть только воскрешеніе, не уничтожаєть дійствительной розни; субъективное сочувствіе безсидьно противъ дъйствительности, а главное безполезно, если оно не переходить въ дъло, если же оно въ него переходить, то субъективное превращается уже въ проективное, Признавая центральнымъ предметомъ философія исторія-личность, исторіософистика предоставляєть объединеніе д'яйствію сл'япой силы. Исторія же, какъ мудрость, какъ правственное дъяне, есть объединение въ общемъ дълъ воскрешения. Для ученымъ исторія есть возстановленіе прошедшаго; для народа же она есть воскрешеліе, находящоеся еще только въ період'є миническаго искусства, такъ какъ у народа еще нътъ знанія, которое и по нынъ еще отдълено отъ дъйствія. «Исторію совершаеть дъятельность личностей,» (т. е. особняковъ), -- «это должно быть основнымъ принцапомъ исторософия,» Дъятельность личностей создаеть не исторію, а комедію всемірной исторіи. Исторія, которую создають особняки (по принципу исторюсофиситики) есть борьба этихъ особияковъ за право руководить толной къ цёли, къ идеалу, который служить только приманкой, чтобы овладёть народомъ. Истинная мудрость исторія состоить не въ томъ, чтобы отділяться, освобождаться отъ традицій, т. е. зам'єнять ихъ личными произволами, а -понять ихъ, чтобы остаться съ массою въ единомысли, обращая миническое дъло въ общеедъйствительное.

Воздавъ хвалу розни, поощривъ ее, этотъ исторіософистъ говоритъ, что внутренне родъ человѣческій никогда не будетъ единымъ; говоря это, Карѣевъ очевидно не понимаетъ, чего онъ лишаетъ человѣческій родъ. Конечно, родъ человѣческій не будетъ внутренне единымъ, пока объединеніе не будетъ поставлено центральнымъ дѣломъ; познатъ или признатъ единство, когда его нѣтъ въ дѣйствительности, понятно, нельзя; но это значитъ, что единство есть предметъ не знаня, а дѣла, основаннаго «на тождестеѣ ваконовъ, управляющихъ человѣческою психическою и соціальною

жизнію,» и, главное, на единстві, которое позитивисты называють біологическимъ, на единстов людей, какъ смертныхъ существъ. Авторъ «Основныхъ вопросовъ» философіи исторіи не считаетъ себя смертнымъ существомъ, когда говоритъ, что «на волю всъхъ людей именно не дъйствуетъ никакая единая и общая причина,» Не вотще четыре обка проповідывали: «помни жизнь,» т. е. забудь смерты! Онъ не замізчасть дібіствія этой общей причены и при указаніи трехъ факторовь действія въ исторів, не замізчаетъ, что 1 й факторъ, природа, которую и онъ назавлетъ общею и постоянною, есть сила смертоносная, когда не направляется разумомъ, т. е. остается слъпою, потому что разумная сила расходуется на внутренчюю борьбу, т. е. на умерщвленіе; 2-й факторь - самь человіку который пли сознаеть себя смертнымъ, въ такомъ случат является религюзнымъ, т. с. воскрещающимъ въ формъ миническаго искусства, или же секулярнымъ, забывающимъ о смерти. Это различіе обнаруживается и въ произведеніяхъ самого человъка: въ языкъ живомъ, синтетическомъ у тъхъ, которые совнають смерть, и аналитическомъ, безжизненномъ у тёхъ, которые не признають смерти; также въ литературъ и искусствъ; - кустарная премышленность для первыхъ, в мануфактурная, усиливающая вражду, у секулярныхъ, «Человъчность есть цъль человъческой природы» (Гердеръ), «Эта человъчность есть полное, всестороннее развите силь, вложенных въ человъческую прароду,» «Прогрессъ заключается въ развити тъхъ началь, которые принципіально возвышають людей надъ міромъ животныхъ, которые постепенно очеловъчиваютъ людскую, т. е. человъческую природу.» Въ средніе віка прототипомъ личности, возвышающейся надъ животною природой, былъ Монахъ, Въ наше время, въкъ секуляризаціи, Монахъ замѣняется «Ученымъ,» профессоромъ, который, достигнувъ высшаго уровня общечеловъческиго развитія, дълаеть его доступнымъ наибольшему количеству людей. Такъ какъ профессоръ признанъ цомъ, идеаломъ для человвческихъ личностей, то прогрессъ и состоитъ прежде всего въ сознаніи «ностепеннаго увеличенія знанія, уясненія мысли», которое состоить гораздо болће въ признаніи единства челов'вческой и животной природы, чёмъ возвышения первой надъ послъднею, чему докавательствомъ служить все сочинение Карвева. Не говоря уже объ этомъ противоръчи, «увеличение знанія, уясненіе знанія, мысли,» служить къвыработкъ міросозерцанія, а не проекта дъйствія, не проекта измъненія неорганической и органической природы, согласно съ требованіями челов'вческой природы, а потому и улучшение нашего мыслящаго существа, его возвышеніе, есть также только мысленное, т. е. мнимое... Принимая за исходный пунктъ прогресса возвышение человъческой природы надъ животною, нужно съ первыхъ же словъ ограничить человъчность, иначе придется обратить человъка въ безплотное сущестью; точно также и альтруизмъ нуждается въ ограничении, иначе онъ превратится въ самоотречение.

9. Если прогрессъ, совершенствованіе происходить при помощи эволюціи, развитія (смѣны состояній) того, что совершенствуется (?), то про-

грессъ есть не столько дъйстве разумнаго существа, сколько проявление сябной силы, и потому уже совершенствованіемъ не можеть быть и названъ. Изъ трехъ видовъ эволюціи: неорганической (подъ-и предъ-органической), органической (физіологической и психилогической) и напъ-органической (культурной и соціальной), ограничивать историческій процессь только послъднимъ, (тогда какъ дъятельность человъческая простирается и на первыя два вида эволюція), есть крайній произволь; но и развитіє способностей человѣческихъ, физіологическихъ, психическихъ, вліяніе на природу, прогрессъ духовной культуры и соціальныхъ формъ, можетъ ли быть названъ совершенствованіемъ? Переходъ отъ живыхъ, народныхъ, синтетическихъ языковъ къ искусственнымъ, аналитическимъ, мертвымъ языкамъ интеллигенцій и философовъ (языкъ напр. Гегеля), есть-ли это совершенствованіе? Станографическая азбука есть-ли высшая форма письма? Прод тестантивмъ, пуританизмъ, деизмъ суть-яи живыя религит ДСубъективизмъ лю за сму каждый долженъ признать и вселенную и другихъ людей своими мыслями, ж слово, которымъ выражается субъективизмъ, должано назвать бредомъ, -- естъ-ли это слово живое, здоровое слово, хотя оно, конечно, послъднее слово науки и философіи (недъятельной)?! Въ противоположность такому идеализму, который вынуждень или валожить на себя мертвое молчаніе, или признать себя бредомъ больного, искусство является скотскимъ реализмомъ. Еслиуэтотъ реализмъ есть выражение дъйствительности. то, что остается для человіка, какъ не радякальное измінене того направленія, къ которому ведеть понятіе прогресса?

Отдъленіе живущихъ отъ умершихъ, кладбища отъ жилища, превращеніе очага изъ жертвенника отцамъ вт. орудіе кулинарнаго и другихъ искусствъ, которыя служать къ превращению поминальной транезы въ ассамблен и банкеты, это отдъленіе сыновъ отъ отцовъ и есть паденіе общества, называемое прогрессомъ. Прогрессъ состоитъ въ превозношении младшаго поколбиія (сыновъ) надъ старшимъ (отновъ). Но превозношеніе не есть возвышение! Прогрессъ въ совершеннъйшемъ видъ является въ животномь царствъ. Животные не только не заботятся о старшемъ поколъній, а даже убивають своимь стариковь. У человака этоть порокь, т. е. прогрессь (антогонизмъ младшаго поколънія къ старшимъ), смягчается: но какъ бы ни смягчали порокъ, онъ все же останется порокомъ; младшее покол%ніе, пользующееся старшими какъ орудіемъ для своего возвышенія, обращающее ихъ въ свое подножіе, своимъ превозношеніемъ попирающее ихъ, ни въ какомъ смыслъ не можетъ быть возвышениемъ, улучшениемъ, ни внутри (въ мысли, въ душ'в), ни во вн'в. Человъчность, благодаря только своей неопредёленности, можеть считаться смягченіемъ животныхъ пороковъ.

10. Хотя переходъ отъ старины къ новизнъ совершился полусознательно, а не вполнъ обдуманно, одпако этотъ переходъ былъ, можно сказать одобренъ соборомъ ученыхъ; впрочемъ, одобренъ сословнаго собора не можетъ быть обязательно; только знане всъми и можетъ быть обязательнымъ для каждаго; по въ состоящи-ли ученые признатъ, какъ это пи осте-

ственно и ни просто, что прогрессъ заключается въ расширенти познаванія на всбхъ? Требованіе такого расширентя со стороны пеученнях біло бы посягательствомъ на монополію, а со стороны ученых отречентемъ отъ привилегіи

- 11. Протестантизмъ лишилъ и духовенство священато энанения, мина чтоживъ таинство священства, и облекъ его въ коротконало платос. Протестантизмъ и поминальную трапезу обратилъ въ брачный тиръ въ банкетъ, какъ отрицаніе поста и безбрачія.
- 12. Даже крестное знаменіе изъ истоваго, какъ было опо у нашихъ предковъ, а у простого народа и по-днесь, обратилось въ неистовое, поспъшное, неправильное, крестосложеніе обратилось въ разложеніе.—Скорое чтеніе и служба наскоро.



Вопросъ о братствъ, кли о родствъ, о причинахъ небратскаго, неродственнаго, т. е. немирнаго, состояція міра и о средствахъ къ возстановленію родства.

Записка отъ неученыхъ къ ученымъ русскимъ, ученымъ свѣтскимъ, начатая подъ впечатлѣніемъ войны съ Исламомъ, уже веденной (въ 1877—1878 г.), и съ Западомъ— ожидаемой, и оканчиваемая юбилеемъ преп. Сергія.

## часть ІІ.

Кому предлежить ръшеніе этого вопроса? И какой другой вопросъ можеть быть дань для ръщенія, какъ всей прошедшей мудрости въ видъ книгъ и другихъ произведеній человъческаго ума, такъ и собранію всьхъ пишущихъ и мыслящихъ настоящаго времени, т. е. учрежденію, именующемуся Музеемъ, если только музей учрежденіе не безцъльное?

Въ чемъ состоитъ наша задача, задача Россіи, въ чемъ нашъ долгъ? Монахъ-лѣтописецъ хочетъ знать - «откуда пошла земля наша?» - Куда идетъ она? - желаютъ знать ученые, историки. - Для насъ же нужно знать, - куда должно идти (всѣмъ въ совокупности, чтобы ходить въ законъ Господнемъ, что нужно дѣлать, чтобы творить дѣло Божіе, чтобы пути человъческіе сходились съ путями Божіими; т. е. важно не предсказаніе, а дѣйствіе совокупное, братское, общее-отеческое.

Возвратить сердца сыновъ отцамъ (Ев. Луки 1, 17, - примѣнительно къ нашему времени, - вмѣсто «сердца отцовъ дѣтямъ» какъ въ Евангеліи), —это и есть дѣло Божіе.

«Аще не будете, какъ дѣти, не внидете въ Царствіе Небесное» (Матө. 18, 3).

Настоящая часть записки имъетъ въ виду русскихъ ученыхъ, ученыхъ земледъльческой, патріархальной страны, страны континентальной, т. е. климатическихъ крайностей, и при томъ же страны истощенной, подверженной постояннымть періодическимъ, все чаше и чаще повторяющимся неурожаямъ. Эта часть записки имъетъ въ виду ученыхъ страны, на которой преднаписана, такъ сказать, необходимость метеорической регуляціи, такъ что непонятно, какъ ученые этой страны не усмотръли до сихъ поръ этой необходимости? Это — обращеніе къ ученымъ той страны, кото-

рая ноходилась и досель находится вы постоянной борьбь съ кочевымь Исламомъ и съ городскимъ Западомъ, а не пришла еще къ сознанно своей задачи, столь однако простой, естественной и вполнъ понятной; —обращение къ ученымъ страны, лишь подражающей и при томъ тъмъ, которые живутъ въ иныхъ условіяхъ. (Впрочемъ, и для океанической страны, которой мы подражаемъ, наступаетъ уже время необходимости регуляціи). (Примъчаніе 1-е).

Принявъ православную крестьянскую въру, какъ печалование о разъединени, и призвавъ киязей для устроения обязательно-сторожевого государства противъ степныхъ кочевниковъ и городского Запада, Русскіе не поставили себъ вопроса о противоръчіи, заключающемся въ сохрушеніи о борьбъ съ необходимостью непрерывной борьбъ.

Настоящая часть записки отъ пеученыхъ къ ученымъ, и именно къ русскимъ ученымъ, писанная подъ внечатлѣніемъ войны съ исламомъ, спотритъ на всю напу тысячелѣтнюю жизнь, какъ на продолженіе испытанія вѣръ, начатое еще до Владиміра и до сихъ поръ неоконченное, т. е. настоящая часть записки ставитъ лишь вопросъ, а не даетъ рѣшенія, и вопросъ не о томъ, какое убѣжденіе, какой взглядъ мы усвоимъ, а какого закона, какой заповѣди станемъ исполнителями, если будемъ смотрѣть на нашу борьбу съ Исламомъ (вообще съ кочевниками), поддерживаемымъ Западомъ (всегда готовымъ на насъ броситься), если будемъ смотрѣть на оту борьбу и какъ на опытъ, и какъ на испытаніе, какъ на дѣло знанія и вѣры, которое и должно не простой только народъ, по и лителлигенцію привести къ рѣшенію.

Все, что будеть вятьсь изложено, есть обращение къ ученымъ самого материка, т. е. основы земного шара, материка съ его климатическими крайностями, усиленными тысячелътнимъ хищничествомъ, такъ что эта материковая земля, хотя и велика, даже и очень вслика, потому что не имбеть еще прямоважей дороги отъ свверо-западнаго своего угла (отъ Мурмана, отъ незамерзающаго Варангеръ-фіорда къ юго-восточному (къ Владивостоку), но уже не обильна, а становится пустыней и остается глушью. Очень важно, что патріархальная глущь сохранилась до того времени, когда и западныя окраины начинають сознавать, что отреченіе отъ культа отцовъ не есть благо и не сулить долгоденстви, такъ что наиболће отрекшанся отъ старины земля (Франція 1891 г.) ищеть союза съ примытивною глушью; а съ другой стороны и въ океанической полосѣ начинаютъ все болће и болће ощущаться климатическія крайности, благо даря чему обитатели и этой полосы становятся способиями понять необходимость объединенія для регуляція; регуляція же земного процесса и есть начало общаго отеческого дёла, разрёшающаго противорёчія, т. е. устраняющаго причины вражды и превращающаго печалованіе въ радованіе; а лока это противоръче не разръщено, до тъхъ поръ и испытане и выборъ въръ еще не окончены, не завершены,

Это обращение къ ученымъ русскимъ-свътскимъ, ставшимъ иностран-

цами, чуждыми отцамъ (предкамъ), заключаетъ въ себъ указанія:

- 1. На культъ предковъ, какъ на единую истипную религію, а вмѣстѣ и на воспитательное значеніе годовыхъ праздниковъ, имѣющихъ цѣлью возвратить сердца сыновъ отцамъ; возвращеніе же сердецъ сыновъ отцамъ и есть культъ предковъ, высшимъ выраженіемъ котораго будетъ всеобщее воскрешеніе, началомъ же регуляція, какъ орудіе Бога-отцовъ, дѣйствующаго чрезъ ссюзъ всѣхъ сыновъ.
- и 2. На результатъ тысячелътняго опыта, или испытанія, т. с. на вопрось о Троицъ, какъ заповъди, данней сынамъ по отношенію къ отцамъ. Этотъ второй отдъль содержить: а) Вопрось объ испытаніи въръ (активномъ и пассивномъ) и о критерія при этомъ испытаніи въ связи съ призывомъ князей и съ устроеніемъ обязательно-сторожевого государства, или разръшение противоръчія между военно-гражданскимъ и христіанскимъ, (Кремль-кръность и храмъ доевней и новой Руси). Три испытанія, соотвътствующія тремъ періодамъ: Кіевскому, сділавінему выборъ, Московскому, подвергшемуся испытанію премущественно со стороны Востока и выдержавшему это испытаніе, и Петербургскому, подвергшемуся испытанію со стороны Запада, отъ новоязыческой прелести, и не выдержавшему его въ лицъ интеллигенціи, по крайней мъръ. Только испытавшимъ иго Востока и искушеннымъ соблазнами Запада, можно сдблать выборъ изъ трехъ въръ и трехъ исповъданій, б) О въръ, какъ объединеніи въ дъль отеческомъ, или о возстановлени върности. Три въры, три исповъдания, или о трехъ искаженіяхъ религіи (о разъединеніи, порабщеніи и уничтоженія), обличеніе коихъ заключается въ ученіи о Троицъ. О трехъ видахъ христіанства, изъ коихъ,-пока не совершилось объединеніе,-истинно только печалованіе объ игъ католическомъ, о протестантской розни и о нашемъ бездъйствіи. в) О критеріи, какъ указателів пути Господня (или средства, способа осуществленія) и образа Божія (образа, ц'вли). Истинный критерій рождается съ человъкомъ; онъ есть чувство родства, чувство, которое господствуетъ въ дътствъ исключительно, въ учени же о Троицъ оно возведено въ догмать; но то, что для метафизическаго ума грековъ было догматомъ, для практическаго ума русскихъ станетъ заповъдью, какъ это уже и являлось въ дълъ пр. Сергія, строителя перваго храма во имя Троицы въ Московскомъ государствъ, способствовавщаго и объединению земли-во имя Троицы пераздъльной, и освобожденю ея отъ Ислама-во имя Троицы не сліянной, г) О критеріи въ связи съ призывомъ князей.

За этимъ будетъ слёдовать: 1. Указаніе на наше равнодущіе ис испитанію вёръ нашихъ враговъ. 2. Несоотвѣтствіе нашего быта съ магометанскимъ пониманіемъ Бога, или нашей первобытности, примитивности, съ новоїудейскою культурою Ислама, поддерживаемою культурою новоязыческаго Запада. 3. Условія осуществленія единства. Сывъ. Безсыновній Богъ Ислама. 4. Вопросъ о трансцендентности и имманентности Божества и въ чемъ заключается его разрѣшеніе. Отоцъ. Безотечный Западъ. Богъ Запада, Богъ философскій, не-отецъ. 5. Наше неученое понятіе о Богъ и его

несознанность. Но будучи несознаннымъ, опо было чувствуемо всегда, на что указываетъ употребленіе формуль Троицы нераздівльной. Почитавіе Отца и Сына, б. Вофединство есть условіе пониманія Тріединства, Отдібленіе мысли отъ дъла-самый величайшій гръхъ. Мысль безь общаго дъла - мечта; дело безъ общей мысли - слъпота, тьма. 7. О первомъ сынъ человъческомъ. Нераздъльная семья, семья воскрещения. 8. Смерть первоотца (пра-отца) и первая міровая скорбь. Истинная міровая и мнимая міровая скорбь. Первое покаяние предъ образцомъ, предъ тъмъ, чему обязаны мы уподобиться, и сознаніе того, въ чемъ наше удаленіе, неподобіє образцу, сознаціс, что мы сыны, оставившіє своихъ отцовъ. Историческое значеніе притчи о блудномъ сынъ. 9. Исповъданіе Символа Въры есть и поколніе и объть. Сознаніе нашихъ предъ Образцомъ недостатковь раскроетъ намъ путь, по которому должно идти, т. е. Четыредесятница укажеть намъ на Пятидесятницу, а) Знаніе, какъ оно есть и какимъ должно быть, т. е. наука, какъ слово человъческое, и наука, какъ слово Божіе. б) Дъятельность, какъ она есть и какою должна быть, 10. Можно-ли ограничиваться одною върою? 11. Нынъшнее состояніе челов'вчества, т. е. состояніе несовершеннолътія: магометанское господство, языческая рознь и буддійскій покой. Естественнымъ послъдствіемъ несовершеннольтняго, небратскаго состоянія было признаніе тосподства сущностью Божества, 12. Нынішнее состояніе міра физическаго, т. е. господство слѣпой силы природы надъ нами, есть слъдствіе тъхъ же пороковъ,-бездъйствія, розни, порабощенія себъ подобныхъ, вмѣсто объединенія въ общемъ дѣлѣ, вмѣсто регуляціи слѣпой силы, 13. Общій и родствой долгъ. Долгъ--общій встмъ людямъ, какъ тягло, какъ повинность. Сознаніе долга есть естественное слъдствіе самоосужденія и покаянія. 14. О доброд'єтели. Доброд'єтель, не дівлающая только достойными счастья, по дающая счастье; добродвтель полная, а не отрицательная, -- лишь отвлеченная, личная. Такое соединеніе добродътели со счастіємь, въ коемъ связь первой съ посл'єднею не трансцендентна, а имманентна, и есть полная добродътель, заповъдь блаженства. 15. Въ чемъ заключается исполнение долга; полный долгъ? 16. Въ чемъ состоить наука христіансная, наука полная, неотд'єлимая отъ искусства?... Изсл'єдованіе причинъ розни. 17. Извращенное дъйствіе (идолопоклонство) и боздъйствіе (іудейство), или вопросъ о трудъ и воскресномъ покот. Покой воскреснаго дня, --суббота, нирвана, смерть. 18. Долгъ есть служение отцамъ, служение истипное, а не твореніе подобій по Китайски-ли то или же по Египетски и, вообще, по язычески. Служеніе отцамъ не можетъ ограничиваться и внутреннимъ лишь поминовеніемъ. Въ служеніи отцамъ заключаєтся вся внутренняя исторія. 19. Смыслъ исторіи до христіанскаго міра. Внішняя исторія язычества, движеніе сыновъ вслідъ умершихъ отцовъ, 20. Объ юбилсь. 21. Въ чемъ сущность, т. е. дъло, христіанства? 22. Настоящее состояніе христіанстваили литургія храмовая, 23. Причины распаденія. 24. Языческое, неистинное служеніе отцамъ, и истинное, христіанское служеніе, - Воскрешеніе,

1. Въ годовомъ періодћ Рождество Христов есть напоминаніе граж-

данамъ и человъкамъ (гуманистамъ) о сыновствћ; это дътское чувство и должно управлять общимъ деломъ взрослыхъ, и въ такомъ управления, въ направлени общаго дъла съгновнимъ-именно, чувствомъ и заключается условіе совершеннольтія. Православное крещеніе есть начало усыновленія, а Преображеніе, предъ совершеніемъ дъла душеприказчества, есть завер шеніе діла братотворенія чрезъ усыновленіе. Между шими, этими двумя усыновленіями, крещеніемъ и преображеніемъ, заключено и просв'ященіе, или оглашение, выраженное въ притчахъ о Мытаръ и Фарисев, о Блудномъ Сынъ, заключено и покаяние, т. е. раскаяние въ отдълении, отчуждении себя отъ всъхъ другихъ, въ обречени себя каждымъ на познане одного только себя, а не вейхъ живыхъ и умершихъ, раскаяне, наконецъ, въ отдълени знани отъ дъйствия. Если «познай самого себя»-значить не върь отцамъ, (т. е. преданію), не довъряй и братьямъ (свидътельству другихъ), а върь только себъ, знай только себя («сознаю значитъ существую»), то раскаяніе въ отчужденій отъ всёхъ другихъ, въ обреченій себя на одно лишь знаніе, расширяєть знаніе на всёхъ живущихъ, объединяя ихъ не въ знани лишь всбхъ умершихъ, по и въ дълъ воскрещенія ихъ. Масленица для язычниковъ была поминовеніемъ умершихъ, т. е. миимымъ воскрешеніемъ, а для христіанъ она служить напоминаніемъ страшнаго суда за въру и надежду безъ дъйствіл, безъ дъла, безъ которго дъйствительное воскрешеніе невозможно; для христіянъ масленица есть угроза за мнимое воскрешеніе, т. е. за мысленное лишь поминовеніе. Воскресеніе Христово, не отдълимое отъ всеобщаго воскрешенія, есть полное выраженіс культа предковъ; въ этомъ полнота и религіи. Почитать Бога и не воздавать должнаго предкамъ, (отвергать культъ ихъ), это тоже, что любить Бога, котораго не видимъ, и не дюбить ближняго, котораго видимъ, Удаленіе отъ отцовъ, отреченіе отъ культа предковъ, заключаеть въ себъ нарушение върности не отцамъ только, но и Богу отцовъ. При отдъленіи оть отцовь невърность, въроломство, прикрыяватся върою въ Бога (Мато, XV, 5 и 6-«Если кто скажетъ отцу или матери: даръ Богу то, чъмъ бы ты отъ меня пользовался, тотъ можетъ и не почитать отца своего или мать свою»). Сословіе, въ которомъ совершается замівна куль т предковъ върою только въ Бога, есть ученое сословіе, не сознающее, что эта замъна есть измъна. Задавая себъ вопросъ о происхождени въры въ Бога, это сословіе не признаеть, или не догадывается, что самый вопросъ происходить отъ невърности отцамъ: говорить о происхождении върш въ Бога, значитъ предполагать, что въ началъ не было въры, что человъкъ созданъ невърующимъ. Слъдуетъ говорить о происхождении не въры, а невърія, которое рождаєтся отъ измѣны. Но и одна только въра, въра сама по себъ, свидътельствуетъ объ отдъленіи мысли отъ дъла, отъ жизни.

Истинная религія одна, это культь предковь и при томъ всемірный культь всёхь отцовь, какъ одного отца, неотдёлимыхъ отъ Бога Тріединаго и несливаемыхъ съ Нимъ, въ Коемъ обожествлена неотдёлимость сыновъ и дочерей отъ отцовъ и несліянность ихъ съ ними. Огра-

ничение всемірности есть уже искажение религіи, свойственное не языческимъ только религіямъ, чтущимъ отцовъ, или боговъ, своего только народа (языка), которыя при соединеніи, легко, впрочемъ, усванваютъ и боговъ чуждыхъ, но и тъмъ христанскимъ религамъ, которыя ограничиваютъ спасеніе предками, принявшими лишь крещеніе. Отдібленіе нащихъ праотцевъ отъ Бога Тріединаго, есть такое же искаженіе, какъ и ограниченіе всемірности религіи. Такое отділеніе свойственно протестантамъ, деистамъ и, всобще, тъмъ, Богъ коихъ не принимаетъ молитвъ сыновъ за отцовъ. Культъ предковъ, или мертвыхъ, состоитъ въ представлении ихъ живыми или, върнъе, въ оживленіи ихъ чрезь сыновъ никогда неумирающимъ Отцомъ всѣхъ; оживление это, конечно, не дъйствительно, пока царствубъ гознь и знане отделено отъ дела. Нетъ другихъ религи, кромъ культа предковъ; всъ же другіе культы суть только искаженія (идоло-латгія) или отрицаніе (идео-латрія) истинной религін; къ такимъ искаженіямъ относится и еврейство, какъ самое исключительное ограничение всемирности культа предковъ. Обращать эти искаженія въ особыя религи, значитъ допускать возможность существованія болбе, чімь одной религіи, т. е. это будетъ полнымъ отрицаніемъ религіи. Терпимость, говорящая, что всё религіи истинны, показываетъ полнівниес равнодушіс, т. е. признаетъ непужность религін, Возможно-ли допустить культъ вещей, природы, слъпыхъ силь, которыя должны быть лишь средствомь воскрешенія предковь?...

Въ годовомъ церковномъ кругу праздниковъ заключается полный курсъ воспитанія сыновъ; въ эти праздники учащієся обязанностямъ гражданина и человъка, т. е. обязанностямъ юридическаго и экономическаго свойства, освобождаются отъ ученія, а служащій деламъ поридическимъ п экономическимъ освобождаются отъ службы; въ эти праздники соверщается возвращение сердецъ сыновъ къ отцамъ, или къ культу предковъ, какъ кь единой истинной религи, къ единой истипной жизни, которая освободить всёхъ отъ будничной работы, замёнить ее отеческимъ дёломъ, метеорическою регуляціею, которая будеть началомъ всемірной регуляціи. Приводя въ подтверждение этой истины, (того, - что религия есть культъ предковъ), свидътельство самого Бога, называющаго себя Богомъ отцовъ, (Примъчание 2-ое), мы не имъемъ права ни отдълять Бога отъ нашихъ отцовъ, или отцовъ отъ Бога, ни сливать ихъ съ Нимъ, т. с. допускать поглащене ихъ, (что означало бы сліяніе Бога съ природою), не имвемъ права также и ограничивать кругъ отцовъ своимъ лишь родомъ или расою. Въ ученіи о Тріединомъ Богф обожествлена, кромф универсальности, каволичности, и нераздъльность отцовь отъ Бога, и несліянность ихъ съ Нимъ; т. е. въ Немъ, въ Тріединствь, осуждается, кромѣ сепаратизма, раскола, и двизмъ, отдъляющій Бога отъ отцовъ, и пантекзмъ, сливающій сто съ отцами, которые, оба, вывств съ твыъ, какъ деизмъ, такъ и пантеизмъ, приводятъ къ атеизму, т. е. къ признанно слъпой силы, къ поклонению и служению ей. Поклоненіе предполагаетъ обожествленіе слъпой силы, признаніе ея живою; но если такое признаніе и обожествленіе существуєть, то это не религія,

а искаженіе ся (Прим'вчаніе 3 с); настоящее же служеніе сл'впой сил'в есть прямое отрицаніе религіи и оно выражается какъ въ земной текнологіи (мануфактура), такъ и въ адской (прикладной къ военному д'влу, къ д'влу истребленія). Отрицаніе религіи состоитъ не въ истинномъ или добромъ, а въ эломъ употребленіи сл'вной силы, въ подчиненіи ей нодъ яидомъ господства надъ нею, въ подчиненіи ей и въ половомъ подборт (въ мануфактурт) и въ естественномъ подборт (истребленія разнаго рода). Служеніе Богу отцовъ состоитъ въ эбращеніи сл'вной, смертоносной силы, путемъ регуляціи, въ живоносную. Регуляція, въ противоположность эксплоатаціи и утилизаціи природы, т. е. въ противоположность расхищенію ея блудными сынами ради женъ, приводящему къ истощенію и смерти, регуляція ведетъ къ возстановленію жизни. Не одно только идолопоклонство составляєть искаженіе религіи, мысленоклонство, или идеолатрія, есть также ея искаженіе; философія же, какъ произведеніе отдъльвнагося отъ другихъ сословія ученыхъ, есть наибольшее искаженіе религіи.

Если религія есть культъ предковъ, или совокупная молитва всъхъ живущихъ о всёхъ умершихъ, то въ настоящее время нътъ религи, ибо при церквахъ ибтъ уже кладбищъ, а на кладбищахъ, на этихъ святыхъ мъстахъ, царствуетъ мерзость запуствнія Это запуствніе кладілиць, казалось, и должно бы было вызвать вниманіе живущихъ въ той містности, въ той части города, съ которой на извъстномъ кладбищъ погребаются умершів: живущів въ этой містности должны бы были сділать его містомъ собранія, сов'єщанія, постояннаго попеченія о возстановленій его, во всей цълости, полнотъ и смыслъ, парушенныхъ забвеніемъ отцовъ и неравенствомъ сыновъ; т. е. это значитъ - создать на кладбишъ музей со школой, ученіє въ коей было бы обязательно для всёхъ сыновъ и братьевъ, которыхъ отцы, матери и братья погребены на этомъ кладбищъ. И чъмъ мы, носящіе образъ Бога, у Котораго піть мертвыхъ, чіть мы можемъ уподобиться Ему, имъя предъ собою могилы? Если религія есть культъ мертвыхъ, то это не значитъ почитаніе смерти, напротивъ, это значитъ объединеніе живущихъ въ труд'в познаванія слівпой силы, носящей въ себів голодъ, язвы и смерть, въ трудъ обращенія ея въ живоносную. Для кладбищъ, какъ и для музеевъ, недостаточно быть только хранилищемъ, мъстомъ храненія; и отъ того, что кладбища обратились въ м'вста лишь храненія, на нихъ, на этихъ святыхъ мѣстахъ, и царствуетъ мерзость запуствија, т. е. наступило уже то, что должно быть послв проповвданјя Евангелія всёмъ народамъ, какъ признакъ наступленія конца... На кладбищахъ рушатся не только гордые памятники богатыхъ, но и могилы бъдняковъ сравниваются съ землею, уничтожаются, въ чемъ, конечно, и выражается нынъшнее отношение сыновъ къ отцамъ... Кладбищенские священники и девити ежедневно видять это разрушение и проходять мимо, и были бы не въ силахъ, конечно, противодъйствовать этому разрушению, если бы даже и желали, если бы даже всъ средства употребляли на это. Что же нужно дълать? Запустъніе кладбищъ есть естественное слъдствіе упадка родства и превращение его въ гражданство; законъ предоставляетъ, вброятно, родственникамъ заботу о сохранени намятниковъ и не вибняетъ въ обязанность священникамъ и, вообще, кладбищенскому начальству попечене о нихъ; кто же долженъ заботиться о намятникахъ, заниматься ими, кто долженъ возвратить сердца сыновъ отцамъ? Кто долженъ возстановить смыслъ намятниковъ, утраченный благодаря неравенству, проникшему даже въ царство смерти? Конечно, пуженъ музей и именно со школою; но аръкеологи тоже, кажется, равнодушны къ судьбъ кладбищенскихъ намятниковъ, ибо археологія, какъ и всякая наука, бездушна и можетъ одушевиться только на кладоищърке.

Какой же врагь разрушаеть эти памятники? Со стороны людей эльсь только равнодушіє; разрушителемъ же является та же сила, которая носитъ въ себъ голодъ, язву и смерть; она производить и разрушение, гнјеніе, тябніе, и производить это, какъ сябная сила, т. е. она жизнью же наносить смерть по своей сявпотв. Для спасенія кладбингь пужень переворотъ родикальный, нужно центръ тяжести общества перенести на кладбище, т. е. кладбище сдълать мъстомъ собранія и безнозмезднаго понеченія той части города, или вообще м'єстности, которая на немь хородять своимъ умершимъ. И наукф нужно будетъ тогда сдълать выборъ между выставкою и кладовщемъ, между комфортомъ и призывомъ всёхъ къ труду познаванія сябной силы, носящей въ себ'в голодъ, язвы и смерть, къ труду обращенія ея въ живоносную. Останется ли дожъ ученыхъ (Академій, Музей) пусть, какъ они сами то предсказываютт, или же они найдуть свое сокровище на кладовиць? Въ последнемъ случав, создавая музей на кладбищъ и переходя подъ защиту нятаго сословія, сельскаго, живущаго у могиль отцовъ, наука и ученые стануть руководителями въ построеніи памятниковъ, и въ видахъ не сохраненія только ихъ: могилы сдёлаются поминальными траневами, согласно употреблению, которое дълають изъ нихъ темные люди, бъдняки, 5-е сословіе, и не будуть загромождаться памятниками, не будуть ставиться подлѣ этихъ священныхъ столовъ, могилъ, столики, какъ это дълается у богатыхъ по невъдънно. Если истинная наука ограничить памятникъ крестомъ, поставденнымъ передъ могллою съ лицевымъ изображениемъ у подножія креста погребеннаго съ его дъяніями, представленными символически, то этимъ она не ограничить содержанія памятника, а безпредѣльно расширить его; въ таких в памятникахъ будетъ много умственной, сердечной работы. - Снимки съ лицевыхъ изображеній, собранные и пом'віценные подъ общій кресть, обнимающій ихъ своимъ подножіемъ, т. с. Голговою, составняетъ лицевой синодикъ, музейскій иконостаєв, замівняющій портретную галлерею; это соборь всівхв (мѣстныхъ) умершихъ отцовъ, требующій собора всѣхъ живущихъ сыповъ и научающій ихъ тому, что нужно дізлать; ибо музей, подражая храму, во входной части будетъ изображать апокалипсическую притчу (страшный судъ), указывающую на будущее, на то, что будетъ, если не произойдетъ полнаго объединенія, если знаніе останется безучастнымъ къ бъдствіямъ, производящимы возны. Это вопросы о небратствы и голоды какъ слыстви расхишенія сявпой силы природы. Въ другой же, передней части музея, будетъ изображено не прошедшее только, какъ оно было (исторія какъ факть), но и будущес, т. е. то, что будеть, если осуществится объединеніе (исторы какъ проектъ). Вокругъ креста, освияющаго Голгову, съ отцами, ожидающими орошения животворящею кровью, какъ и кругомъ всего историческаго музея, будеть музей естеттвовъдъня (вышка), изучающій спъпое естество для обращенія его въ живоносное. Такимъ образомъ кладбищенскій мудей будеть только совокупными памятникоми всёмы умершимы съ комментаріемь на пророчества о кончинъ міра, поясняющія необходимость собиранія къ этому намятнику всікть еще живущихь; онь будеть истинновсемірнимъ, ябо и кресть есть символь, существующи у всёхуь нароловь. Перенести школы къ могиламъ отцовъ, къ ихъ общему памятнику, музеют значить пересоздать школы; въ этомъ царстив смерти и тявни явть мвста для сознанія мнимаго достоинства, вкушаемаго нынівшней школой: предъ общимъ сходствомъ, смертностью, и огромное песходство въ умъ и познанін не будеть казаться превосходствомъ. Такое перенесеніе школь будеть новоротомъ отъ города къ полю, къ селу, новоротомъ, который будстъ вынужденъ голодомъ, язвою и, вообще, смертью, если долгь окажется для этого недостаточнымъ. Подъ вліяніемъ этихъ же б'ядствій кладбищенскій музей будеть расти, а запуствніемь будуть поражены жилища роскоши, которыя будуть превращаться въ службы музея; кладбищенскій же храмъ станетъ соборнымъ для приходскихъ церквей своего участка, ибо литургія и пасха настоящее значеніе им'єють только на кладоищі. Храмы вні кладбищь, это такое же выраженіе угодливости къ желающимъ забыть смерть, какъ позднія об'єдни, веселый благов'єсть коихъ зам'єнилъ протяжный благовъстъ раннихъ объдень, призывающій къ поминовенію умершихъ; самос паминовене въ поздней литурги сокрыто, а, между тъмъ, религія есть именно совокупная молитва всёхъ живущихъ о всёхъ умершихъ, являемая въ словъ и дълъ всеотеческомъ,

Кладбище представляетъ обширное поле со множествомъ столовъ-могилъ (престолъ съ частицею мощей въ антиминсъ представляетъ также могилу), приглащающихъ къ трапеэъ объединения для совершения того дъла, которое всъ памятники, отъ малыхъ до великихъ, созданные самими върующими, представляютъ искусственно; ибо всъ памятники изображаютъ тотъ моментъ, когда головы потомковъ Адама, выступившия изъ земли, ждутъ орошения животворящею кровью, чтобы ожитъ и востатъ. Если же черепа внизу распятия замънить лицевыми изображениями, то освъщенныя въ моментъ попрания смерти смертью Христа они, лицевыя изображения, представятъ самое воскрещение. Внъ же кладбищъ связь всеобщаго воскрешения съ воскресениемъ Христа вовсе не замътна.

Впрочемъ, чтобы не преувеличить царствующаго на кладбищахъ запустънія, должно сказать, что есть могилы, на которыхъ очевидна забота живыхъ объ умершихъ; на нѣкоторыхъ посажены цвъты, на другихъ положены вънки, а есть и такія, въ кресты которыхъ вразаны фонарики съ теплящимися лампадками. Что же касается ваграничныхъ кладонцъ, то если бы тамъ и вовсе не оказалодь запуствия, это нужно принисать (въ городахъ по крайней мЪрЪ) не чувству, не сердцамъ, а общей полицейской выправкЪ, не териящей безпорядка вообще, а главное, желаню замаскировать смерть, подоблять, подрумянить ее. Разрушение же нашихъ кладбищъ нужно приписать и бъдности, и переселению редствениковъ умершихъ, и другимъ случайнымъ обстоятельствамъ. Все это, однако, не уничтожаетъ кладбишенскаго вопроса; цвътки, вънки, фонарики не разръщають его, какъ не разрѣшаетъ его и фарисейское отношеніе Запада къ умеринимъ; недостаточно и миоологическиго ръшенія этого вопроса. Д

Помбатить центрь притяженія виб города, значить положить починь перемъщение самого города въ село. Вивградское положение особенно важно для естественныхъ музеевъ, для моученія слівной, смертоносной силы. Кладбищенская церковь изъ последней должна сдёлаться перьою, стать соборною для приходскихъ церквей кажлой части города, каждой мъстности, ибо и литургія, и пасха, какъ это сказано, имъютъ сыысль лишь на кладбищахъ. И такое положение кладбищенскихъ церквей будетъ началомъ возстановления религии; если же при городских в перклахъ не можетъ быть кладоншъ, то это значитъ, что нужно отказаться или отъ религи сли отъ городовъ. Такое перемъщено центра находится въ связи и съ всеобщею воинскою повинностью, переходящею отъ городской къ сельской, отъ борьбы съ себъ подобнями къ регуляція слівной, смертопосной силы. Неремъщение это находится также въ связи и съ объединениемъ съ другими народами, начиная съ Французовъ. Объединение должно начаться не со Славянами, а при имибшнихъ (1891 г.) отношеніяхъ народовъ, съ Франціею; только на выставка, ни посъщение флотовъ не могутъ считаться началомъ дБиствительнаго объединения, началомь его можеть быть лишь обмънъ произведеніями ума и съъзды по вопросу объ изученіи, посредствомъ войска, дъйствия взрывчатыхъ веществъ на атмосферическия явления, а равно и всякихъ другихъ способовъ дъйствія на эти явленія, а также учрежденіе постояннаго института для взаимнаго изученія, какъ органа непрерывнаго сближенія. Разсчитывать же на то, что сближеніе совершится само собою, благодаря слъпому ходу истории, было бы и безиравственно и неразумно.

Признавъ, что обмѣнъ произведеніями ума гораздо нужнѣе для сближенія, чітмь обмінь произведеніями рукь (хотя бы и такихъ пскусныхъ, какъ французскія, какими показали онъ себя на выставкъ) должно признать также, что для тъснъйшаго соединения недостаточно и одного знанія, вытекающаго изъ умственнаго обміна. Для этого необходимо еще дъйствіе, и дъйствіе совокупное; по только это дъйствіе не должно быть войною, хотя бы и съ ученою Германіею, представительницею бездібиственнаго, чистаго знанія и знанія прикладного къ милитаризму. Неурожай 1891 года, происшедшій не отъ соціальныхъ причипъ, а отъ метеорическихъ,

(такъ что онъ оказался менве тяжкимъ въ мыстахъ наиболье грвшныхъ въ соціально-историческомъ отношеніи, каковы Московская и Петербургская губерній), этотъ страшный метеорическій погромь указываеть. куда должно быть направлено совокупное дъйствіе; а увънчавшійся блестящимъ успѣхомъ опытъ произведенія искусственнаго дождя посредствомъ артиллерійскаго отня, или, вообще, отненнаго боя, посредствомъ варывчатыкъ веществъ (Русск, Въд. 1891 г. № 232-й, письмо Макъ-Гахана) даетъ новое великое назначеніе всйску, д'влающее непужнымъ разоруженіе, ибо орудіе истребленія себі подобныхъ превращается въ срудіе спасенія, обращая слішую, неподобную себіт силу изъ смертопосной въ живоносную. Такимъ образомъ, обмънъ твореніями мысяи, сопровождаемый дружескимъ обмѣномъ изображеніями самихъ творцовъ, портретами ихъ, долженъ привести къ непосредственному обмъну мыслей, лицомъ къ лицу, людей энанія для выработки плана всеобщаго объединенія всёхъ народовь пъ дёлё регуляціи слітной силы, вь томъ дівлів, отстутствіе котораго и было причиною неурожая 1891 г. Объединение же всбуть пародовъ сдблаеть ненужнымъ всякое насильственное присоединение или удерживание подъ властью; въ этомъ и смыслъ девиза, начертаннаго на Московскомъ Румянцевскомъ Музећ, «пои solum armis.»Въ этомъ дълъ необходимъ не только умъ, но и чувство, а потому ученое сословіе станеть органомъ не мысли только, но и чувства, т. е. не будетъ уже сословјемъ, для коего чужды общія людскія страданія.

Ничто не свидѣтельствуетъ такъ о равнодушіи мыслящаго, иля ученаго, сословія ко всеобщимъ бѣдствіямъ, какъ вопрось о пеурожаяхъ. Съ самаго изобрѣтенія порома стало извѣстно, или было замѣчено, что всѣ большія ситвы сопровождались ливнями, и не съ 1891 года только извѣстны неурожай отъ бездождія, а между тѣмъ, нужно было полтысячи лѣтъ, чтобы былъ произведенъ сколько-пибудь серьезный опытъ съ порохомъ въ видахъ вызыванія дождя; до такой степени ученые равнодушны къ голодающему люду!... Ученые обожали даже ту слѣпую силу, которая носитъ въ себъ голодъ, язву и смерть, т. е. природу. И развѣ это благое просвѣщеніе, - такое обожаніе слѣпой силы?.. А между тѣмъ, динамиты, мелиниты, робуриты и т. д., задуманные учеными для взаимпаго истребленія, могутъ быть обращены на спасеніе отъ голода и избавленіе отъ войны; и только это и есть то просвѣщеніе, которое благо, просвѣщеніе же, задуманное на пагубу, —благимъ названо быть не можетъ.

Пока исторія ограничивалась берегами морей и океановъ, т. е. пространствами, подверженными вліянію ихъ, (къ коимъ, небо можно сказать, благосклонно, не посылая имъ ни сильнаго эноя, ни чрезвычайнаго холода, ни ливней, ни засухъ), до тѣхъ поръ трудъ человѣческій былъ обращенъ исключительно къ землѣ, а не къ небу, и при томъ къ отдѣльнымъ частямъ земли, а не къ землѣ, какъ къ цѣлому, и тогда господствовала рознь, ибо единство можетъ быть найдено только въ небѣ, въ солнечной силѣ, дѣйствующей въ метеорическихъ процессахъ, въ регуляція втою

силою. Когда же континентальныя страцы, освободясь отъ вліянія океани. ческихъ, станутъ самостоятельными дъятелями, осмълятся быть ими, т. е. выступять на историческое поприще, тогда эти континентальныя страны, на кои небо посылаетъ то сиявную жару, то чрезмірную стужу, то ливни, то засухи, поймутъ необходимость метеорической регуляціи и найдуть въ ней единство, дъло, общее дъло. Когда же къ неблагопріятному влияню климата присоединится истощеніе земли, тогда обратять вииманіе, поймуть значеніе земли, какъ небеснаго тіла, и значеніе небесныхъ тіль, какъ земныхъ силъ, ноймутъ, откуда истощенная земля можетъ и должна ночерпать силу; поймутъ, что земля, отделенная отъ другихъ небесныхъ тёлъ, можетъ посить только смертныхъ, и потому необходимо должна быть кладбищемъ, должна все болве и болве дълаться имъ. Поймутъ тогда и то, должно ли знаніе земли, какъ небеснаго тіла, и небесныхъ тіль, какъ земель, оставаться празднымъ знаніемъ. Въ океаническихъ странахъ забывается о земль, какъ кладбищь отцовъ, или же сокрущение о смерти отцовъ превращается въ патріотизыъ, въ гордость; забывается и о собственной смертности; братство разрушается, а комфорть становится цълью жизни. Оксаническія страны, какъ блудные сыны, цънятъ разъединеніс, считая его освобожденіемъ, а преобладаніе зам'вняєть для нихъ объединеніе. Смотръть на землю какъ на жилище, а не какъ на кладбище, значить прилъпиться къжент и забить отцовъ, а всю землю обратить въ комфортабельное обиталище (гивадо), т. е. это значить--смотрвть на нее, какъ на земное, а не какъ на небесное твло, хотя и отдвленное еще отъ другихъ, подобныхъ ему земныхъ и въ тоже время небесныхъ тълъ, но лишенныхъ разумныхъ обитателей. Смотръть же на землю, какъ на кладбище, значить обратить силы, получаемыя землею отъ небесных втвль, на возвращеніе жизни отцамъ, на обращеніе небесныхъ тълъ въ жилища и на объединение небесныхъ пространствъ.

Пока у наиболъе континентальной страны Западная (Петербургъ-Одесса) и Восточная (Николаевскъ-Владивостокъ) окраиы, крайній съверо-западный пункть, у незамерзающаго залива Рыбачьяго полуострова, (Примъчаніе 4-е), и крайній юго-восточный пункть, на Великомъ океанѣ, будуть находиться не въ прямомъ, а въ такомъ окольномъ сообщени, какъ ныившнее кругосивтное, до твхъ поръ океаническая часть міра будеть имівть рѣшительное преобладаніе падъ континентальною. По какъ только эти окраины соединятся прямою, сухопутною, желѣзною дорогою, перевѣсъ нерейдеть къ континентальной сторонъ; и этотъ перевъсъ, вопреки такихъ названій, какъ Влади-Востокъ, Влади-Кавказъ и пр. будеть не властью надъ другими народами, а объединеніемъ всіхъ ихъ, ибо центры, Константинополь и Памиръ, лежатъ не въ континентальной странъ, а между ею и океанической полосой. При этомъ, быть можетъ, откроется возможность дъйствія на землю, какъ на нъчто цълое: трансконтинентальная дорога вызоветь необходимость тринсъокеаническаго телеграфа чрезъ Великій океанъ, и тогла этотъ послъдніи замкнетъ уже существующій трансконтинентальный телеграфъ и образуеть съ намъ первое электрическое кольцо кругомь земного шара. Будеть ли это кольцо электризораться действіемъ магнетизма земного шара? А рядъ такихъ колецъ, въ видѣ спирали, не окажеть ли какого дъйствія на землю, какъ на естественный магнить? Не будуть ли эти кольца оказывать дъйстве на гроровое, или облачное, кольцо (поясъ тишины и грозъ), какъ на метеорическій экваторъ; нельзя ли будеть посредствомь нимь управлять перемьщеніями этого поясий, или же не станетъ ли въ основу метеорическаго аппарата,--(обнимающаго всю вемлю для регуляців метеорическимъ процессомъ вемной планеты), круговемная проволока, поддерживаемая авростатами съ громоотводами въ грововомъ экваторъ? .. И, наконецъ, возможна ли будетъ война, когда урожай въ каждой странъ будетъ зависъть отъ дъйствія аппарата, обнимаюшаго всю землю и управляемаго всёми?... Эти и подобные имъ частчые вопросы входять въ общій о дійствій объединяющагося въ этомъ ділів рода челов'їческаго на всю землю, какъ ц'їлое. Полагаемъ, что употребленіе кругосвітных телеграфовь съ этою цілью, -если только это возможно, несомитино в безконечно важите, чтить передача торговых телеграммъ.

Кругосвѣтныя сообщенія, сухопутныя и океаническія, паровозныя, пароходныя и другія, требують салы, для добыванія которой педостаточно запасовь солнечной теплоты, скопленныхь земного планетою въ прежнія времена, въ видѣ каменнаго угля, торфа и т. п., недостаточно одной земной силы; для поддержанія единства, общенія мажду обитателями земли нужно обратиться къ непосредственному источнику, производящему нынѣ бури, ураганы и т. п. Объединенный на всей землѣ человъческій родъ станеть сознаніемь земной планеты, сознаніемь ея отношеній къ другимъ небеснымъ мірамъ.

Расхищение лівсовъ грозить также и Америкъ, нодобно Россіи, засухами и ливиями, т. е. тъмъ самымъ, чъмъ Австралія уже страдаетъ по приролів своей страны, и чъмъ объясняется чрезвычайное колебаніе въ вывозів хлібба изъ этой части свъта. Китаю Тибетъ грозить наводненіями, а степь засухами; Южная Африка страдаетъ отъ излишней влаги, а Западная отъ безводія. Все это требуетъ, или, върибе, воніетъ о регуляціи, и по видимому, приходитъ время, когда сами обстоятельства выпудять, наконецъ, континентъ выступить на историческое поприще и впести въ общую жизнь и свое; а своимъ для континента можетъ быть только рагуляція.

2. а) Испытаніе въръ должно привести къ культу предковъ, а военно-обязательное государство должно стать регуляцією, управленіемъ слъпою, смертоносною силою, которая умертвила нашихъ отцовъ, предковъ, и, такимъ образомъ, обращеніе умершвляющей силы въ живоносную будетъ означать возвращеніе жизни отцамъ.

Настоящій отдѣлъ вопроса о братствѣ можетъ быть названъ продолженіемъ или возобновленіемъ стародавняго испытанія вѣръ, начатаго еще до Владиміра Святого и вызываемаго самимъ положеніемъ нашимъ между Западомъ и Востокомъ, постоянными столкновеніями нашими съ новоязы-

чествомъ (Западомъ) и съ повојудействомъ (магометанскимъ Востокомъ), а иногда и торжествомъ того и другого надъ нами; такъ что отказаться отъ этого испытанія, не думать о немъ, мы не можемъ, если бы даже и хотъли... Мы не можемъ не думать объ этомъ вопросъ, объ отношени къ Востоку и Западу, и потому, что даже внутри Россіи, въ самой глупци, во всякомъ мъстъ встръчаемъ нъмца-барина и князя или купца татарина, а между собою чувствуемъ повсюду рознь. Возобновлене испытанія въръ, которое есть вывств и воспитаніе, можеть быть лишь попыткою окончить, наконецъ, это испытаніе, чтобы приступить къ дѣлу. Московская Русь не испытывала чужникь въръ, потому что ея собственная въра, неотпълимая отъ жизни, подверглась испытанно и выдержала его. Создавъ Лавру во имя Троицы, которая способствовала и собственному объединеню, и освобожденію отъ татаръ, а также отраженію и Запада, Московская Русь, быть можеть, и не думала, а только чувствомъ постигаля, что въ Тронцв несліжньой заключается обличеніе Ислама, а въ Троиць нераздъльной обличеніе Запада и его розни. Московское государство, это обязательносторожевое государство, строго державнееся душеприкарчества и слабо исполнявшее долгъ восирфемничестви, долгъ просвъщения, безъ исполнения котораго однако и само душеприкавчество, въ смыслъ даже сохраненія лишь памяти о предкахъ, оказывается безплоднымъ. Петербургское государство, хотя и продолжавшее сторожевую службу, но равнодушное къ душеприказчеству, разрушившее обязательность сторожевой службы (вольности дворянства), признало, однако, долгъ воспремничества, т. е. просвъщенія, но такого, котороє разрушило почтеніє къ отцамъ, вытіснило память о предкахъ и исключило душеприказчество... Между Петербургомъ и Москвою такое же противоръчіе, какое между свътскимъ и духовнымъ, между знаніємъ и върою. С.-Петербургь - западникъ, или повоязычникъ, протестантскій или католическій союзникъ Ислама, т. е. приверженецъ новои старо-јудейства, а въ настоящее время, главнымъ образомъ, необуддистъ. Петербургъ въ матеріяльномъ смыслъ есть кръпость, рашищающая насъ отъ Запада, а въ духовномъ-онъ крѣпость, господствующая надъ нашими душами, подавляющая ихъ вмѣсто испытанія, (т. е. воспитанія).

б) Говоря объ испытаній вірт, мы принимаемъ слово «віра» не въ невомъ, нынішнемъ, учено-сословномъ смыслії, т. е. не въ смыслії какихълибо представленій о Богії, мірт и человії кії, при чемъ принятіе новой вітры означало бы переміїну лишь въ мысляхъ, усвосніе лишь новой мысли. Слово «віра» принимается здібсь въ смыслії старомъ, народномъ, ибо русскій, какъ и всякій, вітроятно, народъ, какъ и самъ Владиміръ, искали и ищуть не знанія или догмата, а діла, которое безт обязательства, безъ обіт и принято і таковъ и есть смысль и значеніе слова «віра»; «вітра» въ старину значило клятвенное обіщавіе. Символь вітры, въ его самомъ краткомъ видії, есть послітднее слово Христа на землії, т. е. завітываніе; символь вітры есть завіть второго Адама, подтверждающій завіть перваго, сохранявшійся въ видії культа предма, подтверждающій завіть перваго, сохранявшійся въ видії культа предма, подтверждающій завіть перваго, сохранявшійся въ видії культа предма, подтверждающій завіть перваго, сохранявшійся въ видії культа предма

ковъ. Въ крещени заключается отречение отъ старыхъ дълъ, или сресей, и исповёдане символа въры, въкоторомъ дается, подъ видомъ въры въ Тріединаго Бога, обътъ исполнить общее изначальное дъло, а муропомазаніе есть посвящение въ самое дъло, т. е. соществие Св. Духа, или откровение сынамъ объ ихъ отношенів къ отцамъ. Въ настоящемъ отділів записки по вопросу о братствъ и заключается, -- (подъ видомъ испытанія двухъ крайностей, новоязыческой западной розни и новојудейскаго магометанскаго насилія, гнета, господства тогреченіе отъ всёмь ересей, считающихъ себя особыми религіями, и которыя всі уміншаются между этими двуми крайностями, кромъ, впрочемъ, буддизма, который вовсе не въра, не дъло, а лишь сомивніе (философія) во всёхть и вовсемъ, бездійствіе, отреченіе, отчужденіе отъ всёмъ и отъ всего, отъ Бога, отъ людей, отъ природы, отъ самого себя, словомъ, полное уничтожение. Объ вышеуказанныя крайности, іудейство и язычество, какъ уклоненіе отъ царственнаго пути, въ конць концовъ сходятся и одинаково разрышаются въбездъйственный, невозможный по цёли своей буддизмъ, или въ буддійскій абсурдъ, съ которымъ однимъ, можетъ быть, мы будемъ имъть, наконецъ, дъло, т. е. съ буддизмомъ Индо-Китайскимъ, Тибетскимъ, поддерживаемимъ Западомъ Европы и Америкою, Пренебрегать буддизмомъ, конечно, нельзя, ибо безуч міе есть также сила, и борьба съ нимъ можетъ быть не полемикою только, но и войною...

Что же касается новобуддизма, то это учение есть еще менье религія и еще болье философія; оно думаетъ объединить людей, не обращая виименія на такія пустяки, какъ различіе расы, въроисновъданія, (т. е. даже безъ положительнаго единомыслія), пола, цвъта и образа жизни; словомъ это одна изъ понытокъ устроить братство, необращая вниманія на причины розни, т. е. на коренныя причины небратства... «Буддистъ», говоритъ Бюрнуфъ, «не молится Буддъ, онъ размыщляетъ надъ могилою учителя и кладетъ цвътокъ предъ его изображеніемъ»... Вотъ чъмъ разръшается это размышленіе, вотъ плодъ глубокихъ думъ Буддизма...

Христіанство запимаетъ центръ между вышеозначенными крайностями, точно также какъ православіе, которое есть печалованіе, или сокрушеніе, о протестантской розни и католическомъ игѣ, занимаетъ центръ самого христіанства, и при томъ центръ не покоя, а дѣятельности, ибо сокрушеніе есть не равнодушіе, или индеферентизмъ, негерпимость, или толерантизмъ, узаконеніе розни, но и нереволюціонный фанатизмъ, а приглашеніе къ дѣлу, устраняющему самые поводы ко праждѣ, къ возстаню, къ гнету. Печалованіе, хотя оно и міровая скорбь, но скорбь не буддійская, жаждущая уничтоженія, а христіанская, требующая возстановленія уничтоженнаго.

в) Къ настоящему параграфу можно бы было поставить эпиграфомъ: «Скажи мнъ, кто твой Богъ, и я скажу тебъ, кто ты таковъ;» и наоборотъ, если извъстно, кто ты таковъ, то можно сказать и кто твой богъ. Но это критерій лишь знапія, а не дъла Божія; намъ-же важно и необхо-

димо знать, не только кто твей богь, и кте ты таковь, а главнымъ образомъ кто нашъ общий Богъ, и чъмъ мы должны быть по его образцу въ своей совокупности. Если же твоимъ богомъ будетъ Аллахь, которому чуждо все человъческое, даже самое лучшее человъческое, или же Юпитеръ, которму не чуждо ничто человъческое, даже самое худшее (звърское, скотское), то ты не будешь поклошикомъ Того, въ Коемъ селиняется божеское и человъческое, для Коего ибтъ ин эллина, ни новозялина ни іудея, ни новоїудея, Которому нельзя служить, находясь въ розни, въ одиночку, а можно служить только въ совокупности и согласіи. Понятіємъ, представленіемъ божества опредъляется не столько то, что есть челозъкъ. сколько то, чъмъ онъ долженъ быть, или долженъ сдблаться, и не въ отдъльности каждый, а всъ въ совокупности, если, конечно, понятіе о Богъ есть истинное, ьсеобъемлющее. Если же признать, что Бога ибть, если отвергнуть бытіє Его, то посл'єднею ціблію будеть уничтоженіе, буданзыть, Познать Бога, не отдъляя знанія отъ дъйствія и дъйствія отъ знанія, есть ( первое правило при испытаніи въръ. Не отдълять же знанія отъ дъйствія значить только не разрушать первобытной дътской цёльности человьче. ской природы. Ученое сословіє представляєть въ себів отдівленіє знанія отъ дъйствія, а потому знаніе ученаго сословія - не цълая, не полная мулрость: ученость есть знаніе, а не мудрость,

Второе правило, подобное первому (не отдѣлять знанія отъ дѣйствія) требуетъ не ограничивать знанія голько самимъ собою, въ смыслѣ лица, сословія, народа. Этимъ правиломъ отвергается гордость, выдѣленіе, превозношеніе, самолюбіе и себялюбіе, эгоизмъ п альтруизмъ. (Примѣч 5-е).

Чтобы достигнуть источника этихъ правилъ, понять происхожденіе ихъ, нужно взять людей въ ихъ первоначальномъ состояніи, въ томъ, когда разъединяющія причины не оказали еще на людей своего д'Ействія. Если же при бездъйствіи еще разъединяющихъ причинъ, будетъ дъйствовать та сила, которая наносить утраты, лишаеть сыновь и дочерей ихъ отцовъ и матерей, то кто будетъ богомъ этихъ сыновъ и дочерей, какъ не такое существо, которое даетъ жизнь существамъ, равнымъ себъ по могуществу, вѣдѣнію и чувству, и въ коемъ пъть ни разъединенія, ни смерти? Такое существо есть высшее выражение родственности, и по этому только родственность во всей ея силъ и полнотъ можетъ быть критеріемъ при испытаніи въръ. Всякое ученіе, не требующее полнаго возстановленія родства есть ложь. Мы и теперь не можемъ принять, какъ и отцы наши не приняли, ни новіудейскаго Ислама, ни новоязыческаго Запада. Если мы возмемъ человичество въ томъ состояни, когда на него дъйствуетъ одна объединяющая сила (смертоносная) и недъйствуютъ еще разъединяющія причины, то найдемъ въ немъ чистійшее дітское чувство, изъ коего и вытекають вышеозначенныя два правила, (не отдълять знанія отъ дъйствія и не ограничивать знанія), ибо не отдёлять знанія отъ дъйствія указываетъ лишь на искренность чувства и на его силу; знаніе же при этомъ, т. е. когда не будетъ поводовъ къ раздъленію, не только не будеть

ограничиваться знаніемъ лишь себя одного, но даже и многихъ только; смерть же тъмъ болъе будеть вынуждать къ соединеню. Въ дътскомъ чувств, въ чувствъ всеобщаго родства, заключается критерій и исходный пунктъ дальнейшаго совершенствованія, (т. е. достиженія совершоннольтія), уклонение отъ коего составляеть падение, создаеть блудныхъ сыновъ, дылаеть невозможнымь достижение совершеннольтия, обращаеть къ ребячеству, которое нужно различать отъ дътства. Когда мы были малы, всъ люди были для насъ братьями и сестрами нашихъ отцовъ и матерей (дяди и тетки); такъ и говорили намъ наши родители, вынужденные примъняться къ дътскому пониманію, вовсе неподозръвая при этомъ, что вынужденное приспособлене возвращаеть и ихъ самихъ къ первоначальной истинъ и благу. А если для дитяти (отрока) всѣ люди братья и сестры его отца и матери, то что же такос онъ самъ, этотъ ребенокъ, какъ не сынъ человъческій. Изъ этого становится понятнымъ, почему родственность есть критерій общаго діла (братскаго, сыновняго, отечскаго, братство сыновъ въ дълъ воскрешения отцовъ и братство отцовъ въ дълъ воспитания сыновъ); изъ этого становится понятнымъ, почему Евангеліе дълаетъ дътское чувство условіємъ вступленія въ Царство Божіє, Ибо что такое Хоистіанство?-Евангеліе Царствія Божія, всеобщаго спасенія, которое, по евангельскому ученю, и нужно искать прежде всего. Кому же принадлежитъ Царство Божіе? - Дътямъ и тъмъ, которые, достигни совершеннольтія, сохранили лътское чувство. Возрождение (родиться свыше въ разговоръ съ Никодимомъ) есть также возвращение къ дътскому чувству. По второму евангелію ученики, затъявъ споръ о первенствъ, сами сознаютъ, хотя и смутно, можетъ быть, что споръ этотъ есть нарушение чистоты и свято-Царствія Божія; стыдясь сознаться передъ Учителемъ, что вели такой споръ, они тъмъ самымъ свидътельствуютъ, что дътское чувство въ нихъ еще неизсякло. Дитя, не только не понимающее еще ни ранговъ, ни чиновъ, ни всъхъ отличій, установившихся внъ царствія Божія, разрушившихъ родство, возникшихъ на его развалинахъ, но и сознающее свое родство со всъми, безъ различія положеній, или не знающее ничего, внъ родства заключающагося, и потому готовое на услуги всёмъ безъ соображенія пользъ, выгодъ, безъ всякаго лицепріятія, дитя, обладающее такими свойствами, уясняетъ ученикамъ, почему царство Божіе припадлежитъ дътямъ и въ чемъ они, вэрослые, должны уподобиться дѣтямъ, чтобы сдѣлаться членами этого царства; уподобиться же дътямъ, значитъ сдълаться сыномъ человъческимъ, или вновь родиться имъ.

Если бы подъ изображеніемъ Рождества Христова, или подъ изображеніемъ Матери, носящей на рукахъ сына человъческаго, помъстить надпись—«Аще не будете, какъ дъти, не внидите въ царство Божіе», то этимъ словомъ Евангелія не раскрывался-ли бы глубочайшій смыслъ пришествія Сына Божія на землю къ людямъ, въ непрерывномъ споръ и борьбъ за первенство или за существованіе находящимся, къ людямъ, какъ высокостоящимъ въ царствъ земномъ, каковы мудрецы, цари (волхвы), такъ и къ

людямъ, стоящимъ на самой низкой ступени общества, каковы пастыри, ибо тѣмъ образцомъ, на который Христосъ указывалъ ученикамъ впослъдствіи, Онъ и Самъ былъ въ высшей степени; въ зрѣломъ же возрастѣ Онъ проповѣдывалъ то, чѣмъ былъ и въ дѣтствѣ. Самые ангелы, какъ принадлежность картины Рождества Христова, служатъ образцами достигшихъ совершеннолѣтія и не утратившихъ дѣтской чистоты; они тѣ же мудрецы и пастыри, только въ идеальной ихъ формѣ, нъ идеальномъ видѣ; поклоненіс пастырей и царей мудрецовъ указываетъ, что они поняли, въ чемъ состоитъ нравственный образецъ в критерій, а потому и представлены на верху преображенными (ангелами).

Вся правственность первых трехъ Евангелій заключается въ томъ, чтобы обратиться въ дитя, родиться сыномъ человъческимъ, совершенно невъдающимъ земныхъ отличій, и, напротивъ, глубоко сознающимъ внутреннее родство, желающимъ служить, а не господствовать. Ребенокъ, свободный отъ борьбы за существованіе, не вынуждаемый еще употреблять свои силы на пріобрътеніе средствъ жизни, можетъ безкорыстно расходовать ихъ на услуги веъмъ, не признапая въ этихъ услугахъ рабства, или чеголибо унизительнаго, какъ не видълъ униженія и самъ Христосъ, омывая ноги ученикамъ, спорившимъ о первенствъ.

Указаніємъ на дитя, какъ на образець, карается, прежде всего, гордость, порокъ, котораго нѣтъ у дѣтей, порокъ, столь трудно искоренимый у вэрослыхъ, и особенно у ученаго сословія; и карается этотъ порокъ, можно сказать, истинис-божественнымъ способомъ, превращеніємъ мнимаго достоинства въ великое дѣйствительное. Гордость растетъ вмѣстѣ съ ростомъ отвлеченность, съ самимъ отрицаніємъ; буддистъ, признавцій міръ своимъ представленіємъ (миражемъ, недѣйствительностью) есть самое гордое ничтожество. Христіанство есть сознаніе этой гордости и отрицаніе ея, а вмѣстѣ и возвращеніе трудомъ дѣйствительность.

Такимъ образомъ, дитя какъ критерій, есть отрицаніе неродственности, ранговъ, чиновъ, всего юридическаго и экономическаго, и утвержденіе всеобщей родственности, и при томъ не на словахъ или въ мысли только, а на дълъ (безкорыстная услужливость). Родственность есть и пробный камень, и компасъ въ общемъ дълъ, въ общемъ ходъ... (Примъч. 6 е).

Въ дътскомъ чувствъ всеобщаго братства скрывалось, заключалось то, что каждый человъкъ есть сынъ, внукъ, правнукъ, праправнукъ... потомокъ отца, дъдовъ, прадъдовъ, предковъ, общаго, наконецъ, праотца, слъдовательно въ этомъ чувствъ заключалось не только тъснъйшее соединеніе настоящаго, живущаго (сыновъ), но такое же или даже еще и большее соединеніе настоящаго съ прошедшимъ (отцами), въ противоположность ученіямъ древнихъ и новыхъ философовъ, ошибка которыхъ и состоятъ именно въ разрывъ настоящаго съ прошедшимъ.

Въ отношеніи сына къ отцу, внука къ дѣду и, нообще, потомка къ предку, заключается не одно только знаніе, но и чувство, которое не можетъ ограничиться представленіемъ, мыслыю, а требуетъ видѣнія, личнаго

отношенія, требуеть быть лицомь къ лицу; потому то въ родственности, какъ критеріи, и заключается требованіе воскрещенія. Требованіе видимости не ограничивается вибшностью, ибо въ понятіе родственности входитъ необходимо искренность и откровенность, и потому во вибшности выражается вся глубина внутренности, лицезрвніе двлается душезрвніемъ. Основное свойство родственности есть любовь, а съ нею и истинное знаме: въ отношенияхъ раба и господина, въ отношенияхъ гражданъ между собою существуеть скрытность и неискренность, слъдовательно, нътъ истиннаго знанія, нътъ и любви сыновней и братской. Гражданственность, цивилизація, не удовлетворяють требованію критерія; родовой быть, въ коемъ живуть первобытные народы, слёды котораго видны и у насъ до сихъ поръ, несмотря на вившнее сходство съ родственностью, также не удовлетворяеть требованіямь христіанскаго критерія и даже прямо противоръчить ему. Нужно продолжительное вослитаніе для того, чтобы общеупотребительное-«братцы»-стало изъ слова дъломъ; для этого нужно вившиее и внутреннее объединение.

Итакъ, дътскій возрасть опредъляется вившие-дъйствіемь объединяю щихъ и бездъйствіемъ разъединяющихъ причинъ, а внутренно-сознанісмъ родства и чувствомъ смертности. Критерій христіанства берется изъ начала, изъ корня, изъ основы; тогда какъ критерій ныившняго, новоязыческаго въка требуетъ жизни, согласной не съ безпорочною природою, т. е. не съ природою въ ея началѣ, въ ея основѣ, а съ природою вообще, и объщаеть за это счастіе личное, не исключающее однако смерти, (будете счастливы, но смертію умрете); христіанство же об'єщаєть не отдібльное, личное, а общее счастіе, т. е. Царство Божіе. Христіанство, признавая зло въ мірь, отрицаетъ, или не допускаетъ, его въ основъ, въ началъ, въ противополож ность и оптимистамъ, и пессимистамъ, изъ которыхъ первые, ограничивая добро, совсемъ не хотять видеть зла въ природе, не видять его даже въ болфэни и въ смерти; вторые же видять эло въ самомъ началъ, въ самой основѣ, и для нихъ остается одно,—уничтоженіе; тогда какъ христіанство видитъ Бога въ началъ и Царство Божіс, т. е. всеобщее блаженство, въ конць. Дътство христіанства, первые въка его, какь, въроятно, и дътство человъчества, отличалось ожиданіемъ конца міра и чувствомъ родства. (Примъчаніе 7-е).

Чистъ человъкъ и міръ только въ его источникъ, въ его дѣтствъ; дѣтство и есть возвращеніе къ началу. Сыновняя и дочерняя любовь, люнововь братская, поэднѣе превращается въ половую любовь; и только тогда, когда половая любовь замѣнится воскрешеніемъ, когда возстановленіе стараго замѣнитъ рожденіе новаго, только тогда не будетъ возвращенія къ цѣтству, потому что тогда весь міръ будетъ чистъ. Нынѣшнее наше тѣло есть произведеніе нашихъ пороковъ, личныхъ и родовыхъ, а міръ есть произведеніе слѣпой, безчувственной силы, носящей въ себѣ голодъ, язвы и смерть; поэтому соображать свои дѣйствія съ устройствомъ своего тѣла, [(слѣдовать природѣ, какъ то учила старая и учитъ повая языческая мудъ

рость. (Примъчаніе 8-е)], требовать подчиненія сльпой силь природы и дьлать свое т\$ло критеріемъ нравственности, значить отрицать нравственность. Какъ соображать свое поведение съ устройствомъ своего тъла, когда это твло само есть результать поведенія, т. е. порочнаго поведенія? Принимать за норму дитя, т. е. существо, въ которомъ не появилось еще ни вражды, ни похоти, а господствуеть привязанность и наибольшая къ родителямъ, это значитъ принять за нерму моментъ безпорочности; дътство -моментъ отсутствія звърства и скотства у малютокъ даже хищныхъ животныхъ, ибо и плотоядные рождаются млекопитающимися. Такимъ образомъ языческая мудрость учить слъдовать природь, а христіанская-безпорочной природѣ (дитя), и въ этомъ послъднемъ выражается-отрицательно отсутствіе порока, а положительно исключительное господство родства. Соображаться съ устройствомъ нашего организма, который есть безсознательное произведение нашихъ пороковъ, не можетъ быть принято за правило нашего поведенія; наше тіло должно быть нашимъ діломъ, но не эгоистическимъ самоустроеніемъ, а дѣломъ, черезъ возвращеніе жизни от цамъ устрояемымъ. Въ правиль «следуй природь»—заключается требованіе подчиненія разумнаго существа слітной силь. Слітдовать природів значитъ участвовать въ борьбъ половой, естественной, т. е. бороться за саможъ и вести борьбу за существованіе, и признать всѣ послѣдствія такой борьбы, т. е. старость и смерть, это эначить поклониться и служить слъпой сияв. Старость же есть паденіе, и старость христіанства наступить, если проповъдь евангения не приведетъ человъчества къ объединенно въ общемъ дъль; старость человъчества — вырождение, старость міра — конецъ его.

г) О претерін въ связи съ призывомъ князей. Призванные народомъ, въ родовомъ быту живушижь, для его обороны отъ вибшнихъ враговъ и для умиротворенія внутри, между родами, князья русскаго народа, принявъ крещеніе, стали воспрфемниками народа отъ общей купели. ибо крещеніе цълыхъ народовъ совершается на томъ же основанів, на какомъ крестятъ дътей. Ставъ воспремниками, князья со всёми, съ кёмъ дёлили власть, приняли обётъ поспитать народъ и, не выдбляя никого изъ общаго обязательнаго образованія, дать совожупности всего народа подобіє Тріединаго Существа, замізнить гражданское умиротвореніе миромъ, на взаимномъ знаніи держащимся, переводя въ тоже время народъ отъ обороны, или борьбы съ подобными себъ народами (съ кочевниками, съ магометанствомъ, поддерживаемымъ Западомъ), не къзащитъ лишь отъ слѣпой смертоногной силы природы, но и къ обрашенію ея въ силу живоносную. Такъ пужно понять задачу власти вубстб съ ея органами, которые всё носять въ себь воспитательную функцію; такъ пужно будеть понять задачу власти, ставшей въ крестнаго отца-место всекъ живущихъ и душепрекавчика всехъ прошедшихъ поколеній. Пока обътъ воспреемничества не исполненъ, русскіе могли и могутъ быть христіанами только въ отдъльности, на сколько это возможно, а не въ совокупности. Не все ли равно, кто были эти призванные князья; были ли они изъ своихъ, или же иноремцы, но сяблавнись воспремниками и душеприказчиками, пересталя быть чуждыми? Должно замътить, однако, что испытане въръ потому и стало мябомъ, что мы сами стали неспособны къ испытанію, а призывъ Варяговъ потому и истина, что мы давно утратили самостоятельность и, не имъя собственнаго критерія, все идушее съ Запада принимаемъ безъ всякаго изслъдованія, безъ всякой провърки, а если и отвергаемъ какое-либо западное учене, то во имя лишь другого западнаго же ученія и даже способами, принятыми на Западъ. Оттого-то мы и въримъ въ призывъ чужевемныхъ князей, что одержимы чужебъсіемъ. Если Іоаннъ Грозный производилъ бы себя отъ Прутса, если не было рода боярскаго, который не производилъ бы себя отъ иноземцевъ, что же удивительнаго, если и первые князья наши производятся отъ Варяговъ?

Испытаніе віръ при Владимірів не было дівломь отдівльных влиць какимъ оно было до него, а деломъ общимъ киязя и народа въ лицв старцевъ кіевскихъ, принявшихъ во вниманіе и первыя испытанія отдільныхъ янцъ (св. Ольга). Это испытаніе не ограничивалось однимъ обсужденіемь нь Кіевв; решеніе дела последовало только после поверки на меств чрезъ людей, заслужившихъ общее довъріе князя и народа. Дъйствительность такого испытанія въръ, или изследованія, можеть быть полвергнута сомитнію; оно и подвергалось ему, но не можеть быть сомитній въ томъ, что общее испытание цъльмъ міромъ, считалось на Руси върнъйшимъ способомъ при выборь върг. Въ этомъ миеъ заключается во комъ случав требованіе всеобщаго познанія или участія всіххъ въ знаніи, какъ въ воспреемничестви заключается требование всеобщаго обязательна. го воспитанія. Можно отвергать и приходъ миссіонеровъ къ Владимиру, какъ единичный фактъ, но нельзя отвергать этого прихода, какъ явленія многовратнаго, какъ выраженія постояннаго притязанія со стороны Запада и Ислама на господство надъ нами, нельзя отвергать существованія у насъ миссіонеровъ католицизма. Самое же испытаніе въръ стало возможнымъ, благодаря лишь самостоятельности, которую пріобрела Русская земля, объединившись подъ властью князей, призванныхъ для прекращения внутреннихъ ряспрей и для обороны отъ новојудейскаго Ислама съ кочевниками. поддерживаемыми Западомъ, Благодаря лишь этой самостоятельности, мы могли свободно, послъ тщательнаго испытанія, сдълать выборъ. Владимиръ принимая крещеніе и становясь воспремникомъ народа, хорошо понималъ. что съ христіанствомъ несовмъстимы ни рабство, ни казни, ни даже война: не онъ поняль также, что устранить все это (это продвленіе небратства) мгновенно, безъ устраненія причинъ, нельзя. Потому-то на наше принятіе христіанства, на наше крешеніе, и пужно смотръть какъ на крешеніе дътей, для которыхъ оглашение, или воспитаніе, начанается послѣ крещенія, а не прежде его; воспитаніе же состоитъ въ устраненіи розни и господства, т. е. въ объединеніи живущихъ для совершенія христіанскаго дъла, воскрешенія умершихъ. Для Владимира, который не хотълъ казнить даже разбойниковъ, вопросъ о небратствъ, очевидно, былъ кореннымъ и

существеннымъ вопросомъ христіанства. Думалъ ли онъ, устрояя первую сторожевую липію, объ умиротвореніи степи или нѣтъ, тѣмъ не менѣе это умиротвореніе было слѣдствіемъ устроенія сторожевыхъ липій. Очень можетъ быть, что вопросъ о примиреніи противорѣчія между гражданскимъ и военнымъ съ одной стороны и христіанскимъ съ другой, не былъ вполнѣ имъ сознанъ, потому что только самый ходъ дѣла могъ выясцитъ этотъ вопросъ и указать путь къ его рѣшенію, тѣмъ не менѣе во Владимирѣ нужно видѣть исходный пунктъ этого вопроса.

Итакъ, испытане въръ нельзя отдълять отъ призыва внъшней, свътской власти, ибо безъ объединенія, какъ слъдствія призыва, и свободный выборъ, выборъ, какъ слъдствіе испытанія въръ, быль бы невозможенъ. Безъ призыва князей, безъ объединенія для обороны, мы вынуждены были бы принять одну изъ въръ, для которыхъ побъдить и убъдить одно и тоже; благодаря же оборонительному объединенно, мы выбрали въру народа не сильнаго въ военномъ отнощени, и поэтому должны были выдержать сильнъйшее испытаніе со стороны Ислама и Католицизма, со стороны Востока и Запада; мы--чужіе Бостоку; не свои и Западу. Кром'в того, безъ этой внѣшней, объединяющей силы, вѣра осталась бы духовною, внутреннею, не имъла бы средства, орудія для внъшняго выраженія, или проявленія; но и вившияя, свётская власть, безъ принятія христіанства, осталась бы военною, гражданскою, не перешла бы отъ борьбы съ себъ подобными къ борьбъ со слъпою смертоносною силою природы, не стала бы воспрем.... никомъ и душеприказчикомъ и, паконецъ, не было бы ручательства за то, что дело искупленія, воскрешенія, станетъ дёломъ не одного, а многихъ поколъній.

Новое испытаніе въръ должно бы было произойти вслъдствіе столкновенія съ Исламомъ самого народа, призваннаго подъ видомъ воинской повинности къ рѣшенію «Восточнаго вопроса,» имѣющаго всемірное значеніе, Если результатомъ нашей борьбы для освобожденныхъ нами народовъ была лишь перемъна одного ига на другое, ига Ислама на иго Запада, то это лишь потому, что мы и сами находимся подъ умственнымъ и нравственнымъ игомъ того же Запада, почему и освобождаемые нами народы не могутъ не раздълить съ нами общаго ига. Но освобожденные нами народы не только подпали подъ умственное, нравственное и экономическое иго Запада, они, усвоивъ новоязыческія возарѣнія его, поставили высшимъ благомъ, послъднею цълью, жизнь для себя, для настоящаго, для комфорта. превзошли на этомъ пути даже свои образцы, и уже вызвали предсказаніе западнаго экономиста, что ихъ ожидаетъ участь Египта, Турціи и т. п. странъ, неумъвшихъ пользоваться свободой. И хотя, вполив отдаваясь Западу, освобожденные нами народы усиливають нашихъ враговъ и сами становятся намъ враждебны, мы не можемъ за это сътовать ни на кого, кромъ себя, потому что сами до сихъ поръ, хотя и не находимся въ политической зависимости отъ Запада, еще не осмуливаемся однако освободиться отъ умственнаго, нравственнаго, отчасти и экономическаго его

ига, не осмѣливаемся приложить къ его возарѣніямъ того критерія, который въ самихъ себѣ посимъ и который, какъ мы думаемъ, согласенъ съ евангельскимъ критеріемъ.

- 1. Находясь чуть не тысячу лѣтъ, почти съ самаго возникновенія Россіи, въ постоянной борьбѣ съ Исламомъ (Примѣчаніе 9-е), (наши походы противъ магометанъ мы не навывали крестовыми, въ искупительную заслугу предъ Богомъ себѣ ихъ не вмѣняли, изъ войны не творили себѣ идола), мы по видимому не составили еще и до сихъ поръ никакого себѣ понятія о враждебномъ памъ началѣ, съ которымъ ведемъ такую упориую борьбу. Точно также какъ не составили себѣ понятія и о томъ принципѣ, во имя коего пролили столько своей крови отъ перваго столкновенія (быть можетъ съ Камскими еще Болгарами при Владимирѣ) и до страшнаго Шипкинскаго побоища. Въ каждой битвѣ слышимъ мы возгласъ «аллахъ» и не полюбънствовали до сихъ поръ проникнуть въ смыслъ этого слова, которое возбуждаетъ въ нашихъ противникахъ такую ярость, что они подвергаютъ истязаніямъ даже плѣпныхъ.
- 2. Что же такое этотъ «аллахъ,» т. е. Богъ (Примъчаніе 10-е), по представленію нашихъ противниковъ, который требуетъ себъ такого страшнаго служенія? Богъ, говоритъ намъ Исламъ, не имъетъ ни сына, ни товарища, ни равнаго себъ, онъ весь «изъ одного металла, выкованнаго молотомъ.» (Примъчаніе 11-е). Для насъ же, воспитанныхъ въ родовомъ быту, которому мы не совсъмъ еще измънили. Богъ, не имъющій сына, кажется, (т. е. долженъ бы казаться, если бы родовсе чувство не было нами утрачено) (Примъчаніе 12-е)] неимъющимъ любви, т. е. не всеблагимъ, потому что не имъетъ предмета, достойнаго ея, кромъ самого себя, подного только себя, - не для оправданія же нашего самолюбія и себялюбія, содипсизма, пороповъдують намъ единаго Бога (примъчаніе 13-е)]. Богь, неимъющій равнаго кажется намъ не настолько могущественнымъ, чтобы проявиться въ равномъ себъ, достойномъ любви существъ, т. е. не всемогущимъ, потому что создание ограниченныхъ существъ не можетъ быть выражениемъ всемогущества. Выйсто того, чтобы во взаимной враждё и розни и особенно въ выдъленіи знанія и дъйствія въ особыя сословія видъть причину нашей ограниченности, мы Богу приписываемъ мысль создать ограниченныя существа и навсегда оставить ихъ въ этомъ состояніи. Но для созданія ограниченныхъ существъ не нужно ни всемогущества, ни всевъдънія, и даже нужно не имъть любви. Не можемъ мы представить себъ такого Бога и сознающимъ себя во всей полнотъ, т. е. всевъдущимъ, если въдъне не отдълять отъ чувства, такъ какъ въ отдъленіи знанія отъ любви не можетъ быть совершенства; напротивъ, знаніе безъ любви есть свойство злого духа, которому и уподобится наконецъ ученое сословіе, ели не поставитъ себъ цълью объединение всъхъ сыновъ, т. е. братство, во всеотеческомъ дълъ. Словомъ, безъ Сына мы не можемъ представить себъ въ Богъ ни любви. ни въдънія, ни могущества, ни жизни; съ Сыномъ же, Который есть также любовь, и разумъ, и сила, и жизнь, мы (т. е. сыны человъческіе) легко

поймемъ, почему эта жизнь Отца не изсякаема, т. е. почему эта жизнь безсмертна и въчна. Существо никъмъ вполив не понятое, никъмъ, слъдовательно, нелюбимие, не можетъ быть всеблаженнымъ. Въ чувствъ, которое отвергаетъ, не можетъ примириться съ магометанскимъ представленіемъ Бога, слышится голосъ общаго всемъ людямъ, (не ислючая и магометанъ, конечно), праотца: 👫 о человъкъ, въ коемъ впервые блеснула искра родственной, сыновней любви, (а такой только и могъ быть нашимъ праотцемъ, положить начало общежит!ю), не могь бы понять одинокаго владыку, создавшаго себъ рабовъ, а не сыновъ; и при томъ, (что, особенно ужасно), отношеніе магометанскаго Бога къ людямъ, какъ къ рабамъ, не временно только, то удаленіе есть візчная опала. Магометанскій Богь, это Богъ чуждый человъку, не сострадавшій ему, не вселявшійся въ лицъ сына въ плоть человъка, не испытавщій ни его горестей, ни его нуждъ. Въ такомъ состояніи Магометь видитъ даже униженіе божества и, чтобы спасти Христа отъ униженія, говоритъ, что Інсусъ быль восхищень на небо, а пострадаль и быль распять измънившій Інсусу Іуда, которому быль приданъ только видъ Іисуса. Отсюда и ваповъдь, идущая будто бы отъ Бога, которая повелъваетъ не щадить крови единокровныхъ, только бы принудить всёхъ поклоняться Ему,

Признавая безусловное несходство и безконечное разстояніе между аллахомъ и человъкомъ, Исламъ, самъ того не сознавая, не присвоиваетъ и аллаху совершенства, т. е. ни благости, ни всемогущества, ибо не только созданныя имъ существа способны лишь къ размноженію и къ истребленію, но и возсозданныя, или воскрешенныя, отличаются лишь необузданною чувственностью. По Исламу и твореніе и воскрешеніе безусловно трансцендентны, т. е. составляютъ исключительно дівло аллаха, а не человівка; и этимъ Исламъ унижаетъ человъка до звъря, до скота, творческую же силу аллаха ограничиваетъ созданіемъ этихъ звірообразныхъ и скотоподобныхъ существъ. Еврейская религія не дівлаєтъ цівлью размноженіе рода, ибо ръшеніе Элоима, выраженное въ словихъ «сотворимъ по образу и подобію Нашему для обладанія... всею землею,» заставляетъ предполагать, что размноженному человъческому роду дается одно общее дъло, въ коемъ онъ и объединяется. Если въ «сотворимъ» заключается указаніе на Троицу, то образцомъ для насъ, сотворенныхъ, служило Тріединное существо, а потому образъ Божій относится къ людямъ не въ отдельности къ каждому, а къ людямъ, взятымъ въ ихъ совокупности. Прародители человъческаго рода, созданные по образу и подобію Божію, до своего изгнанія изъ рая, т. е. въ райскомъ своемъ состоянія, могли быть подобными Сыну и Духу святому, не имъя другого Отца, кромъ Бога Тріединаго, къ Которому они могли обращаться, какъ Авраамъ къ тремъ странникамъ, т. е. въ единственномъ числъ.

Ученіе объ обладаніи всею землею было усвоено не Еврействомъ, а Христіанствомъ, ибо воскрешеніемъ Лазаря и воскресеніемъ Христа, по ученію христіанскому, положено начало дъла, которое завершится всеобщимъ воскрешеніемъ, если вѣстники Воскресенія успѣютъ объединить весь міръ въ дѣлѣ воскрешенія, т. е. если противникъ воскресителя, Христа, Антихристъ не произведетъ разрыва. Противникъ же этотъ—буддиямъ, въ коемъ сосредоточиваются, соединяются дарвиниямъ и спиритиямъ, агностициямъ, какъ продуктъ позитивияма, пессимиямъ Шопенгауэра, Гартмана и друг., т. е. буддиямъ Западный и Восточный. Въ случаѣ успѣха этого антихриста, и по христіанскому ученію останется мѣсто только трансцендентному воскрешенію, какъ наказаппо для всего вообще рода, а для виновниковъ разрыва въ особенности. /

Ко всему сказанному объ Исламъ нужно прибавить, что Исламъ, какъ іудейство и язычество, есть религія кровавыхъ жертвъ (Коранъ XXII, 34). Впрочемъ и христіанство, отвергая кровавыя жертвы въ храмѣ, допускаетъ ихъ въ жизни; но чтобы не впасть при этомъ въ противорѣчіе, христіанство должно признать ихъ лишь временною необходимостью, вынуждаемою осаднымъ, можно сказать, положеніемъ человѣка на землѣ. Допущеніе однако христіанствомъ кровавыхъ жертвъ въ жизни, даже и подъ условіемъ ихъ временности, тогда только не будетъ лицемѣріемъ, когда вся жизнь будетъ дѣйствіемъ, направленнымъ къ выходу изъ такого положенія, которое дѣлаетъ необходимымъ такія жертвы. Требованіе же всеобщаго отреченія отъ животной пищи въ настоящее уже время, если и было бы выраженіемъ большой жалости къ животнымъ, въ отношеніи человѣка было бы безжалостнымъ; такое требованіе есть буддизмъ: Будда, принимавшій тѣло крысы и свиньи, не потому ли и сталъ въ послѣднемъ своемъ воплощеніи представителемъ безсловесныхъ?

3. Сыновняя любовь есть необходимое условіе осуществленія единства. Безъ Сына не возможно ни единство Бога, ни братство человъчества. Первыя три евангелія заключають въ себъ проповъдь Сына человъческаго о Богъ отцовъ, о Богъ не мертвыхъ, а живыхъ, Который и ставится образцомъ человъчеству. Евангеліе Іоапна есть проповъдь Сына Божія о Богъ-Отцъ, или о Небесномъ Отцъ. Это евангеліе есть выраженіе безграничной любви Сына къ Отцу, любви до глубочайшаго уподобленія (единосущія, но не сліянія) себя Отцу. А подобіе Сына Отцу въ томъ и состоитъ, что и Сынъ оживляєть, какъ и Отецъ: воскрещеніе не есть только будущее, но и настоящее. Евангеліе Іоанна есть высшее выраженіе христіанства и полная противоположность Корану, или Исламу.

Мнимое единство Ислама состоитъ въ безусловномъ подчиненіи себя слѣпой силѣ природы, въ которой онъ видитъ волю Аллаха (фатализмъ), и въ непрерывной борьбѣ съ себѣ подобными (фанатизмъ). Быть жертвою слѣпой силы и орудіемъ истребленія живой силы, - такова истинная, идеальная заповѣдь Ислама. «Исламъ и газаватъ,» — вотъ полное имя магометанства. Не трудно понять, что единство Бога возможно при томъ лишь условіи, если люди питаютъ къ Богу сыновнюю любовь. Если же они имѣютъ къ Нему страхъ, то какъ бы ни унижали, какъ бы ни уничжали себя, тѣмъ не менѣе, пока существуютъ, они огриничиваютъ Его единство.

Но и богъ, какъ фанатизмъ, существуетъ до тъхъ только поръ, пока существують ограничивающія Его существа, съ уничтоженіемъ же ихъ уничтожается и онъ самъ; ограничения онъ не терпитъ, а безъ ограничения существовать не можеть, следовательно, это мнимое лишь единство. И потому для сохраненія единства, нужно или въ Богъ допустить безусловную нетерпимость, всеуничтожающій фанатизмъ; или же во всемъ созданномъ признать стремленіе стать любящимъ сыномъ. И въ первомъ случав покорность вол'в Аллаха выражалась бы-положительно-въ священной войив, въ обязанности быть орудіями истребленія для водворенія единства: а отрицательно-въ томъ, чтобы быть жертвами истребления, не противодъйствовать, а страдательно приниманть бользиь и смерть, не противодьйствовать и той естественной, столь же животной, какъ и истребленіе, страсти, которая проявляется въ многоженствъ, И чъма, на самомъ дълъ, отличается эта монотеистическая религія отъ тъхъ религій, которыя поклоняются и производительной, и истребительной сил'я?!... Надо сознаться, что язычество и јудео-магометанство различны только въ мысли, въ представленіи, въ догматѣ, и тождественны въ заповъдяхъ,

Магометанство силится, по подобію Аллаха, сплавиться въ одинъ молотъ (панисламизмъ, т. е. Авія и Африка, вооруженныя европейскимъ оружіемъ) для пораженія христіанъ. Христіанство же вовсе не думаетъ, что его задача расковать этотъ молотъ въ орудіе, обращающее смертоносную силу природы въ жывоносную, чтобы исполнилось пророчество. Христішиство не только не думаетъ объ этомъ, но разивживающею промышленностью прямо готовитъ себя въ жертву подъ этотъ молотъ.

По логикъ всеотеческой, раскрывающей причины небратства, недостаточно только обезоружить Исламъ; пужно припять еще во вниманіе условія, вызвавшія къ бытію религію войны. Исламъ не въченъ, но онь будетъ существовать до тъхъ поръ, пока степь и пустыня не станутъ нивою, а урожай на этой нивъ не будетъ обезпеченъ обращеніемъ орудій войны въ орудіе спасенія отъ голода, т. е. въ орудіе метеорической регуляціи.

4. Признаніе себя (по христіанскому критерію) смнами всёхь умершихъ отцовъ (смертными) было бы признаціємъ трансцендентности Бога (т. е. отсутствія Его въ мірѣ); но это было-бы такъ въ томъ случаѣ, если бы, признавая себя сынами всѣхъ умершихъ отцовъ, мы, ясѣ живущіе, не видѣли бы въ себѣ, не смотрѣли бы на себя самихъ какъ на орудіе Бога въ дѣлѣ возвращенія жизни отцамъ (имманентность Бога). Не удалять слѣдуетъ Безсмертное Существо изъ міра, оставляя міръ смертнымъ, несовершеннымъ, какъ не должно и смѣшиватъ Бога съ міромъ, въ коемъ царствуетъ слѣпота и смерть; задача заключается въ томъ, чтобы и самую природу, силы природы, обратить въ орудіе всеобщаго воскрешенія и чрезъ всеобщее воскрешеніе статъ союзомъ безсмертныхъ существъ. Вопросъ о трансцендентности и имманентности Божества можетъ разрѣшиться только тогда, когда люди въ своей совокупности сдѣлаются орудіемъ всеобщаго воскрешенія, когда слово Божіе сдѣлаются въ насъ дѣломъ Божінмъ

Если справедливо, что деизмъ есть принадлежность Семитовъ, а пантеизмъ — Арійскихъ племенъ, то ученіе о Троицѣ, какъ заповѣди, заключаетъ въ себѣ примиреніе этихъ племенъ; въ этой же заповѣди предписанъ миръ и всѣмъ колѣнамъ земнымъ.

 Учене о Троицъ, въ смыслъ согласія, можетъ считаться общепринятымъ. даже народнымъ; не называютъ ли «троицею нераздвльною» людей, которыхъ часто встрфчаютъ вмъстъ, полагая, конечно, что нераздъльность ихъ служитъ выраженіемъ согласія и пріязни; такъ говорятъ у насъ, такъ говорять, быть межеть, и въ другихъ христіанскихъ странахъ. Стоитъ только вникнуть въ эту ходячую, общеизвъстную мысль, чтобы придти къ такому ученію о Троицъ, котораго лишь касались богословы и то только мимоходомъ. Но и не одному народу принадлежитъ эта мысль; одинъ извъстный поэтъ Запада, даже Англіи, говоря о Священномъ Союзъ, нашель, что опъ также похожъ на Троицу, какъ обезьяна на человъка. Тутъ, очевидно, разумълась Троица не въ смыслъ догматическомъ, теоретическомъ, а въ смыслъ практическомъ, нразственномъ. И, конечно, не одинъ Байронъ имблъ такое понятіе о Троицъ. Такое же пониманіе Ея можно видъть и въ томъ, что мирные договоры залючаются во имя Троицы нераздъльной, манифесты же о войнъ во имя Троицы не пишутся.

5. Подобно тому, какъ не полюбопытствовали проникнуть въ смыслъ слова аллахъ, во имя коего совершаются такія жестокости, мы точно также не задавали себъ и вопроса, почему мирные и союзные договоры между христіанскими народами заключались во имя Троицы нераздѣльной, тогда какъ объявления войны, манифесты о ней не имъли такого «богосло» вія» (подобныя надписи на актахъ въ старину назывались богословіемъ). И это богословіе было не всуе произносимое, потому что было прямымъ приложеніемъ къ дѣлу. Отсутствіе троичнаго богословія даже въ старинныхъ актахъ древней Руси, собственно въ актахъ юридическихъ, (какъ это можно видёть въ сборникахъ ихъ), доказываетъ, что Троичность понималась именно въ томъ смыслъ, которому всякія гражданскія сдълки составляли полную противоположность. Только на духовныхъ завъщаніяхъ писалось полное троичное богословіе — (Во имя Отца и Сына и Св. Духа, но не во имя Троицы нераздёльной и безсмертной, требующей нераздёльности, которою обуславливается и безсмертіе), хотя акты эти далеко не выражають требуемаго троичнымь богословіемь, такъ какъ въ нихъ выражается забота о своемъ лишь потомствъ, а не о всъхъ живущихъ, о себъ и своихъ предкахъ, а не о всъхъ умершихъ, Впрочемъ, пожертвованія на церкви, на монастыри, на благотворительныя и воспитательныя учрежденія, безъ которыхъ едва ли было хоть одно духовное завъщание въ старой Руси, свидътельствуютъ о существованіи сознанія, хотя и смутнаго, что судьба завъщателя и его предковъ находится въ зависимости отъ дълъ, отъ дъйствій, не однихъ только собственныхъ его однихъ только строителей тайны поминовенія, но вообще отъ дъйствія всъхъ еще живущихъ. Такимъ образомъ, очевидно, если понятіе о Богъ Тріединомъ (въ смыслъ заповъди) и не было доведено до полнаго сознанія, тёмъ не менёе вёрное, хотя и неопредёленное чувство руководило христіанскими народами, когда они употребляли имя вераздібльной Троицы въ мирныхъ и союзныхъ договорахъ и воздерживались отъ употребленія этого Святъйшаго Имени при объявленіи войны и при совершеніи актовъ юридическаго и экономическаго свойства. И въ самомъ дълъ, нельзя же заключать кабальныя записи во имя Троицы, какъ нельзя во имя Троицы акцівнерныя и т. п. компаніи... Изъ этого ясно, что Троица можетъ служить критеріемъ для нравственной оцѣнки договоровъ, на которыхъ основываются общества разнаго рода Несомивнию, что основы ученія о Троиці лежать въ глубині человіческой совісти, которыя и руководять человъка въ его соціальныхъ отношеніяхъ, а между тъмъ, нъкоторые и до сихъ поръ еще ставять соціальныя отношенія внё этики, т е. науки о нравственности, Мысль объ осуществлении на землъ подобія Тріединому (подобно мысли о воскрешеній, которое и есть ея, Безсмертной Троицы, полное выраженіе), никогда не была чужда человъчеству, но никогда человъчество не ставило себъ цълью постепеннаго осуществленія такого подобія, даже никогда не дівлало, сознательно по крайней міврів, оцівнки различныхъ договоровъ, союзовъ, ассоціацій, съ этой высшей точки зрънія; оно, повидимому, даже опасалось затрогивать мысль объ оцівнків, потому что несчитало возможнымъ отказаться отъ такихъ договоровъ, ко торые явно противоръчили образцу. Не говоря уже о кабальныхъ записяхъ, даже договоръ о личномъ наймъ, не представляетъ ли явнаго нарушенія родственнаго образца, ибо наемникъ не сынъ; договоръ личнаго найма не можетъ быть заключаемъ во имя Троицы нераздъльной, неразрывной, потому что наемъ времененъ, только сынъ пребываетъ въ дому во въки. Соціализмъ, усвоивъ себъ только внЪшнюю форму Троицы не только забыль о душть, (т. е. о знаніи, о нувстві, какъ основахъ совершеннъйшаго общества), но и сдълалъ этугформу выраженіемъ всёхъ пророковъ, каковы политическая наглость, гражданская зависть, экономическое корыстолюбіе, разнузданная чувственность. Усвоивъ вившиюю форму, т. е. личину, маску Тріединаго Существа, соціализмъ отвергь внутреннее его содержаніе и объемъ, ограничивъ последній однимъ лишь поколеніемъ. Впрочемъ соціализмъ, будучи искаженіемъ совершеннъйшаго образца, былъ бы личиною, лицемъріемъ, если бы не отрицалъ христіанства; при отрицаніи же христіанства появленіе соціализма можно считать, наказаніемъ христіанству за лицем врное поклоненіе Троиц в, признаваемой лишь догматом в, а не запов'вдью.

Религія есть діло воскрешенія, только въ видів не полномъ, въ видів таинства. Сами того не сознавая, — объединяясь, мы участвуемъ въ ділів воскрешенія, участвуемъ въ этомъ ділів чрезъ участіе въ литургіи и въ службахъ къ ней подготовительныхъ, обнимающихъ весь день и всю ночь, чрезъ участіе въ Пасхів, въ Пасхів страданія, завершающей четыредесятницу, съ недівлями къ ней подготовительными, и въ Пасхів Воскрешенія, начинающей собой Пятидесятницу и недівли, за ней слівдующія, въ Пасхів,

обнимающей, слъдовательно, весь годъ. Но участвуя, такимъ образомъ, въ дълъ воскрешенія, мы превратили его только въ обрядъ. И пока не будетъ вибхрамовой литургіи, вибхрамовой Пасхи, т. е. всесуточнаго и всегодоваго дъла (метеорическаго, теллурическаго), до тъхъ поръ и воскрешеніе останется только обрядомъ и не будетъ согласія между храмовымъ и вибхрамовымъ дъломъ.

Можно сміло утвержвать, что человічество всегда візрило въ Бога согласія и оживленія (т. е. въ Тріединаго); но вынужденное прибъгать къ наказаніямъ, къ войнамъ, оно инстинктивно воздерживалось, какъ бы откладывало, употребленіе Его Свят'яйшаго Имени, словно чувствуя свое недостоинство, не теряя, однако надежды слъдаться когла-либо достойнымъ Его. Этимъ, въроятно, и объясняется, что въ суровое время ветхаго завъта встовчаются лишь рёдкіе намеки на Бога христіанскаго, въ коемъ обожено согласіе и оживленіе. Въ нъсколько лишь меньшей степени, но тоже самое умалчивание имени, въ коемъ заключены самыя высшія свойства Бога, мы видимъ и въ наше, новозапътное время. Такимъ умалчива ніемъ избъгалось нарушеніе тротьей заповъди, избъгалось лицемъріе. Богь Тріединый есть Богъ будущаго въка; только сознательно встунивъ въ дъло возкрешенія, мы не будемъ употреблять имени иного Бога, разв'в Тріединаго, Бога согласія или объединенія, Бога живущихъ для оживленія, или воскрещенія умершихъ [Троица согласія (нераздівльная и несліянная) и Троица оживленія (Живоначальная Троица)1.

Не удивительно ли, что ни аллахъ, требующій войны, пи Нераздъльная Троица, гарантирующая мирные и союзные договоры и отсутствующая на объявленіяхъ войны и своимъ отсутствіємъ, очевидно, ихъ осуждающая, не пробудили мысли, не вызвали испытанія, сравненія, не были сознаны; такъ что, заключая договоры во имя Нераздѣльной Троицы, даже не отдавли себѣ отчета въ томъ, что дѣлали. Такимъ образомъ, наше понятіе о Богѣ, хотя и песравненно высшее, несравненно чистѣйшее, чѣмъ понятіе поклонниковъ жлаха, не было еще проведено въ жизнь, не было даже поставлено хотя бы отдаленною только цѣлью для рода человѣческаго. До сихъ поръ это только мертвый догматъ, не имѣющій для жизни никакого значенія, а не живая заповѣдь, не долгъ полный и живой

Божественное Существо, Которое Само въ Себъ показало совершеннъйшій образецъ общества, Существо, Которое есть единство самостоятельныхъ, безсмертныхъ личностей, во всей полнотъ чувствующихъ и сознающихъ свое неразрываемое смертью, исключающее смерть, единство. такова христіанская идея о Богъ, т. е. это значитъ, что въ Божественномъ Существъ открывается то самое, что нужно человъческому роду, чтобы опъ сталъ безсмертнымъ. Троица—это перковъ безомертныхъ, и подобіемъ ей со стороны челсвъка можетъ быть лищь перковъ воскрешенныхъ Въ Троицъ нътъ причинъ смерти и заключаются, всъ условія безсмертія.

И не представляетъ ли она (эта идея, точиъе планъя самый законъ

любви, т. е. сущность христіанства? Въ единствъ, въ обществъ безсмертныхъ личностей, върность ихъ другъ другу, отеческая и сыновняя любовь, не имъютъ границъ въ смерти, какъ это у насъ, въ обществъ смертныхъ. Или върнъе, понятнъе сказать, потому и нътъ у нихъ смерти, что върность и взаимная любовь ихъ безграничны; у насъ же только воскрещеніе, отрицающее границу, полагаемую нашей върности смертью, уподоб-

ляетъ насъ Тріединому.

Въ возгласъ «Благословенно Царство Отца, Сына и Св. Духа,» относить и къ самой Троиць, какъ обществу сопарство можно вершенивишему, и къ обществу человъческому, если въ немъ осуществлается подобіе этому царству Отца, Сына и Духа Святаго, подобіе царству добровольному; и при томъ если осуществляется не въ отрицательномъ лишь смыслъ, не въ отрицаніи лишь своеволія, или раздѣльности, и неволія, или сліянности, а въ смыслі положительномъ, въ смыслі возвращенія жизни жертвамъ невозычи своеволія. По Григорію Нисскому - «Да пріндетъ Царствіе Твое» Евангелія Матоел (VI, 10), у Евангелиста Луки читается--«Да придеть Духъ Твой Святый на насъ и очистить насъ» - (въ нашемъ нынъшнемъ Евангеліи Луки такого выраженія въ Молитв'в Господней пътъ. Хі, 2); слъдовательно, это мъсто у Луки есть мольба о вдохновеніи или пробужденій нашихъ силъ для осуществленія этого Царства. Тотъ же Григорій Нисскій говоритъ, что въ самомъ имени Христосъ (помазанникъ) заключается указапіе на ученіе о Троиців; въ немъ узпаемъ и Помазавшаго (вдохновляющаго), Помазаннаго (вдохновленнаго) и Того, чрезъ Кого помазанъ, т. е. Духа Святого. Жизнь Троицы-вдохновеніс, для насъ же она-просвъщение, знание, но такое, которое не отдълено отъ дъла. Этотъ возгласъ - «Благословенно Царство Отца, Сына и Св. Духа» - составдяетъ одну язъ безчисленныхъ варіацій краткаго Сумвола Віры Христовой.

6. Осуществленное въ дъйствительности человъческое многоединство или всфединство, (мы говоримъ всф. - а не все-единство, желая тфмъ выразить единство личностей, а не отвлеченное всеединство), есть необходимое условіе пониманія Божественнаго Тріединства. Пока въ жизни, въ дъйствительности, самостоятельность лицъ будетъ выражаться въ розни, а единство въ порабощени, до тъхъ поръ многоединство, какъ подобіе Тріединства, будетъ лишь мысленнымъ, идеальнымъ. Если же мы не допускаемъ отдъленія дъйствія отъ мысли, то Тріединство будетъ для насъ не идеаломъ лишь, а проектомъ, т. е. не надеждою только, а заповъдью. Только дълая, осуществляя на леле, можно понимать. Потому и осталась Троица нераздъльная пустою формулою, что заключавшіе миръ вовсе не думали объ условіяхъ прочнаго въчнаго мира, содержащагося въ ученіи о Троицв нераздъльной. Божество тъмъ болье открывается, чъмъ болье мы входимъ въ объединение, и наоборотъ. Если наше мышление и знание образуются путемъ опыта, а опыть даетъ пока понятіє только о враждів и господствъ, такъ какъ въ дъйствительности мы видимъ или распадение на враждебныя другъ другу личности, (въ чемъ и выражается язычество), или

же магометанское поглощеніе одною личностью многихъ другихъ лично стей, то и становится яснымъ, что только торжество нравственнаго закона, и при томъ торжество полное, можетъ сдѣлать вполнѣ для насъ понятнымъ Тріединое Существо; т. е. мы поймемъ Его лишь тогда, когда сами (все человѣчество) сдѣлаемся многоединымъ, или, точнѣе сказать, всѣединымъ существомъ, и кегда единство не будетъ выражаться въ господствѣ, а самостоятельность личностей не будетъ проявляться во враждѣ, когда будетъ полная взаимность, взаимознаніе. Осуществленная человѣчествомъ христіанская идея о Богѣ не будетъ ли и осуществленнымъ закономъ любви? Внѣшній авторитетъ можетъ приводить къ молчанію, но не къ убѣжденію, не къ истинѣ; рознь же ведетъ прямо къ отрицанію истины. Для истины, слѣдовательно, вужны тѣ же условія, что и для блага, т. е. отсутствіе ига (или внѣшняго авторитета въ дѣлѣ знанія) и розни. Нѣтъ истины пи на Западѣ по причинѣ розни, ни на Востокѣ по причинѣ гнета.

7. Перваго сына человъческаго, т. е. того, кто не оставилъ родителей даже по смерти, и мы потомки не должны отділять въ своей мысли, въ своемъ поминовеніи, въ проектъ воскрешеніи, отъ его родителей. Мы должны считать его вмЪстЪ съ его родителями за одну нераздЪльную единицу, за нашего праотца. Мы и не будемъ раздълять ихъ въ мысли, если на дъль будемъ составлять подобныя имъ нравственныя единицы, потому что и оставившихъ насъ, умершихъ, будемъ соединять тогда въ мысли прежде, чёмъ будутъ возстановлены они и на дёлё. Если же сынъ, сдёлавшись самъ отцомъ, оставляетъ, забываетъ своихъ родителей по смерти ихъ, то онъ не есть уже сынъ человъческій, ибо образы родителей, остающієся по смерти ихъ въ душт сыновъ, составляютъ отличительную черту человъка. Для ученыхъ, какъ особаго сословія, эти образы - только представленія, а для всъхъ людей-проекты; послъднее естественно, можно даже сказать -всеобще, а первое - искусственно. Сынъ, - не оставившій родителей, есть первый сынъ человъчсскій, оставивший же родителей есть первый блудный сынъ. Оставленіе сынами родителей и есть первое паденіе, гетеризмъ же и избіеніе простарълыхъ родителей сынами есть самое глубочайшее паленіе. Матріархальныя и натріархальныя состоянія суть уже возстановленіе, но еще не полное. Точно также, какъ «гражданское общество», древняя и новая цивилизацій суть новос, второе, но тоже не полное паденіе. Полнымъ паденіемъ быль бы всеобщій гетеризмъ, или стадное состояніе; но это только идеалъ, мечта, утопія гражданскаго общества, и при томъ только тъхъ изъ общества, коихъ называютъ передовыми. Каждое изъ означенныхъ состояній им'ветъ свое религіозное выраженіе: въ патріархальномъ и отчасти матріархальномъ состояній чтутъ предковъ; цивилизація древняя и новая чтитъ не умершихъ, а живущихъ, предпочитаетъ молодыхъ старикамъ, отцамъ, и последнихъ оставляетъ ради первыхъ; это культъ языческихъ Афродиты и Арея. Только стадное состояніе, если оно когда-либо дъйствительно существовало въ прощедшемъ, или же осуществится (въ строгомъ смыслъ) въ будущемъ, - не можетъ имъть религи. Опредъляя благо неоставленіемъ родителей, а эло паденіемъ, удаленіемъ отъ нихъ, мы слъдуемъ Евангельскому критерію. Если человъкъ можетъ быть опредъленъ словомъ «любы» (желаніе, воля), то дитя есть также «любы,» но любовь не половая, не корыстная, и не родительская, а сыновняя. Признавая же сыновнюю любовь за сушность дитяти, принимаемаго за критерій, мы не можемъ и не должны отдълять его (дитяти) отъ отца; и такое отдъленіе, оставленіе должны считать эломъ, а всякую замъну отцелюбія вешелюбіемъ, женолюбіемъ и т. н.— порокомъ.

Итакъ тотъ, кто первый по чувству любви (Примъчане 14-е) до конца не оставляль своихъ родителей, не оставляль ихъ при жизни, хотя и могь жить отдъльно по своему совершеннольтію, по своей способности къ самостоятельной жизни, не оставляль и посліз смерти, этотъ то человъкъ и былъ, можно сказать, первымъ сыномъ человъческимъ, положившимъ начало родовому быту, родовой религіи (культъ предковъ) и, вообще, человъческому обществу.

Если-бы признать, что человъческій родь имъсть многихь родоначальниковь, появивникся въ разныхъ мъстахъ земного шара, и это доказывало-бы лишь то, что человъкъ не случайное явленіе, что сознаніс смертности, а слъдовательно, и стремленіе къ воскрешенію, есть необходимость. Единство человъчества не нарушится отъ признанія многихъ родоначальниковъ, ибо единство общаго дъла, воскрешенія, есть высшее единство

Этотъ первый сынъ человъческій, составившій со своими родителями первое человъческое общество, основанное на чистой взаимности, которая между родителами была результатомъ не полового уже влеченія, а между родителями и сыномъ не была слъдствіемъ корыстнаго чувства, на взаимности, которая не кончалась ни съ прекращеніемъ полового влеченія между родителями, ни съ прекращеніемъ нужды въ родительской поддержють для сына, этотъ первый сынъ человъческій, составившій со своими родителями какъ бы одно нераздѣлимое существо, или, върнѣе, эта первая нравственная единица и была нашимъ праотцемъ.

Изъ такой семьи, путемъ развитія и притомъ односторонняго, могло произойти, какъ исключительное господство родства по матери, такъ и по отцу, какъ матріархальныя, такъ и патріархальныя формы; а путемъ паденій могъ произойти и такъ называемый гетеризмъ. Принимать же это стадное состояніе, въ которомъ младшее поколѣніе избиваетъ старшее, за первобытное, значитъ принимать не человѣческое состояніе за начало человѣка. Если слово, какъ хранилище опыта жизни, есть существенное свойство человѣка, то вмѣстѣ съ явленіемъ слова авторитетъ старцевъ становится очень высоко. Письменное слово, собственно фонетическое письмо, которое дѣлаетъ, повидимому, ненужнымъ опытъ, возвышаетъ юношество; таково нынѣшнее состояніе, при коемъ младшее поколѣніе считаетъ себя выше старшаго; но это настолько же основательно, насколько вѣрно, что теорія выше опыта, что теорія можетъ родиться и существовать безъ опыта.

Семья и должна бы была оставаться нравственной единицей, независимо отъ числа сыновей и дочерей, независимо отъ смерти родителей, разрушавшей единство. Всъ сыны и дочери, сколько бы ихъ ни было, суть единъ сынъ, если нътъ между ними раздъловъ, а раздъловъ между ними не будеть въ такомъ только случав, если обязанность полдержанія подителей при жизни превратится по смерти ихъ въ искреннее стремление къ возстановленію жизни родителей. Безъ этого стремленія нѣтъ сына, т. е, единаго сына при множествь, какъ ибтъ и братства; безъ этого стремленія раздіблы будуть необходимостью. Семья же, поставившая вышезначенное стремленіе своєю ціблью, была бы проявленіемъ двухъ добролівтелей: во 1-хъ, безкорысты, въ такой семь в не было бы поклонения вещи, идолопоклонства; а во 2 мъ, любви всеобщей, чистой, т. е. христіанской. Но христіанство будеть платоническимь, т. е. идеолатрією, если стремленіе къ возстановлению останется только стремлениемъ и не сдъдается актомъ всеобщаго воскрешенія. Въ этомъ жё великомъ акть, проявится третья добродѣтель, или, лучше, первая и единственная, заключающая въ себѣ всѣ другія, уподобленіе Тріединому Существу.

8. Скорбь сына надъ смертью отца есть истинно-міровая, потому что эта смерть, какъ законъ, (или, върнъе, какъ неизбъжная случайность), слъной природы, не могла не отозваться сильною болью въ существъ, пришедшемъ въ сознаніе, въ существъ, чрезъ которое можетъ и долженъ осуществиться переходъ отъ міра слібной природы къ міру, въ которомъ царствуетъ сознание и въ которомъ потому и не должно быть мъста смерти. Это истинно міровая скорбь есть и объективно-міровая, насколько всеобща смерть, и субъективно міровая, насколько всеобща печаль о смерти отцовъ. Истинно-міровая скорбь есть сокрушеніе о недостаткъ любви къ отцамъ и объ излишкъ любви къ себъ самимъ; эта скорбь объ извращеній міра, о паделій его, объ удаленій сына отъ отца, следствія отъ причины. Скорбь же не о томъ, что отцы наши умерли, а мы пережили своихъ отцовь, слъдовательно, не имъли къ нимъ достаточной любви, а о томъ лишь, что сами умремъ, не можетъ быть истинно міровою, это скорбь лишь мнимо міровая. Точно также не можеть быть названа міровою и скорбь, не выходящая изъ круга интеллигенціи, которая и сама не есть міровая ни по своему объему, ни по содержанію. Требовать счастья, ничьмъ не заслуженнаго, требовать всъхъ благъ безъ труда, и сокрущаться о недосягаемости того, чтобы все принадлежало одному, это значитъ желать одному пріобр'єсти то, что должно и можетъ принадлежать лишь всъмъ; скорбь о недостижимости этого не только не міровая, но даже самая эгоистическая, все, кром'в своего личнаго блага, исключающая,

Оберманъ сознается, что онъ не былъ несчастливъ, но онъ не былъ и счастливъ - вотъ вина Бога и міра противъ него; почему весь міръ не созданъ къ его услугамъ, — вотъ на что жалуется Оберманъ. Рене, не участвуя ни въ какой дъятельности, и особенно въ низкой дъятельности добыванія насущнаго хлъба, не спрашиваетъ себя, имъетъ ли онъ право жить,

а скорбить только о невозможности наслаждаться. Вообще, сокрушеніе о невозможности счастья въ одиночку, даже о невозможности счастья одного лишь, хотя бы и цёлаго поколёнія, не можеть быть названо міровою скорбью... Равнымъ образомъ не можетъ быть названа міровою и такъ называемая гражданская скорбь, каковы сокрушенія, вызванныя неудачами Французской революціи, о неосуществившихся идеалахъ эпохи возрожденія, которые къ тому же, (нельзя этого не зам'ятить), и весьма ограничены. Христіанская міровая скорбь есть сокрушеніе о розни (о враждів, о ненависти, со вобми ея последствіями, т. е. страдаціями и смертью); это сокрушеніе или печалованіе есть покаяніе, какъ ибчто активное, заключаюшее въ себъ надежду, чаяще, укование; т. е покаяще есть призначие своей вины въ этой розни и своей обязанности въ дѣлѣ возсоединения во всеобщей любви, устраняющей всів послівдствія розни. Буддизмь, отрицательный, нассивный, тоже скорбить о зда, по не въ резии, венависти и враждъ видить онъ величайшеее эло, также какъ не въ возсоединении, не во всеобщей любви видить величайщее благо; напротивь, буддизмь изувется уничтожить всякое эло отреченіємъ отъ всякой любви и привызанности, Онъ поощряетъ жизнь въ одиночку (въ разъединенія), въ пустынѣ, жизнь для постояннаго созерцательнаго бездійствія, а затімь скорбить о призрачности міра! Какъ будто не только мысли, мечты, но и самыя проявлены силь природы, нами неуправляемой, могуть быть чъмъ либо инимъ, кромі неуловимыхъ, неудержимыхъ, исчерающихъ явленій, которыя трудноотличить отъ призраковъ, миражей, такъ что и жизнь делается или легкимъ, пріятнамъ, но обманчавамъ сномъ, иля же тяжельмъ кошмаромъ! Явленія природы и будуть приэраками, пока не стануть произведеніями совокунной воли, дъйствіемъ всяхъ людей, какъ орудій Бога. И представленія будуть призрачни, будуть мечтами, пока не стануть проектами этихъ произведений совокупной челозъческой и проявляющейся въ ней Божественной поли.

Итакъ, въ чувствъ скорби перваго сына человъческаго, сожальния о потеръ отца зародилась та міровая скорбь о тлѣнности всего, о вгеобщей смертности, въ которой природа впервые дошла до сознанія своего несовершенства, и съ зарожденіемъ которой положено начало обисвленію міра, начало эпохи человъческой, въ которую міръ долженъ быть возсозданъ силами самого человъческой, въ которую міръ долженъ быть возсозданъ силами самого человъческой, въ которую міръ долженъ быть возсозданъ силами самого человъка. И безъ этой сыновней добродътели, безъ родового быта, мы никосда не могли бы понять высокаго ученія о Тріединомъ Богъ, ученія изумительнаго и, по своему величію, едва досягвемасо для самихъ какомихъ умовъ, по чувствующейся же въ немъ сердечной теплотъ, доступнаго даже дътскому вониманію

9. Народъ, который не могъ удовлетвориться безсыновнимъ Богомъ Ислама и богами, покровительствовавшими оставленію сынами отцовъ и равнодушными къ братству, народъ, поспѣшившій тотчасъ по принятіи христіанства канонизировать братскую и сыновнюю любовь въ лицѣ Бориса и Глѣба, этотъ народъ не только нашелъ полное удовлетвореніе сво-

имъ самымъ высшимъ идеальнымъ требованіямъ, требованіямъ критерія, согласнаго съ Евангеліемъ, въ въръ въ Тріединаго Бога, но онъ вмѣстѣ съ тъмъ увидълъ также, что его дъйствительное, реальное положеніе недостойно того, что требуется върою въ христіанскаго Бога; и такимъ образомъ испытаніе въръ стало для него самоосужденісмъ, покаяніемъ.

Въ исповъдании Сумвола Бъры, во всъхъ трехъ его главныхъ частяхъ, заключается и покаяніе, и об'ять исправленія, т. е. искупленія, заключаются и обличенія, и запов'єди. Въ первой части Сумвола, испов'єдуя Бога Вседержителемъ и Творцомъ Міра, мы не можемъ не каяться въ расхищеній созданнаго Имъ, должны признать себя истребителями и разрушителями, не поддерживающими, а разруціающими порядокъ въ природъ, И, не отрекаясь отъ подобія Ему, мы не можемъ видъть своего назначенія въ присвоеній лишь того, что не создано нашимъ трудомъ, въ томъ, что-бы быть собственниками созданнаго Богомъ міра. Наше назначеніе можеть заключаться только въ томъ, чтобы быть орудіями исполненія воли Божіей въ міръ, орудіями управленія тою силою, которая, будучи предоставлена своей следотъ, песетъ голодъ, болъзни и смерть, несообразно нуждамъ распредъляетъ свои средства и дары, несетъ дождь туда, гдъ его не надо, сожигаетъ тамъ, гдъ нужно только согръвать и т. п. Итакъ мы виновны не въ томъ только, что дълаемъ (хищничество), но и въ томъ злъ, которое происходить по нашему бездъйствію. Нельзя даже сказать, что Богь создали слъпую силу, ибо Онъ создаль и разумную, и только по бездъйствію послъдней творить эло первая. Поэтому заповъдь, заключающаяся въ первомъ членъ Символа Въры, требуетъ отъ всъхъ безъ исключенія и знанія природы, и управленія ею, чтобы обратить ее изъ смертоносной въ живопосную.

Ученіемъ объ Единородномъ Сынѣ Божіемъ (вторая часть Сумвола) призываются всѣ люди къ признанію себя сынами всѣхъ умершихъ отцовъ и, слѣдовательно, братьями всѣхъ живущихъ, призываются къ познанію себя сынами, внуками, потомками отцовъ, дѣдовъ, предковъ. И такое познаніе есть исторія, не знающая псключеній, не знающая людей недостойныхъ памяти, и притомъ безъ различія званія, пола и т. п. Такая исторія нынѣщнее имснословное лишь поминовеніе должна превратить въ полное знаніе.

Въ учени о Сынт человъческомъ подразумтвается и дочь, насколько въ ней общаго съ сыномъ, и притомъ не тогда лишь, когда говорится о рожденіи, а именно и тогда, когда говорится о Сынт, какть о Словт, т. е- о знаніи такомъ, съ котораго начинается уже уподобленіе. Это значить, что и дочь обязана участвовать не только въ знаніи всту отцовъ, познаваемыхъ какть единый отецъ, но и въ знаніи природы, какть средства обращенія слітой, смертоносной силы въ жидоносную. Ученіемъ же о Духть Святомъ (3-я часть Сумвола Втры) дочь человтическая, въ особенности, призывается къ познанію себя не въ отдітьности, или розни, а въ совокулности, призывается къ познанію себя не въ отдітьности, или розни, а въ совокулности, призывается къ сану муроносты (живоносной, жизнь приносящей),

что несравненно выше женщины врача, несущей только исцълене. И притча о блудномъ сынЪ, относится не къ однимъ сынамъ. Забвене братства и Бога, какъ Существа соверщеннъйшаго, напоминающаго намъ о нашемъ несовершенствъ, недостоинствъ, ведетъ насъ къ самосознанию, дълающемуся сознаніемъ собственныхъ достоинствъ, нашего предъ другими превосходства; потому-то Ємны человівческіе и должны постоянно имість предь очами Сына Божія, а дочери человівческія - Духа Божія; въ этомъ смыслів и говорится о подобін однихъ Сыну Божію, а другихъ Духу Святому. Но согласно ли поступаемъ мы съ евангельскимъ критеріемъ, когда Духа Святого принимаемъ за образецъ для дочери человъческой? Не принимать за образецъ для лицъ и для общества Бога единаго, чтимаго въ трехъ лицахъ, было бы лишь неискренностью, равнодушіемъ, мертвою вѣрою; подъ образомъ-же дътей, которымъ принадлежитъ Царство Божіе, слъдуетъ разумъть любовь къ отцамъ, любовь не сыновнюю только, но, конечно, и дочернюю. Если же Царство Божіе есть подобіе Божества, то и само Божество есть одухотворенные Сынъ и Дочь, безграничную любовь къ Отцу питающіе.

Въ постановленіяхъ апостольскихъ (кн. 2, ст. 26-я) епископъ сравнивается съ Отцомъ, дьяконъ-съ Сыномъ, а дьяконисса - съ Духомъ Святымъ. Если же мы, вмъсто епископа поставимъ всъхъ отцовъ, вмъсто дьякона-всёхъ сыновъ, а вмёсто дьякониссъ - всёхъ дочерей, то получимъ сравненіе чуждоє сословности, т. е. истинно кафолическое. Если-же подъ отцами разумъть всъхъ умершихъ, то діаксиство (т. е. служеніе сыновнее и дочернее) получитъ опредъленное значение, значение воскрешения. Въ монашеской Троицъ, не столько христіанской, сколько платонической, нътъ мъста для дочери, хотя въ дочери, присно дочери, нътъ ничего чувственнаго, ибо въ ней исключено все супружеское и материнское и оставлено только дочернее (т. е. долгъ къ родителямъ); слёдовательно тутъ не исключена ви одна женщина, такъ какъ не всъ женщины супруги и матери, но всъ дочери. Если въ ученіи о Троицъ Духъ не будетъ представленъ образцомъ для дочери, то сама Троица обратится въ безжизненную, монашескую, Платоновскую, или платоническую; если-же дочь не будетъ подобіємъ Св. Духа, не будеть духомъ любви, то проникнется духомъ разрушенія, нигилизма. (Примъчаніе 15-е).

Въ ученти о Троицъ заключается путь для совокупнаго дъйствія человъческаго рода, законъ всемірной исторіи не въ смыслъ знанія, а въ смыслъ указанія пути. Въ ученіи о внутренней жизни Трієдиннаго Существа заключается откровеніе объ общемъ дълѣ всеобщаго воскрешенія, открывается истинный путь, или ходъ, этого дъла. Наше слово есть знаніе объ отцахъ-предкахъ и о природъ, какъ средствъ возвращенія жизни. И это слово есть нашъ сынъ, какъ совокупность всъхъ сыновъ, если образованіе всеобще и участіе въ знаніи (исторіи и природы) обязательно для всъхъ безъ исключенія. И это слово не останется лишь представленіемъ, поминовеніемъ отцовъ-предковъ, не останется художественнымъ лишь изб-

браженіемъ, когда знаніе природы обратитъ смертоносную силу въ живоносную, ибо тогда ноколѣніе, совершившее это, будетъ имѣть своимъ сыномъ безсмертныхъ отцовъ, а не смертныхъ сыновъ.

а) Итакъ въ учени о Тріединомъ Богѣ данъ намъ не только обравець совершенивишаго общества, но въ немъ же начертань и самый путь къ осуществленію этого общества. Покрытое мракомъ непостижимости въ Ветхомъ Завътъ, въ Новомъ Божественное существо раскрываеть свою внутрениюю жизне, чтобы показать намъ, чьмъ мы должны быть въ нашей родовой совокупности, въ чемъ наше общее дъло, нашъ долгъ. Откровеніе пачинается возвідценіемъ, что въ Божественномъ Существії раждается. пребываеть, - есть Сынъ единородный. Это величайшее откровеніе со сторо ны Бога и величайшее открытіе со стороны человіка. Обращаясь къ себіт, мы находимь, что рождение есть и у насъ, какъ и во всей природъ, но оно безсознательное, невольное, слъпое, оно есть постепенное отдъление, отчужденіе сыновъ, рожденныхъ, отъ отцовъ, рождающихъ, и даже возстаніе первыхъ противъ послъднихъ; оно есть, слъдовательно, распаденіе (небрат ство) сыновъ, или противобратское соединеніе противъ отцовъ, это--эво люція или революція; потому что рождающее еще не стало «воспитывающимъ.» или «образующимъ» всёхъ сыновъ, какъ одного сына, сына единороднаго, носяшаго въ себъ «обравъ» Отца. Таковъ первоначальный смыслъ «образольнік», нынъ произвольно понимаемаго и примъняемаго въ дълъ «простащенія»; и согласно этого смысла школы сыновь и дочерей нельзя отдъяять отъ музея, какъ намятника отцовъ,

Наука обо всёхъ отцахъ, какъ объ единомъ, есть исторія, представляющая идеальное единство, несмотря на постоянныя раздоры; наука есть сознание потомка объ отцъ-праотцъ. Если откровение со стороны Бога есть откровеніе совершенства и указаніе на долгь, на то, что должно быть, то сознаніе своей виновности есть открытіе челов'якомъ своего неподобія Богу. Сознаніє, что рожденіе наше стоить жизни отцамь, что мы вытівсняемъ ихъ, есть сознаніе нащей виновности. У насъ нътъ сына, какъ одного сына, сына едипороднаго, а потому если у нашихъ сыновъ и есть еще любовь къ отцамъ, то эта любовь безъ знанія и силы и не можеть предохранить отцовъ отъ смерти. Въ чемъ нашъ недостатокъ, наше недо стоинство, это поясияетъ ламъ дальнъйшее откровение; сно говоритъ, что сынъ есть Слово Вожіе, а не безсознательно рожденное существо; и мы не можемъ не сознаться въ своемъ недостоинствъ, нечистотъ, ибо если мы и не отъ одной похоти раждаемся, то и не безъ нея. Сознавая, что и въ насъ есть также логосъ, - разумъ, наука, - (Примъчание 16-е), который, какъ бы искупляеть естественныя послъдствія рожденія, возстановляя вытисненное имъ, мы сознаемъ възгоже время, что это возстановление происходить только въ области мысли; и Откровеніе, какъ бы предупреждая уподобленіе нашего слова Божественному, указываеть намъ, что Сынъ есть истинный Богь, действительное Существо, а не мысленный только образъ Отца; и мнимое, мысленное, словесное только возстановленіе небыло

бы Бму подобіемъ. Для дъйствительнаго Ему уподобленія нужно, чтобы генеалогическое древо человъчества было не древомъ только знанія, но и древомъ жизни, въ коемъ внутреннее родство стало бы явнымъ внъшнимъ, осязательнымъ, а не неопредъленнымъ чувствомъ, какъ нынъ есть. Говоря о сынъ человъческомъ мы разумъемъ, конечно, и дочь человъческую, су щество, неотдълимое отъ отца по иден и цъли Говоря о Сынъ Божіемъ, разумъемъ и Духа Божія, не сливая и неотдъляя рожденія и извожденія этого двуединаго Существа, неотдълимаго отъ Бога Отца. Единство безъ сліянія, развичіе безъ розни, есть точное опредъленіе «сознанія» и «жизни». Тогда какъ сліяніе и рознь, т. е, единство, перешедшее въ сліяніе, и различіе, сдълавшееся рознью, суть опредъленія «сивлоты» и «скерти.» Поэтому требованіе превращенія слівной, смертоносной силы въ разумную и живоносную есть требованіе, заключающееся въ догматѣ Троицы, а исполненіе этого требованія и составляєть дъло человъческаго рода,

Содержаніе догося изм'вняется вм'вст'в съ изм'вненіемъ отношеній между людьми; если бы не было раздъловъ, если бы всъ сыны были однимъ сыномъ, то и логосъ представлялъ бы совокупность индивидуальныхъ образовъ всъхъ отцовъ, какъ одного отца, т. е. генеалогію, что и было отчасти при родовомъ бытъ. Первоначальный бытъ человъка былъ родовой; первое слово, первое знаніе рода было родословіе; одно изъ древнъйшихъ произведеній, книга Бытія, и есть родословная. Забвеніе, или отреченіе отъ праотцевъ и, всябдствіе того, распаденіе рода исказили логосъ, родословную; родъ человъческій распался на безродныхъ, худородныхъ, благо-или высоко-родныхъ, чужеродныхъ, инородныхъ, не соединенныхъ даже общимъ долгомъ, повинностью, и, переставъ быть патрократіею, утратилъ общую цъль, пересталь быть совокупною, послъдовательно дъйствующею силою въ видахъ возстановленія жизни. Содержаніе логоса было-бы полно, если бы не явились въ человъчествъ безродные, худородные, патриціи, плебей и т. п. Для сословія ученыхъ логосъ есть совокупность отвлеченныхъ только опредёленій, какъ для художниковъ совокупность только типовъ, а не индивидуальныхъ образовъ. Вся филосфія есть представленіе родового быта въ отвлеченной формъ. Для философіи Слово Божів, или Премудрость есть поэтическое олицетвореніе (персонификація) Божественнаго Разума, проявившагося въ мудромъ устройствъ міра; для философіи это - творческій планъ, или идея Бога о міръ, т. е объ относительномъ, условномъ (зависимомъ, рабскомъ), ограниченномъ, конечномъ тт. е. смертномъ). Но только философы могутъ думать, что Богъ отъ въчности задумалъ создать мірь ограниченныхъ, смертныхъ существъ, и видъть въ такомъ плаит премудрость, имманентную Богу, приписывать ей предикатъ втиности и безконечности. Лучше было бы философіи сознаться въ собственной ограниченности, чъмъ Богу приписывать мысль создать ограниченныя существа, подчинить существа разумныя слъпой силь, существа чувствующія отдать на жертву безчувственному! лучше бы сознаться человъку, что онъ ограниченъ по своей винъ, по недъятельности, по несогласію между собою,

чёмъ приписывать Богу мысль держать насъ въ вѣчной ограниченностиј Достаточно одного согласія между людьми, благодаря враждѣ ограничивающими другъ друга, чтобы человѣчество стало силою. Правда, для философовъ, не признающихъ Тріединаго Бога, раздоръ есть условіе самого существованія личностей; для насъ же согласіе, соединеніе, е ть условіе нашей силы, — согласіе, а не сліяніе, приводящее къ смерти. Безъ вѣры въ Тріединаго, какъ основы мышленія и дѣйствія, разума и воли, не можетъ быть даже и вопроса о братствѣ. Люди не были бы конечны и ограничены, если бы была между ними любовь, т. е. если бы они всѣ составляли одну объединенную силу; но они потому и смертны, потому и ограничены, что нѣтъ между ними единства, любви (Примѣчаніе 17-е).

б) Но если Сынт, есть истинный Богъ, а наши умственныя чада не истинный, дъйствительный, живой человъкъ, то и существо человъческое не исчернывается одною умственною, представляющею способностью, а заключаетъ въ себъ и волю дъйствующую. Но воля эта не выходитъ изъ узъ кихъ предъловъ индустріализма, создающаго только мертвое подобіе живой природы, (напр. мертвыя ткани, вмъсто живыхъ естественныхъ покрововъ), и работающаго только для живыхъ, а не для возсозданія мертвыхъ, только для себя, а не для отцовъ. Мы не можемъ сказать, что не имбемъ способности къ дълу, но должны сознаться, что наша способность не проявляется въ надлежащемъ дъйствіи, т. е. мы - сыны, уклонившіеся отъ истиннаго пути, сыны безпутные, распутные, блудные. Само земледёліе, хотя оно и имъетъ дъло съ живою природою, съ живыми силами, и обращая прахъ предковъ въ пищу потомкамъ, хотя и носитъ въ тоже время эту пищу на могилы умершихъ, не возстановляетъ однако жизни отцовъ въ дъйствительности; такъ что земледълје со всъми его обрядами есть только прообразъ воскрещения, есть воскрещение только въ живомъ воображеній сельскаго язычества; т. е. село также лишь мнимо служить умершимъ отцамъ, какъ городъ недвиствительно служитъ себъ, живымъ.

Наконецъ, есть художество, которое мысленный образъ міра воспрочаводить во внѣшнихъ формахъ, влагаетъ, какъ говорять, жизнь, душу въ свои произведенія; но эта душа не отвывается на наше чувство, художественное произведеніе есть мертвое твореніе, идолъ, живой только въ воображеніи городского идолопоклонства, подобный, а неединосущный самому художнику сынъ, по содержанію же своему отецъ, потому что, выражая въ своихъ произведеніяхъ себя, художникъ тѣмъ самымъ, по закону наслѣдственности, не можетъ не изображать своихъ родителей, но дѣлаетъ это невольно, тогда какъ обязанъ поставить себѣ это цѣлью, ибо каждое поколѣніе преступно, хотя и невольно, въ смерти родителей, а по тому и несетъ долгъ воскрешенія, и не мысленнаго только или художественнаго, но дѣйствительнаго, личнаго, ибо и Сынъ Божій есть лицо-Какъ логосъ, или знаніе, есть образъ міра, возстановленный въ области мысли, такъ и искусство есть также образъ міра, воспроизведенный образно, словесно, музыкально, т. е. всѣми художественными средствами; и

если бы всё живуще сыны были однимъ сыномъ безъ раздёловъ семей. ныхъ, сословныхъ, народныхъ, безъ выдъленія города воъ села, то художество было бы однимъ храмомъ съ изображеніемъ всёхъ отцовъ, всёотеческимъ храмомъ - музеемъ; но пока слово не станетъ двломъ, плотыо, пока подобіє не будеть дійствительностью, мы будемь иміть только тінн отцовъ. (Въ произведенияхъ искусства типъ заменяетъ отцовъ, а прототипъ-предковъ) Чтобы уподобиться Божеству, дъятельность человъческаго рода должна быть действительнымь поскрещениемь. Всеобщее воскрещеніе есть высшій критерій истины, ибо очевидность явится при этомъ не въ переносномъ смыслъ, какъ у Декарта, а въ прямомъ. Въ учения о Божественномъ Тріединствт, о рожденіи Сына Божія, мы водимъ законъ воскрешенія, въ воплощенномъ же Богочелов'які, [Который для в'трующихъ есть дъйствительное лицо, а для невърующихъ идеальное изображеніе—(это 🕏 начить, что, различаясь въ мысли, они, вѣрующіе и невѣрующе, могуть быть согласны въ дблв, а общее дбло приведетъ ихъ къ согласію и въ мысля)], мы видимъ примъръ, образецъ дійствія, и въ этомъ образців намі представлены: въ 1-хъ-могучая сила любви, способная исців лять, оживлять, утишать бури, стихійныя силы; и во 2-хъ еще болбе могучая сила, способная оставаться безгласною противь клянущихь, благословлять распинающихъ (4-й чл. Сум. Въры); т. е эта сила активна, правяща надъ нечувствующими, необузданными сплами природы, и страдательна, даже сострадательна къ существамъ, способнымъ къ страданю, котя и заставляющимъ страдать Его Самого.

Не отдъляя воскресенія Христа отъ нашего, отъ всеобщаго воскрешенія, вину невоскрешенія мы должны приписать себъ, какъ и вину удаленія Христа отъ земли, или вознесенія Его на небо; точно также и милостивое или грозное возвращеніе Его на землю мы можемъ ожидать отъ своего же объединенія въ дълъ воскрешенія.

Crporie монотенсты, чтобы сохранить единство, не допускали никакой жизни въ Божествъ; тогда какъ аріане не могли остаться при такомъ безжизненномъ пониманіи Бога, но переносили въ божественную жизнь политическія, юридическія, соціальныя отношенія, допускали власть и подчиненность, слъдовательно, вносили въ Божество даже господство и рабство, отношенія совершенно вибшнія; православіе же допускало въ Богъ только Сыповство и Отечество. Точно также аріане переносили на Божественное Существо изъ жизни городской, руколъльной, деміургическія, ремесленныя дъйствія, они приписывали Богу произведенія, созданныя не изъ собственнаго существа, а изъ чуждой Ему матеріи, и не всеми силами, а однимъ лишь вибшнимъ дъйствіемъ. Православіе же, руководствуясь родственнимъ чувствомъ, первобытнымъ и общимъ всъмъ людямъ, допускаетъ въ Божественномъ Существъ рождение и исхождение изъ собственнаго Существа, производимыя всеми внутренними силами разума, чувства и воли. Аріанство было выраженіемъ исключительно интеллигенціи, православіе же-народа и интеллигенціи, насколько послідняя еще не утратила родственнаго

чувства. Аріанизмъ не уничтожился, а вновь возродился въ социніанствії какъ и язычество въ гуманизмъ. Аріанизмъ и язычество и не могутъ исчезнуть, пока существують, кром'в родственныхъ отношеній, гражданскія, экономическія, политическія и т. п. Всв эти ереси уничтожатся, исчезнуть лишь тогда, когда между людьми останутся одни родственныя отношенія, какъ самыя высшія, чист вінція; будуть же установлены между людьми такія отношенія тогда только, когда для смновъ человъческихъ образцомъ будетъ Сыпъ Божій, а для дочерей Духъ Святой; и пока мы не поставимъ себъ итлью этотъ образецъ, онъ и не можетъ быть осуществленъ, не можеть найти своего приложенія къ обществу. Но, называя Божественное Слово Сыномъ, православіе потому, конечно, не называло Духа Божественнаго Дочерью, что въ жизни соціальной дочь стояла несравненно ниже Сына, такъ что можно было опасаться скорве унизить Божество такимъ названіемъ, чъмъ возвысить дочь во мивній общества. Однако въ этомъ допущения Дочери-Духа, какъ и Сына-Логоса, не только и втъ ничего языческаго, допускавшаго въ Божественномъ Существъ супружество, мужа и жену, а\_ слъдовательно и безсознательное рожденіе, но ничего нътъ и аріанскаго, также переносившаго въ Божественное Существо нъчто несовершенное изъ человъческой жизни. Въ въковомъ, постепенномъ переходъ отъ подчиненности слъпой силъ природы, отъ супружества и рожденія, къ соединенію въ общей любви ко всёмъ родителямъ всёхъ сыновъ и дочерей для дъла всеобщаго воскрещенія, въ этомъ именно и заключается усвоеніе ученія о Сынъ и Св. Духъ въ ихъ отношеніи къ Отцу, усвоеніе ученія о Троицѣ или рѣшеніе вопроса о причинахъ неродственности и о средствахъ воэстановленія всемірнаго родства. По ученію Евномія Духъ Святый есть высшее созданіе, сотворенное съ цівлью просвібщать и научать; но тъмъ не менъе просвъщающему существу Евномій не давалъ равнаго мъста съ Отцомъ и Сыномъ, и этимъ, можно сказать, ослаблялъ свътъ самой Троицы. Если роду человъческому, состоящему изъ сыновъ и дочерей, сиротъ, утратившихъ отцовъ, нужно имъть свой образецъ въ Тріединомъ Богѣ, то только не ставя дочь ниже сына въ обязанности къ отцамъ, мы найдемъ этотъ образецъ въ Сынъ Божјемъ, въ Духъ Святомъ и въ ихъ отношении къ Отцу. Въ понятии сына и дочери выражается отношеніе къ родителямъ; всякія другія отношенія между сынами и дочерьми. кром'в соединенія ихъ въ любви къ родителямъ, уменьщаютъ сыновнія и дочернія свойства; истинный же прогрессъ состоитъ именно въ уменьщеній всёхъ другихъ свойствъ и въ расширеній и усиленій свойствъ сыновнихъ и дочернихъ. Отношенія сыновъ и дочерей, или вообще потомства (двойственнаго, состоящаго изъ сыновъ и дочерей), къ родителямъ, отцамъ и матерямъ, (составляющимъ для дътей одно, а не два начала), должны замънить всъ другія отношенія, и не могуть, не должны ограничиваться однимъ воспоминаніемъ, т. е. представленіемъ, мыслью, или знаніемъ, какъ бы обширно и глубоко ни было послѣднее, потому что въ основѣ этихъ отношеній лежить чувство, которое, если оно дійствительно, не можеть остановиться не только на отвлеченной мысли, но и на представленіи, Если задача человіческаго рода состоять въ знаній жизни отцовь и въ возстановлени ея, то и превосходство каждаго послідующаго поколівній надъ предыдущими будеть заключаться въ наиблішемь знаній и служеній отцамъ, а не въ превозношеніи надъ ними; т. е. каждое послідующеє поколівніе будеть выше предыдущаго, но это превосходство будеть заключаться въ томъ, что оно будеть больше любить, почитать, служить своимъ предшественникамъ, будеть жить для нихъ больше, чіть она жили для своихъ отцовъ, большей же любви послітдующее поколі ніе не можеть имъть къ предыдущему, какъ воскрещая его.

Сопоставляя христіанское понятіе о Бога съ магометалскимъ, мы не можемъ не сказать о Духъ того же, что было уже ранъе сказано о Сыив, такъ какъ Магометъ говоря, что Богъ не имбетъ ни сына, иж равнаго, ин товарища, говорить также, что Богь не выбеть и подруги. Конечно, у Бога ифть подруги! но сказать, что Онъ не имфеть другого «Я.» отъ Пего же исходящаго, составляющаго съ Нимъ одно, не отдъляющагося, не отчуждающагося, не оставляющаго Его, хотя и свободнаго, какъ Духъдзначило бы допустить вы Божественномы Существа недостаточность, неполноту. Многоженствомъ, унижениемъ женщины, магометанство само доказываетъ несовершенство своего понятія о Богь; магометанству именно не достаетъ учення о Духь, какъ образцѣ иля дочери человъческой, чтобы уничтожить многоженство и возвысить женщину до равенства съ мужчиною, чъмъ быль бы возвышенъ и мужескій поль. Наша слабость въ томъ и заключается, что мы имъемъ то, что Магометъ насываетъ подругою. Оставление и забвение родителей, предковъ есть сябдежие именно этой слабости; въ забвеніи же родителей, а слудовательной смертности, заключается отречение отъ разума высшаго, неотдълимаго отъ памяти, поддерживаемой чувствомъ и чувствомъ небезилоднымъ, т. е. не остающимся только при мышленіи, при поминовеніи, а переходящемъ въ дъйствіе. Имѣть подругу въ смыслѣ Магомета и Ислама, значить имъть половое чувство; Христіанство же, говоря, что во Христъ нътъ ни мужескаго, ни женскаго пола, признаетъ въ женщинъ, кромъ супруги, дочь, какъ въ мужчинъ, кромъ мужа-сына. Въ сынъ и дочери мужескій и женскій полы являются уже не тівлами, одаренными лишь ощущеніями и похотью, безсознательно и пассивно повинующимися слівпой сияв природы, которая, сближая ихъ, производить въ нихъ новое существо, и при томъ въ томъ самомъ видъ, въ какомъ были и они въ своей низшей сталіи, до раскрытія въ нихъ разума, чувства и воли. Это новое существо, по мъръ роста, отдъляется отъ нихъ, своихъ родителей, отчуждается и, наконецъ, оставляя ихъ совсёмъ, обращаетъ ихъ въ ивчто подобное скорлупъ яйца, изъ котораго вышелть птенецъ, въ нъчто подобное засохшимъ лепесткамъ цвътка, тычинкамъ и нестикамъ, въ которомъ соэръль плодь. Такими являются мужескій и женскій полы при забвеніи своего сыновняго и дочерняго достоинства. Совсемъ иными будутъ они при сохраненій памяти и привязанности къ отцамъ и посят ихъ смерти; объединяясь въ чувствъ, въ разумъ и волъ чрезъ участіе въ дълъ отеческомъ, они дълаются цъльнымъ существомъ, а не половинами. Въ такомъ смыслъ и нужно понимать христіанскій бракъ, ибо въ немъ половое чувство и рожденіе есть лишь временное состояніе, остатокъ животнаго состоянія, которое уничтожится, когда дъло отеческое станетъ воскрещеніемъ.

Нын вшній разумъ, или наука, находится подъ вліяніемъ половымь; подъ такимъ вліяніемъ она находится, когда значіе примішяется къ промышленности, ибо въ этомъ случав наука трудится для полового подбора, для женщины. Такою наука остается и тогда, когда трудится надъ примъпеніями къ діблу военному, потому что туть она является половиною мужскою. Если же какъ чистая, неприкладная, какъ отвлеченная, наука безпода, то въ ней ибтъ и чувства къ отцамъ, т. е. она безжизненна. Во всбуъ этихь тремь значеніямь знаніе, исходящее оть нась, не имфеть подобія Духу Святому, исходящему отъ Отца, ибо въ послъднемъ смыслъ, т. е. какъ чистое, опо бездушно, мертво, не животворяще, а въ первыхъ двухъ находится подъ вліяніемъ половымъ, подъ вліяніемъ слъного инстинкта, ибо знаніе работаетъ для женшины даже тогда, когда оно мужское. Только когда женщина просвътится, т. е. когда не будетъ нуждаться въ нарядахъ, только тогда наука не будетъ работать для половаго подбора, очистится отъ половой окраски. Ложно положение женщины на Востокъ (въ гаремѣ), ложно положеніе ея и на Западѣ (въ ассамблеѣ, на балу), ложно положеніе женщины и у нигилистовъ, которые діблають изъ нея муженопобное существо, или безполое, а не дочь.

Такимъ образомъ, ученіе о Троицѣ заключаетъ въ себѣ отрицаніе не только вражды и ига, словомъ, непріязни, но и чувственной, половой любви, не какъ временной, конечно, а кякъ вѣчной; женщина временна, а дочь вѣчна. Въ ученіи о Сынѣ Божіемъ заключается долгъ сыновній, въ ученіи о Духѣ Святомъ—долгъ дочери человѣческой, долгъ общій къ родителямъ, какъ къ одному родителю; тутъ такое же отношеніе, какъ Сына и Духа къ единому Отцу. (Примѣчаніе 18-е).

Въ христіанскомъ ученіи о Троицѣ, какъ и въ языческомъ, заключается долгъ семейный; но въ ученіи языческомъ долгъ относится исключительно къ семьѣ рожденія, въ христіанскомъ же къ семьѣ воскрешенія, и ученіе о Христіанской Троицѣ относится ко всему роду человѣческому, ибо обнимаетъ все живущее (сыковъ и дочерей) и все умершее (отцовъ и матерей), и послѣднее (умершихъ) обращаетъ въ предметъ лѣла для первыхъ (т. е. живущихъ). Долгъ воскрешенія объединяетъ всѣ семьи въ общемъ дѣлѣ всего рода человѣческаго, тогда какъ между семьями рожденія существуетъ рознь, потому что нѣтъ общаго долга, нѣтъ и общаго дѣла. Долгъ воскрешенія допускаетъ только временное существованіе всего того, въ чемъ выражается одна половина рода человѣческаго, каковы: вовнное, юридическое (гражданское, прлитическое, полицейское), проявляющіе исключительно мужское, а также промыцьленное, экономическое, обращающія мужской полъ на службу женскому и служащія половому подбору. Богъ отцовъ есть необходимо Богъ Тріединый, т. е. такой, въ коемъ заключается указаніе на долгъ и требованіе отъ сыновъ и дочерей человъческихъ исполненія этого долга къ отцамъ, долга, неограничиваемаго смертыю; иначе сказать, Богъ Тріединый не можетъ не быть Богомъ отцовъ; Богъ же деизма есть Богъ, не заключающій въ себъ требованія оживленія. Въ Богъ отцовъ и въ Богъ Тріедивомъ заключается опредъленіе религіи, какъ культа предковъ. Праздникъ Троицы, по народному выраженію, и праздникъ Пятидесятницы на церковномъ языкъ (Примъч. 19-е), подобно ветхо-завътному празднику кущей, заключаетъ въ себъ напоминаніе горожанамъ о происхожденіи ихъ отъ села, о небходимости возвращенія къ могиламъ отцовъ. Праздникъ Кущей у евреевъ былъ однако странствованіемъ не къ Хеврону, а къ Іерусалиму; евреи также измънили своему праотцу, сдълавъ мъстомъ празднованія Іерусалимъ, какъ и израильтяне, отказавшіеся отъ странствованія въ Іерусалимъ и перепесшіе самое празднованіе на другой (8-й) мъсяцъ.

Праздникъ Кущей былъ папоминаніемъ не жизни Авраама подъ Мамврійскимъ дубомъ, а странствованія въ пустынѣ, и даже поминовеніемъ погибшихъ въ ней. Значеніе праздника Тронцы не ограничивается, не оканчивается возвращеніемъ къ могиламъ отцовъ, ибо возвращеніемъ будетъ положено только начало дѣла, требуемаго долгомъ къ отцамъ.

Ученіемъ о Тріединомъ Существѣ отрицается, съ одной стороны, вражда и господство (военное и юридическое), вообще непріязнь, а съ другой стороны, и любовь чувственная, какъ проявленіе слѣпой силы и подчиненіе ей существъ разумныхъ и чувствующихъ; отрицается вообще безсовнательное и невольное, ибо въ этомъ подчиненіи слѣпой силѣ заключается причина и вражды, и порабощенія. Въ Тріединомъ Существѣ нѣтъ ничего безсознательнаго, невольнаго, ибо въ Немъ все —вѣдѣніе и могущество. Мужеское и женское служитъ проявленіемъ слѣпой силы и производитъ искусственную промышленность; промышленность порождаетъ рознь, вражду; вражда приводитъ къ порабощенію; сыновнее же и дочернее не только не служитъ проявленіемъ слѣпой силы, но и требуетъ регуляціи ею, подчинснія ея разумной волѣ. (Санитарно-продовольственный вопросъ).

Всеобщее воскрещение не художественное только творение изъ камня, на полотив и т. п., не безсознательное рождение, а воспроизведение изъ насъ, какъ огонь отъ огня, при посредствъ всего, что есть на небъ и на землъ, всъхъ прощедшихъ поколъній. Тутъ не два источника, а одинъ, ибо мы можемъ сказать, что природа, сознавая въ насъ, въ живущемъ поколъніи, утраты, возстановляетъ черезъ насъ, черезъ наше знаніе и дъло, изъ самой себя эти утраты, т. е. всъ умершія покольнія. Только въ полномъ своемъ составъ, въ совокупности всъхъ покольній родъ человъческій можетъ войти въ объщанное ему единство, въ общеніе съ Тріединымъ Существомъ, войти въ Него, какъ бы въ свой кадръ.

10. Дать объть и не исполнить его, значить отречься отъ въры, потому что въра и есть обътъ, даже клятвенный обътъ, обътъ не повто.

ряемый, даваемый разъ навсегда. Такъ и понимали въру, пока оставались върными, а когда измѣнили объту, то въру обратили изъ дъла въ мысль, чтобы не казаться измѣнинками. Что со стороны отцовъ завътъ, то самое со стороны сыновъ обътъ; отсюда и единство дъйствія. Осуществленіе пути, начертаннаго намъ въ ученіи о Св. Троицъ, должно быть будущею исторією человѣчества, какъ дѣломъ Божіимъ, чрезъ насъ совершаемымъ; и въ такомъ осуществленіи найдетъ свое выраженіе Сумволъ Вѣры, понятый активно, Сумволъ Вѣры, доказываемый дѣйствіемъ; такое осуществленіе будетъ живымъ доказательствомъ сумвола живой вѣры. Этимъ не прибавляется къ сумволу ни одного слова, но сумволъ обращается въ знаменіе дѣйствія, въ самое дѣло, пъ литургію.

Запрещая прибавки къ сумволу, третій вселенскій соборъ хотѣлъ, быть можеть, положить конець преніямъ; а между тѣмъ не запрещене, но только начало исполненія можеть положить конецъ спорамъ. Запрещеніемъ прибавокъ сдѣлано было, однако, то, что великій образецъ для человѣчества поставленъ былъ выше споровъ. «Право дѣлать прибавки мы отрицаемъ даже у вселенской церкви» говорилъ архіепископъ Никейскій, будущій кардиналъ Виссаріонъ, на Ферраро-Флорентійскомъ соборѣ, гдѣ самый вопросъ о прибаькахъ былъ подвергнутъ обсужденію.

Доказательство этого сумвола будущею исторією, которой мы должны быть обязательными дбятелями, не противоръчить и богословской наукъ. Съ послъдвяя, хотя и признаетъ Бога непостижимымъ, тъмъ не менъе изъ ученія о внутренней жизни Божества, о внутреннемъ самооткровенін (Троица имманецтная), также какъ и изъ образа откровенія Божества по отношенію къ міру (Тронца искупленія), сдівлала вопросъ внанія, т. е. она старалась сдълать доступными человъческому пониманію и внутреннюю жизнь Божества и отношения Его къ міру. Но теоретическая постановга, одно познаніе, не исчернываетъ, не рішаетъ вопроса; оно можеть быть лишь указаніемъ идеала. Такъ Троица имманентная указываеть намъ, чъмъ мы должны быть въ своей родовой совокупности, т. е. учене о Божественномъ Тріединств'є превращается въ вопросъ о нашемъ, человъческомъ много или нев единствъ (о церкви); въ учени же объ отношеній Божества къ намъ (Троица искупленія) заключается также и ученіе о нашемъ отношеній къ Божеству, т. е. о томъ, какъ мы должны дъйствовать согласно Божественному плану нашего спасенія. Богословское знаніе разбирало вопросы объ отношеніи Слова къ созданію міра, о проявленіи Божества непосредственно чрезъ силы природы (Промыслъ), о проявленіи Его въ пророческихъ видъніяхи, въ дълъ искупленія (это веткій завътъ); но сколько мы энаемъ, оно не касалось вопроса о возсозданіи, какъ исполненім пророческихъ предсказаній, не касалось вопроса о проявленім Божественной воли чрезъ посредство насъ, какъ разумно-свободныхъ су ществъ, въ дълъ возсозданія или всеобщаго воскрешенія, не ставило вопроса о томъ, какъ образецъ, данный намъ въ лицъ Искупителя, превратить въ законъ дъятельности и не отдъльныхъ только лицъ, но въ законъ совокупной дъятельности всего человъчества, въ законъ будущей исторіи, имтющей осуществить идеаль, явленный намъ въ Троицъ имманситной.

Если Слово Божіе есть не знаніе только, но и дъйствіе, то и Богословіе, какъ слово о Богь, должно прежде всъхъ наукъ, (которыя и должны быть вив его, богословія), должно стать дёломъ, не можеть оставаться однимъ знаніемъ. Для богословской науки: не считающей знанія послъдней цълью, учене о Божественномъ Трјединствъ есть вопросъ о человъческомъ много или всъ единствъ, т. е. о церкви, объ объединении живущихъ чрезъ оглашеніе и крешеніе въ чаяніи, или ожиданіи, не бездійственномъ, однако, воскресенія мертвыхъ и жизни безсмертной. Ученіс объ отношеніи Божества къ намъ и міру есть вопрось объ отношеніи къ Божеству насъ, какъ орудія осуществленія блага. Приготовленіе мэъ ціблаго человъческаго рода орудія, достойнаго Божестьеннаго чрезъ него дъйствія, есть Задача богослововъ, въ связи со всъми другими представителями знаийя, какъ воспитателями народа, призываемаго къ защит% стечества и для обороны отъ слѣной силы природы, или же для обращенія уже ея, этой слібной силы, изъ смертопосной въ живоносную, что и сдіблаєть ненужною ващиту отъ себб подобныхъ. Въ этомъ и должно состоять воспитаніе народа, крещеннаго прежде оглашенія, прежде произнесснія объта, народа, за коего поручились и свътскія, и духовныя власти; - свътскія и духовныя власти, бывъ крестными отцами народа, произнесши за него обътъ, приняли на себя и обязанность приготовить народь къ ксполненю этого объта.

11. Совокупное дъйствіе трехъ Божественныхъ лицъ, или образецъ, данный въ Троицъ, не можетъ найдти своего выраженія въ нынъшнемъ состояніи человъчества, ни въ языческой розни, ни въ магометанскомъ господствъ и совершенно противоположенъ буддійскому нигилизму, нирвантъ, пустотъ, бездъйствію.

Если бы признать, вмъстъ съ магометанами, сущностью Божества господство или власть, то должно бы было признать вмѣсть съ тымъ дътское состояніе человівчества, ссоры и рознь, (т. е такое состояніе, при которомъ необходимы принуждение и наказанія), постояннымъ, вбянымъ; а между тъмъ въ понятіи Бога, какъ любви, заключиется требованіе самостоятельности отъ Его служителей, ибо безъ самостоятельности не можетъ быть любви, а будеть только страхъ. Надо имъть слишкомъ низменное понятіе о Божествъ, чтобы приписывать ему такое свойство, которое мы осуждаемъ даже въ людяхъ. Нельзя не замѣтить, что приписываніе Богу наименованій «Господинъ, Владыко,» осуждалось нікоторыми отцами церкви. Власть есть тяжелая обязанность, вынужденная временною необходимостью. Не увлекаться властью-даже не добродътель. Точно также и правосудіе нельзя признать сущностью Божества. Богъ, говоритъ Климентъ, благъ Самъ въ Себъ, правосудіе же, напротивъ, обусловливается отношеніемъ Бога къ міру; а потому временное состояніе, вызванное нашими грѣхами, нашимъ несовершеннолътіемъ, нельзя считать постояннымъ свойствомъ Бога, не давали же мы клятвеннаго объта всегда быть достойными наказанія и дъйствовать только по принужденію! Тъмъ не менъе правосудіе, какъ и власть, имьютъ для насъ важное значеніе: если человъчество не достигнетъ совершеннольтія, то люди, какъ несовершеннольтніе, какъ дъти, будутъ строго наказаны.

Русскій народь съ глубокимъ смысломъ называеть одиц преступленія, какъ вызванныя голодомъ, самозащитою и т. п., несчастіями, другія жешалостями (шалять, напримъръ, на большихъ дорогахъ, шалятъ, можно сказать, въ настоящее время, въ банкахъ Эти шалости-преступленія, ужасцыя по своимъ послъдствіямъ, по своимъ побужденіямъ совершенно дътскія. Впрочемъ, преообладаніе дітей, вообще дітскаго, надъ отцами и вообще отцовскимъ, можно считать характерною чертою настоящаго времени; всякое уваженіе къ высшимъ считается теперь порокомъ, и напротивъ, дервостъ привнается доблестью). Будетъ совершенно согласно съ мыслью народа сказать, что несчастны и тъ, которые принуждены налагать наказанія, несчастны и мы, для спокойствія, для огражденія коихъ существують наказанія, Государство съ его юстицією, полицією, ссть нечальная необходимость, а потому христіанство есть печалованіе, а духовенство - печальникъ за подсудимыхъ, виновныхъ, Когда же оно, духовенство, само начинаетъ сулить, тогда изъ православнаго дълается католическимъ. Институтъ присяжныхъ, литературная гласность есть только искаженіе печалованія. Міровая скорбь есть также печалованіе за всёхъ страждущихъ и умирающихъ, и эта скорбь не октается только чувствомъ, не можетъ имъ оставаться, а переходить, должно переходить, въ дѣло. Дѣ. ловое выражение міровой скорби есть всеобщее воскрешеніе.

Пока единство человъчества не имъетъ выраженія въ дъйствій, пока человъчество не сдълаетъ предметомъ своей дъятельности всеобщаго воскрешенія, пока не признаетъ его долгомъ, до тъхъ поръ дъятельность человъчества будетъ проявляться во взаимномъ истребленіи, потому что ей нътъ иного исхода, нътъ другого поприща достаточно обширнаго, и до тъхъ поръ люди будутъ нуждаться въ усоловномъ судъ, этомъ, по однимъ, подобій, а по другимъ, оригиналъ страшнаго суда. Пока не исчезнетъ убійство, не исчезнетъ и его пеобходимое слъдствіе — судъ земной, а также и апелляція на земной судъ къ суду небесному. Словомъ, пока у человъческаго рода нътъ общаго дъла, сили его будутъ поглащаться дъломъ общественнымъ, которое требуетъ раздъленія, партій. борьбы. Итакъ, если власть временна, а правосудіе не безцъльное возмездіе, то объ эти силы могутъ имътъ только педагогическій характеръ: назначеніе ихъ руководить, исправлять и привести, наконецъ, человъка къ сознанію долга.

Но прежде всего сами руководители должны сознать, въ чемъ заключается долгъ, какое воспитане и образоване они должны дать руководимымъ ими то ли, которое, лишая насъ дътской чистоты, не выводитъ изъ несовершеннолътняго, дътскаго состояния, а оставляетъ въ въчномъ ребячествъ, т е. въ подчинени слъпой, естественной силъ, въ въчной борьбъ съ себъ подобными и въ постоянной опекъ; или же то, которое на сохраненій дітской чистоты (любви къ отцамъ) основываеть достиже ніе совершеннолітія?

Если мы приложимъ христіанскій критерій къ ныпъщнему состоянію общества, и не въ дъйствительномъ состоящи, а именно въ идеальномъ его представленій, приготовлять къ коему воспітаніе считаеть своєю цізлью, то найдемъ, что это общество, угративъ дътскую чистоту, тъмъ не менъе осталось и будеть ребяческимъ и при темъ ръшительно во всъхъ отношеніяхь; ибо нельзя назвать совершеннояѣтним», общество, которое не можеть обойтись безъ надзора, принужденія и наказанія; нельзя назвать совершеннольтнимъ то общество, которос, не имъя средствъ противъ неурожая, хотя и изучаеть природу, примъняеть свои познаня къ производству ненужныхъ вещей, для коихъ высшею похвалою служитъ выраженіе - «точно игрушечка.» Общество въ настоящемъ своемъ состоянів, основывается на ограничении родственныхъ чувствъ. А, между тъмъ, если родственному чувству, сыновнему или отцовскому, не будеть открыто всемірное дёло, то оно будеть проявляться въ ущербъ другимъ и всему обществу (за неимвијемъ лучшаго) въ дълъ добыванія средствъ наслажденія для своихъ ближайшихъ; общественное же дъло будетъ заключаться въ подавлении этихъ, вызванныхъ, однако, родственнымъ чувствомъ, противообщественныхъ поползновеній. Говоря это, мы разумбемъ всф противообщественныя и, вообще, преступленія, совершаемыя не изъличныхъ, а изъ семейныхъ, родственныхъ выгодъ. Такимъ образомъ, общество внутри себя караеть за то самое, что повволяеть себ'в дёлать съ другими обществами, если не составляеть съ ними союза штатовъ, имфющаго надъ собою еще высшую власть. Существованіе общества, требуеть пожертвованія интересами родства, потому что дело общественное и родственное не совиздають. Общество, или общественная сила, блюдущая за сохраненіемъ мира между родами, потому только и существуеть, потому только и нужна, что родыили семьи, не сознаютъ своего всемірнаго родства, а потому и не имѣютъ всемірно-родоваго дівла; такть что, если бы общественная власть, наскучивъ родью блюстителя мира и порядка, получивъ отвращение къ дрязгамъ, которыя она обязана разбирать въ качеств судын, и за которыя должна наказывать этихъ недорослей, пожелала бы найдти средство, могушее избавить ее отъ роли дядьки, то другого средства она не могла бы отыскать. кромъ всемірнаго дъла, въ которомъ родственныя чувства нашли бы исходъ; ибо вс'в преступленія суть только расходованіе по мелочамъ силы, естественно назначенной на возстановление всемірнаго родства Въ образованія братства отцовъ для воспитанія сыновь и братства сыновъ для воскрешенія отцовъ состоитъ естественный ходъ возсоединенія родовъ. Государство возникло какъ чрезвычайная мъра противъ опасности взаимнаго истребленія родовъ, или же въ видѣ защиты одной группы родовъ противь другой, соединившейся для истребленія или порабошенія. Государство необходимо, лока необразовалось всемірное родство. Несознательно дізло всемірнаго родства и началось уже, но въ искаженномъ пока видъ.

Противъ выраженнаго завсь узкаго пониманія общества, состоящаго будто бы изъ недорослей, нуждающихся въ постоянномъ надворъ, в. слъдовательно, въ дядькахъ, которые наказывали бы ихъ за шалости и разбирали ихъ дрязги, могутъ возразить, что въ обществъ есть и другія пъла: есть промышленность, которая производить не одно необходимое. (д говорять это ей въ поувалу, потому что только варвары и дикари ограничиваются необходимымъ, да и у тѣхъ можно замѣтить стремленіе къ излишнему и ненужному), т. е. производить тб самыя бездблушки, кото рыя порождають дрязги въ обществъ. Есть въ обществъ цивилизованномъ науки, и межлу прочимъ наука, изучающая общество, т. е. это знаніе или теорія дрязів, какъ одной изъ функцій этого общества, ибо оказывается (чѣмъ особенно восхишаются въ наше время), что и эти дрязги совершаются правильно, слёдались, слёдовательно, недугомъ уже хроническимъ. Есть еще естествознаніе, изучающее природу, и не безплодно, ибо вся промышленность, производящая по преимуществу ненужное, въ естествознаній находить средство для своего развитія, для улучшенія своихь произведеми. Есть искусство, дающее художественную форму той самой общественной дёйствительности, которая здёсь описана нехудожественнно: изображая ее, художество или восхищается мнимыми достоинствами описываемаго, или же хочеть показать Судто подъ дъйствительнымъ смѣхомъ скрывается сокрушеніе о порокахъ, искорененіе которыхъ, хотя и желательно, но не улучшило бы общества, ибо само оно есть искаженіе родсгва, а такое искажение есть существенный недостатокъ общества. Въ идеальных в построеніях общества этоть недостатокь не уменьшается, а еще болье усиливается, и потому идеальныя построенія оказываются хуже дъйствительности. Въ нихъ опека доводится до шіпішищ'а (Прим'вчаніе 20-е). но при этомъ забывается, что граждане, т. с. недоросли, не слълаютя совершеннолътними отъ снятія съ нихъ опеки, и даже не могутъ ими сдълаться, ибо общество, какъ неродство, не можетъ дать имъ дёла, въ которомъ проявилось бы ихъ совершеннолътіе, такъ какъ промышленность, искусство, наука въ ея искусственныхъ опытахъ и какъ знаніе для знанія, все это должно быть отнесено къ разряду игрушекъ, игръ, (т. е. къ подражаніямъ природѣ), къ предположеніямъ, мыслямъ, а не къ дѣлу, Поэтому, если заканчивая возраженія противь выраженнаго здівсь узкаго пониманія общества, укажутъ на философію, которая, отвергая родство даже въ Богъ, для человъчества считаетъ родство неисполнимымъ и ненужнымъ, какъ и въ природъ признаетъ неродственность неискоренимою, то въ этой философіи, какъ мысли общества, отказывающагося отъ дъла, можно видъть только желаніе остаться при своихъ игрушкахъ и при представленіи лишь всеобщаго единства, если не считать попытки третейскаго суда надъ народами за полытки осуществленія всеобщаго единства въ узкомъ смыслъ. Но если эти попытки и осуществятся, то сварливость, этотъ неизсякаемый источникъ, служащій въ государствахъ для утоленія жажды правосудія, жажды, обезпечивающей этому источнику въчное вънихъ, въ государствахъ, существованіе, не уничтожится, а получить лишь ипой исходъ.

Общество со всёми его принадлежностями можно уподобить блудному сыну родового быта, къ которому оно и должно возвратиться. Но этотъ блудный сынъ не безплодно провелъ годы своего скитанія и онъ въ силахъ уже преобразовать старый родовой бытъ во всемірное родство. Родство есть то, что наиболѣе извъстно, наиболѣе лоступно людямъ, даже именно то, что наиболѣе затрогиваеть человѣческое сердце, ибо для отцовъ-это вопросъ о судьбѣ ихъ сыновъ, а для сыновъ-вопросъ о судьбѣ ихъ отцовъ, куда входитъ вопросъ и о братствѣ, или, вообще, о причинахъ неродственныхъ отношеній людей между собой; а также вопросъ и о хлѣ-бѣ насушномъ, о здоровьѣ для всѣхъ, о смерти, или, вообще, вопросъ о причинахъ неродственнаго отношенія природы къ намъ и о нашемъ искусственномъ къ ней отношеніи, ибо естественно для человѣка было бы только обращеніе перодственной силы естественной слѣпой силы въ человѣкѣ и начался уже переходъ естественной слѣпой силы въ сознающую родство, въ силу родственную.

Несовершеннольтие рода человъческаго на въ чемъ такъ на выражается, какъ въ суевърномъ преклонения предъ всёмъ естественнымъ, въ признаній за слівною природою руководства разумными существами (естественная правственносты); и въ такомъ состояни несовершеннолѣтія, или дътства, находятся не дикари, не молодые народы, а устаръвшіе, вовсе не замъчающіе своего суевърія и даже гордящієся своею свободою оть суевъ рій. Такъ было въ гревней исторіи, такъ происходитъ и въ новой, и та-ч кое дътское состояніе начинается обыкновенно въ эпоху паденія народа, хотя самому народу оно и представляется процвітаніемь. Настоящее діть ское состояніе Западной Европы есть тоже язычество, но только секуляризованное, начавшееся съ эпохи такъ называемаго возрожденія. Къ естественному, предъ которымъ суевврно преклоняются, относится и смерть, страхъ предъ которою заставляетъ, наконецъ, призывать ее, какъ освободительницу отъ этого мучительнаго страха, писать ей гимны, прославлять ее. (Пѣвцы смерти Леопарди, Дранморъ, Аккерманъ и друг.). И хотя природа признается смертоносною, саморазрушительною силою, но не потому, что она слъпая; а между тъмъ можетъ-ли слъпая сила прявести къ чемулибо другому, кром'в смерти?...Сл'впою силою люди признають природу даже тогда, когда и себя не исключають изъ нея, и вивств съ твиъ считають смерть какимъ то закономъ, а не простою случайностью, водворившеюся въ природъ вслъдствіе ея слъпоты и ставшею органическимъ порокомъ. А между тъмъ смерть есть просто результатъ или выражение несовершеннольтія, несамостоятельной, несамобытной жизни, неспособности къ взаимному возстановленію или поддержанію жизни. Люди еще недоросли, полусущества; но полнота личнаго бытія, личное совершенство возможно только при совершенствъ общемъ. Совершеннолътіе есть и безболъзнен ность, безсмертіе; но безъ воскрешенія умершихъ невозможно безсмертіе живущихъ.

Чтобы судить о глубияћ нашего нравственнаго упадка, достаточно сказать, что уже не различають естественнаго для слѣпой силы, отъ того, что естественно для человѣка; это и значить, что остаются въ дѣтскомъ состояни, но лишенномъ дѣтской чистоты. Самоисправлене же, въ коемъ дается обѣть при крещени, состоить въ достижени совершенновѣтія при сохраненіи этой чистоты, и даже для одного этого, для сохраненія дѣтской чистоты необходимо достиженіе совершеннолѣтія.

12 Какъ въ нравственномъ мірѣ сущность Божества не выражается ни во власти, ни въ вравосудии, такъ и въ физическомъ міръ истинное Божество не найдетъ, не можетъ найдти полнаго выраженія ни въ сурів (солице-отецъ), ни въ происходящемъ отъ него агии (огонь сынъ), ни въ отъ него же исходящемъ вайю (вѣтеръ-духъ-, хотя въ этихъ трехъ явленіяхъ и дійствуєть, повидимому, одна и та же сила постепеннаго, а иногда и внезапнаго сгаранія. Говоря отвлеченнымъ языкомъ, сила эта есть теплота, тепловая энергія, сила расширенія, разъединенія, благодаря коей земля явилась уединеннымъ, изолированнымъ тѣломъ, почему и жизнь на ней могла проявиться лишь въ постепенномъ сгараніи или угасаніи, въ постепенномъ омертвенія. Въ этомъ сгарація или угасанія міровъ, въ такъ называемомъ огненномъ концъ ихъ, могли бы выразиться и власть и привосудіе одинокаго Бога; можетъ быть, они и выражаются въ немъ, если только сгараніе не есть дійствіе лишь просто слітой, или оставленной своей слъпотъ, еще неуправляемой силы (Примъч. 21 е). Но ни въ какомъ случай въ немъ, въ этомъ сгараніи, не можеть выразиться любовь Тріединаго; и человъческій родъ, уподобляясь Тріединому, не дояженъ поклоняться и служить этой слъпой силь, ни даже ожидать естественнаго конца угасанія міра, по, познавая силы, онъ должень обращать ихъ въ орудіе возстановленія всего угасшаго,

Общій объть, который дается при исповъданіи Сумвола Въры, не произвольное, не искусственное, не придуманное требованіе, а всеобшій, всечеловъческій долгь, не слъпой, а сознательной, человъческой природы. Въ согласіи объта и долга заключается примиреніе въры, и знанія, или секуляризованнаго язычества съ христіанствомъ. Если бы онтологія, наука о бытіи, была бы не мыслима только, но и чувствуема, то ее нельзя-бы было отделить отъ деонтологіи, т. е. нельзя бы было отделить то, что есть, отъ того, что должно быть. Если мы не только сознаемъ, но и чувствуемъ, что наше бытіе не зависить отъ насъ, что мы не имфемъ, слъдовательно, ничего своего, то понятно, что въ основъ деонтологіи не можетъ быть положено сознанія своего достоинства, а должно быть сознаніе своего ничтожества, рабства, бъдности естественной, и содержаніемъ деоктологіи, или долга, будеть пріобрътеніе независимости, но не въ политическомъ смыслъ, и собственности, не въ соціальномъ, а въ онтологическомъ смыслъ, т. е. это будетъ пріобрътеніемъ того и другого въ смыслъ физическомъ или даже въ физико-астрономическомъ. Долгъ и обътъ естественны, насколько сознаніе естественно въ природѣ, они и сверхъесте-

ственны насколько сознаніе выше слівноты. Только философы, считающіє міръ своимъ представленіемъ, и могутъ признавать его своимъ созданіемъ, своею собственностью, и быть гордыми такимъ сознаніемъ, т. е. безусловнымъ знаніемъ только себя самого, не признающимъ пи равнаго, ни товарища, ни даже подобнаго себъ. Этотъ абсурдъ есть принадлежность не человіка, владбющаго всёми своими способностями, а мыслителя, ученаго, у коего при атрофіи чувства и воли, остается только мысль. Потому-то знаніе зла безъ желанія искоренить его, и знаніе добра безъ желанія водворить его, и есть дъйствительно великій гръхъ, который можетъ быть искупленъ только превращеніемъ сословія, живущаго мыслыю, въ коммиссію, прилагающую мысль къ дёлу. Долгъ возникаеть не изъ пользованія лишь чужимъ (вещью), но и изъ преступленія, т. е. изъ вытёсненія младшимъ поколѣніемъ старшаго, а потому объть есть не храненіе только, которое и не возможно, а возстановленіе. Слідовательно, равъть отцовъ, душеприказчество, есть не произвольный приказъ отцовъ, а требованіе (приказъ) сьмой сыновней природы, (императивъ самой природы человъческой), возстановляющей образы отцовъ въ дущахъ сыновъ даже противъ ихъ воли.

13. Всѣ обязанности, надагаемыя на насъ ученіемъ о Тріединомъ Богв, выражаются въ одной заповъди, въ заповъди о долга воскрешения. Въ противоположность магометанству, мы можемъ сказать «ного иного Вога, кром'в Тріединаго, и воскрешеніе-Его запов'ядь.» Этоть долгь есть единственный общій всёмъ людямъ, какъ обща всёмъ людямъ смерть. Опред'вление долга воскрешениемъ не есть произвольный выводъ; въ поняти долга уже заключается требованіе воскрещенія, какъ и во всякомъ долговомъ обязательствъ необходимо заключается обязанность уплаты, съ тъмъ, впрочемъ, различіемъ, что долгь въ строгомъ смыслѣ, долгъ всеобщій, христіанскій, сыновній долгь, требуя уплаты, требуеть возвращенія тождественинаго, а не подобнаго, ибо сыновній долгъ есть произведеніе не отвлеченнаго лишь разума, а вийств и сыновняго чувства. Такимъ образомъ исполненіе долга есть воспріятіе на себя труда, тягла воскрешенія, а не рожденіе, дающее лишь подобіе, и не ожиданіе осужденія и наказанія. Посему и бракъ есть не оставленіе родителей, не соединеніе лишь въ плотскую единицу, а сопряжение въ трудовую, тягловую единицу въ общемъ дълъ отеческомъ, въ дъль всего рода человъческаго, состоящаго изъ тягловыхъ единицъ. У насъ нътъ ничего своего, нами произведеннаго, а все даровое, точибе долговое; жизнь наша вовсе не наща, она стъемлема, отчуждаема, смертна; мы получили жизнь отъ своихъ отцовъ, кои въ такомъ же долгу у своихъ родителей и т. д.; рождение есть передача долга, а не уплата его. Отъ родителей же, какъ и вообще отъ предковъ, мы получили не только жизнь, но и средства къ жизни, состоящія въ тъхъ способахъ работы, въ которыхъ все принадлежитъ нашимъ отцамъ, предкамъ, и весьма мало, и только въ исключительныхъ случаяхъ, лично намъ. «Какое дъло намъ до гръха, который соверщенъ до нашего рождения»-говоритъ

рознь въ лицъ Канна (въ извъстной мистеріи Байрона). Но если мы не хотимъ принимать посябдствій грбха, не нами лично совершеннаго, то не должны принимать и добра, не нами произведеннаго, что равнялось-бы отреченію отъ искупленія, отъ всякаго дівла, совершаемаго не однимъ поколъніемъ, а цълымъ рядомъ ихъ, генераціей покольній. Если высшею добродвтелью для людей, отдвльно взятыхъ, будетъ положить жизнь за другихъ (смерть неповиннаго за виновныхъ), то въ чемъ же будетъ состоять высшая добродътель для людей, взятыхъ въ совокупности?.. Долгъ къ родителямъ имъстъ не только нравственный характеръ, но выражается и въ физической зависимости, невольности, несвободности; рожденность - это несвободность. Земля и всѣ другія условія жизни не составляють нашей собственности; мы не землевлядъльцы, а кръпостные земли, точно также какъ и земля рависить отъ солнца, тяготъетъ къ нему, а солнце въ свою очередь находится въ полобной же зависимости отъ иного какого либо твла и т. д. Регуляція этой слібпой, не земной только, а всеобщей тяги, обусловливающей смертность, и должна быть тягломъ человъческаго рода. Отсюда и слъдуетъ, что воскрещение есть трудь, обращающий даровое въ собственное, счищающій долгъ.

Но мы живемъ не на чужой только счетъ, не на счетъ лишь слъпой природы, а также и на счетъ себъ подобныхъ, даже самыхъ близкихъ, замѣняя, вытѣсная ихъ; и такое существованіе двлаетъ насъ не только педостойными, но и преступными. Всъ бъдствія, не только физическія, но и нравственныя, суть естественныя посл'ядствія полчиненія сл'япой силь, на счеть которой мы живемъ; ибо повинуясь влеченіямъ слѣпой, чуждой, неподобной, хотя и въ насъ самихъ живущей силы, становимся врагами себѣ подобныхъ и даже самыхъ близкихъ. Такимъ образомъ нынѣщняя жизнь двласть насъ не только недостойными счастья, но и несчастными; и если глубина самоосужденія д'власть страшный судь изъ трансцендентнаго имманентнымъ, то и искупленіе требуеть съ нашей стороны усилій, труда для обращенія не нами произведеннаго въ трудовое. Долгъ, слъдовательно, возникаетъ не изъ займа только, но и изъ гръха, преступленія; ибо каждое поколъніе, раждаясь, тъмъ самымъ наноситъ смерть своимъ родителямъ, и потому долгъ есть вмъстъ и повинность. Сознаніе что этотъ долгъ не оплаченъ, есть сознаніе своей зависимости, рабства, невольности, смертности, словомъ-небратства. Въ неоплаченномъ долгъ заключается наказаніе рабствомъ, смертію. Оплаченный долгъ есть возвращеніе жизни своимъ родителямъ, т. е. долга своимъ кредиторамъ, и чрезъ то - свободы себъ. Безсознательный, невольный грбхъ, гръхъ первородный, есть коренной смертный гръхъ, гръхъ противъ Духа Святого, противъ истиннаго просвъщенія; не принимать отвътственности за этоть гръхъ, т. е. не трудиться, не принимать участія въ дълъ воскрешенія, значитъ лишить человъчество будущности, обречь его на полуживотное состояние. Задача человъческаго рода состоитъ въ обращени всего безсознательнаго, само собою дълающагося, раждающагося, въ сознательное, свътлое, дъйствительное, всебщее, личное воскрешение.

При этомъ должно замътить, что содержание долга всегда одинаково, разница только въ уплатъ, т. е. въ чемъ мы полагаемъ уплату: око за око, жизнь за жизнь, конечно, уплата и даже до жестокости равноцънная; вира, т. е. матеріальное вознагражденіе за рабочую силу, уплачиваемое семьт убитаго, тоже плата, хотя и весьма неравноцтнная; но какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случат, плата, очевидно, недъйствительна, произвольна и не уменьшаетъ долга, а какъ въ первомъ случав (око за око, жизнь за жизнь) даже удвояеть его. Всв преступленія и проступки, отъ малъйшаго оскорбленія до убійства, имъють значеніе разрушенія жизни; юридическое же возмездіє жизни не возвращаєть. Экономическая плата за вещи и услуги также недъйствительна. Правда, за услуги и вещи, полученныя нами отъ другихъ, мы можемъ уплатить тъмъ же, т. е. подобными же услугами, такими же вещами, но не можемъ возвратить тѣхъ силъ, той части жизни, которая потрачена на ихъ производство; мъна не раключаеть въ себъ взаимнаго возвращенія потраченныхъ жизпенныхъ силь, а ведеть къ взаимному разореню, къ смерти. Все это показываеть, что содержаніе долга всегда есть жизвь, а потому и погашеніемъ долга можеть быть только возстановленіе жизни, - воскрешеніе,

Воскрешеніе и потому уже долгъ, что храненіе невозможно. Хранить значить отдавать гніенію; всякая остановка есть паденіе; застой есть разрушеніе. Храненіе есть запов'єдь зав'єта встхаго, неполнаго, зав'єта, въ которомъ и Божество представляютъ почившимъ, и предметомъ упованія ставится покой, такъ что субботній покой считается праздникомъ для человъка. Мало-того, дъятельность человъческая смертоносна и не можетъ быть иною, если не поставитъ себъ цълью воскрещения. Такова и европейская цивилизація; ходъ ея разрушителенъ: поселеніе европейцевь среди дикарей сопровождается вымираніемъ посл'єднихъ; въ борьб'є съ туземцами принимаетъ участіе и растительная и животная жизнь; европеецъ несетъ съ собою свою флору и свою фауну; торжество его сопровождается искорененіемь не только челов'яка въ нецивилизованныхъ странахъ, но и гибелью туземной флоры и фауны. И между тъмъ это страшное явленіе не стало вопросомъ, не сдълалось предметомъ изслъдованія, а принимается какъ явленіе неизбѣжное, роковое. Почему европейская цивилизація смертоносна, - въ этомъ не хотятъ дать себъ отчета, и потому цивилизація остается слъпою, Явленіе вымиранія въ дикихъ странахъ только проявляется съ наибольшею ръзкостью, дъйствуетъ же оно вездъ и всегда, составляя необходимую принадлежность цивилизаціи, и у народовъ наиболъе цивилизованныхъ вымираніе уже начинается.

Признавъ своимъ долгомъ всеобщее воскрешеніе, для насъ не будетъ страшно признать, что все первобытное человѣчество виновно въ грѣхѣ каннибализма даже самыхъ близкихъ, и осудить этотъ грѣхъ мы не имѣемъ права, потому что и въ настоящее время живемъ на счетъ предковъ, изъ праха которыхъ извлекаемъ и пищу и одежду; такъ что всю исторію

можно раздълить на два періода: 1-й періодъ прямого, непосредственнаго каннибализма, и 2-й, людовдства скрытаго, продолжающійся и досель, который и будеть продолжаться пока человькь не найдеть выхода изысвоего заключенія на земль. Но за этимъ вторымъ періодомъ необходимо долженъ посльдовать третій,— періодъ всеобщаго воскрешенія, какъ единственно дъйствительнаго искупленія гръха каннибализма.

14. Полная добродѣтель состоить въ соединеніи нравственности съ знаніемъ и искусствомъ: такая доброявтель. -- (а не отсутствіе лишь порока), не дълаетъ только достойными счастія, но и даетъ его; она есть не только благо или добро, но и само блаженство. И душеприказчество, т. е. воскрешеніе, есть не долгъ, не приказъ, или повельніе только, но и желаніе нашей души, сохранившей дътское чувство, или добродътель; ибо душа согласно евангельскому критерію, есть «любы», и любовь именно сыновняя, которая по наслъдственному сходству не можетъ думать о себъ, не думая объ отцахъ. Заповъди блаженства состоять въ соединени добродътели со счастіемъ, при чемъ связь между ними не трансцендентная, а имманентная. Вск заповъди блаженства, сказанныя въ нагорной проповъди, совращаются въ одну, сказанную по воскресенів апостолу Өомѣ, -- (т. е. всъмъ сомнъвающимся отъ полноты любви); «блаженны не видъвшіе, но сохранивше въру,» т. е. върность при исполнении общаго дъла, потому что они уарятъ Христа со већми умершими, какъ награлу своего общаго братскаго труда, или въриње, какъ результатъ его.

Полный долгь есть воскрешеніе, т. е. обращеніе міра несвободнаго, гдъ все опредъляется физическою необходимостью, причинностію, въ міръ совнательный, свободный, который теперь мы можемъ представить себъ лишь мысленно, должны же осуществить его дъйствительно, потому что это не идеалъ только, а проектъ; въ такомъ осуществлени и состоитъ добродѣтель, которой необходимо принадлежитъ свобода и безсмертіе, которая не дълаетъ людей только достойными счастья, но и даетъ имъ счастье, которая есть, следовательно, не только благо или добро, но и блаженство Это не та безсильная, только дичная или общественная добродътель, которая, повторяемъ, способна дълать людей лишь достойными счастья, эта добродътель есть трудъ, доблесть всъхъ, обращающая слъпую, смертоносную силу природы въ управляемую разумомъ, въ живоносную; (поклоненіе же слѣпой силѣ есть отреченіе отъ Бога и обращеніе человѣка въ животное); потому-то она и заключаетъ въ себъ силу дълать людей счастливыми. Такимъ образомъ человъкъ, устраняя изъ своихъ дъйствій личныя побужденія, стремленіе къ личному счастію, необходимо однако достигаетъ его, потому что общая добродътель, т. е. дъло всъхъ, есть причина и воскрещенія всёхъ, слёдовательно и личнаго безсмертія. Жить нужно не для себя (эгоизнъ) и не для другихъ (альтруизмъ), з со всёми в для всёхъ; это и есть объединеніе живущихъ (сыновъ) для воскрешенія умершихъ (отцовъ).

Вопросъ «зачъмъ страдають добрые люди въ этомъ міръ и благоден-

ствують злые?» названь новымь евреемь (Гейне) проклятымь. По прежде всего на него нужно отвътить, что будуть страдать добрые, а инства и недобрые, до тъхъ новъ, пока будетъ задаваться вопросъ «почему благоденствуютъ злые?» Когда сокрушаются о страданіи добрыхъ - это понятно: но какому благоденствио злыхъ завидуетъ Гейне, душевному ли вхъ расположению, или же матеріальной обстановкъ? Если же изъ приведеннаго вопроса устранить зависть, то останется, зачёмъ страдають вообше люли? Точно также, если бы добрые люди поняли, что благъ единъ только Богъ, какъ это сказалъ Тотъ, Кто былъ подъ крестной пошей, тогда, быть можеть, они поняли бы и то, что истинно золь одинь лишь діаволь. и тогла опять таки не пришлось бы задавать вопроса, ни о безусловно побрыхъ, ни о безусловно злыхъ, и остался бы одинъ вопросъ о страданій вообще людей; но тогда и понятіе добрый приняло бы ивой смысль. Если съ понятіемъ добрый, благій будетъ соединено, какъ въ Богії, понятіе відівнія и силы, а не отсутствіе лишь порока, какъ въ добрыхъ люляхъ. т. е. если бы добродътель не дълала - лиць достойными счастья. но была бы силой, дающею счастье, то тогда никто бы не страдаль и не быль элымь. Если же мы будемь разсматривать добродьтель отвлеченно отъ силы, если слабость знанія, слабость физическая совм'єстимы съ добродътелью, то пассивное исполнение заповъдей, т. е исполнение заповъдей лишь въ тъсномъ смыслъ, лишить ли огонь силы жечь, волу-топить и т. п.? Итакъ, чъмъ же должно быть добро, чтобы добрые люди не страдали?. Когда наступаетъ голодъ, трудившеся не собираютъ плодовъ своего труда, но не собираютъ потому, что трудъ ихъ направлень къ извлеченію наибольшаго дохода, а не къ обезпеченію върнаго урожая. Трудъ есть добро, но, не говоря уже о хищении, онъ не обладаетъ ни знашемъ условій, отъ коихъ зависить урожай, ни силою или искусствомь управлять этими условіями, потому что знаше служить интересамь промышленности и торговли, а силы и дъятельность человъческія поглощены производствомъ и обработкою предметовъ роскоши и торговлею ими. Хотя и объ этихъ послъдчихъ занятіяхъ говорятъ, будто и они даютъ хльбъ, но чтобы понять всю несостоятельность такого выраженія, достаточно представить себъ, что всъ люди, оставивъ земледъліе, обратились бы къ промышленности и торговлъ, т. е. къ производству предметовъ роскоши; тогда человъчеству оставалось бы только умереть съ голода. Обращение же всъхъ безъ исключенія людей къ земледівлію, обращеніе на земледівліе всей силы знанія, объщало бы возможность изученія встахь условій урожая и, слъдова тельно, возможность управленія ими. Изъ этого очевидно, что д'яйствительная истинная добродътель можетъ заключаться только въ управленіи слъпыми силами природы. Германскій философъ (Кантъ), давая критерій для опредѣленія истинно-добраго дѣла, въ видахъ отличія отъ мнимодобраго, пользуется этимъ критеріемъ совершенно произвольно, такъ что долгъ, безусловный по формъ, по содержанію оказался правиломъ, опредъляющимъ мелочныя отношенія, до разръшенія вопроса о томъ, позволительно ли принимать приглашеніе на неум'єренность, безъ всякаго стремленія кь выходу изъ этихъ отношеній, хотя они далеко не могутъ быть признаны истинно-правственными.

Нистояціая жизнь, что называется земная жизнь, (какъ будто иные міры существують не въ тѣхъ же условіяхъ, какъ и земля, какъ будто и они не земли, - если не разумѣть подъ неземною жизнью чего-то трансцендентнаго, чего-то мистическаго), настоящая жизнь, ограничиваемая краткимъ временемъ и тѣснымъ пространствомъ, (если человѣкъ свободенъ, то свободенъ, какъ птица въ клѣткѣ), по мѣрѣ того, какъ условія, въ которыя пеставленъ человѣкъ, будутъ обращаться въ орудія его воли, т. е. по мѣрѣ исполненія долга, заключающагося въ управленіи слѣпыми силами природы, настоящая земная жизнь будетъ расширяться до границъ самой природы, ибо сама природа, сознавая въ насъ свою несвободу, чрезъ насъ же обращаєтся въ міръ свободныхъ, безсмертныхъ личностей. Вѣрнѣе же скатать, такое превращеніе міра производится чрезъ насъ Богомъ, и именно Тріединымъ Существомъ, Которое, когда совершится такое превращеніе міра, найдетъ въ немъ свое выраженіе

15. Полный долгъ заключается въ десяти ветхозавътныхъ заповъдяхъ, понятыхъ по-христіански, претворенныхъ въ одну общую, единственную заповъдь всеобщаго воскрешенія. Это путь, по которому можетъ, или даже необходимо должно, перейдти старо-и ново-јудейство въ христјанство. Долгь въ встинно-христіанскомъ его значеніи требусть, чтобы запов'ядь служить истинному Богу и не творить себъ подобій, была ионята въ самомъ обширномъ, положительномъ, а не въ ветхозавътномъ, или отрицательномъ, смыслъ. Встхій завътъ не даваль первымъ двумъ заповъдямъ должнаго значенія, ибо, понятыя по христіански, опів оказались бы въявномъ противоръчіи съ третьею и, особенно, съ четвертою заповъдью. Вопреки 1-й и 2-й заповъдямъ, требующимъ безусловнаго служенія только истинному Богу, 3-я разръщаетъ служение суетъ, запрещая лишь смъщи: вать это служение съ служениемъ Богу; и разръщение это, очедвидно, равнозначуще разръшению, заключающемуся въ 4-й заповъди: шесть дней творить всъ дъла свои и только седьмой посвящать на служеніе Богу. Шесть дней служить своимъ личнымъ пользамъ и выгодамъ (узаконеніе розни), творить въ нихъ всякаго рода подобія (т. е. обожать вещь, дълаться орудіємъ слітой силы природы и забывать объ истинно-подобныхъ), а въ седьмой день бездъйствіемъ или даже только мысленно служить Богу, это, конечно, значитъ одинъ день мнимо лишь служить истинному Богу (суббота – отрицаніе розни, но не положительное, діятельное братство), а шесть дней истипно служить ложным» богамь; это значить творить свой искусственный мірокъ на подобіе естественнаго, а не возсоздавать міръ естественный по образу Тріединаго Бога. Должно зам'єтить, что подъ подобіємъ мы разумівемъ не невинныхъ идоловъ, которыхъ такъ усердно истребляли, а всю ту обстановку, кфоторая служитъ виною, причиною споровъ, раздоровъ, приводящихъ къ смерти. При возсоздани же, или тождественномъ возвращеній, такого раздвоенія быть не можетъ; тогда во всей шестидневной работь человъческой выражалось бы діло Божіе, и въ самомъ голосъ человъческаго: «грядетъ часъ и нынів есть, егда мертвій услышать гласъ сыпа Божія, и услышавши оживутъ» (loan, V, 25), - оживутъ, ковечно, матеріально, видимо, осяваемо. «Христіанство и будничный трудъ возвышаетъ до работы воскрешенія, а празличное бездівлье обращаетъ въ діло воскрешенія.

Противоръчіе между первыми двумя заповідями, понятыми въ христіанскомъ смыслѣ, съ одной стороны, и слѣдующими двумя, третьею и четвертою, съ другой, кончится, когда 3 я заповъдь будеть понята, какъ запрещене служить мануфактурно торговой суеть города, а 4 я не будеть разръшеніемъ селу служить сліпой, смертоносной силів природы, а, напротивъ, будетъ повелъніемъ обратить ее въ живоносную силу (паска) для служенія Богу не мертвыхъ, а живыхъ. Втория занов'ядь, понятия не отрицательно, а положительно, требуеть отъ четвертой обращения суточной и годовой работы во витхрамовую литургію, боращенія сибного прогресса въ насхальный ходъ, превращения инестидневныхъ личныхъ дълъ, искусственной недъли и такой же искусственной пасхалін въ общее дъло, управляющее естественными намъненіями годовыми и суточными. Иятая запов'ядь будетъ имъть христіанскій смыслъ, когда почитаніе родителей при жизни обратится, станеть воскрешенемъ по ихъ смерти, а долгоденствіе, награда за почтеніе, будеть безсмертіємь. Шестая и седьмая заповіди, (подъ наруіненіе комуь могуть быть подзедены всё преступленія), понятыя даже по христіански, только приготовичоть души, очищая ихъ отъ мыслей, заключающихъ въ себъ ненависть, рависть и всякаго рода вожделѣнія, приготовляють къ одной не отрицательной, а положительной заповъди всеобщаго воскрешенія, которое освобождаеть даже оть невольнаго гріха, оть грізха вытъсненія младшими старшихъ. VI-я заповъдь, запрещая ненависть, непріязнь, требуетъ любви, а VII-я, запрещая прелюбы, предостерегаетъ отъ искаженія любви; седьмою заповѣдью осуждается слѣпая любовь, ибо безсознательная, чувственная любовь (отділеніе чувства оть знанія), такая любовь, какъ и злоба, производить смерть. Шестая заповъдь въ самомъ обширномъ смыслѣ, т. е. въ смыслѣ не лишить жизни ни единаго, самаго малаго живого существа, и въ самомъ глубономъ-не помыслить даже вла, неисполнима, какъ неисполнима и VII-я заповъдь, понятая въ строгомъ смыслъ, потому что такое исполнение этой послъдней повело бы къ прекращенію рода. Неисполнамость отрицательных вапов'єдей требуеть исполненія положительной запов'єди воскрешенія; и въ неисполнимости «не убій» заключается необходимость не только воскрешенія, но и гарантія возвращенія кт. жизни всёхъ.

итакъ всѣ преступленія разрѣшаются въ прямое или косвенное нарушеніе шестой заповъди, также, какъ всѣ добродѣтели разрѣшаются, прямо или косвенно, посредственно или непосредственно, въ одну великую добродѣтель, во Всеобщее Воскрешеніе, ибо оно есть не мнимое или только внутреннее раскаяніе, а д'вйствительное возвращеніе всего отнятаго, похищеннаго, полное заглаждение всёхъ нарушений шестой заповёди. Въ общирную область преступленій противъ этой запов'єди входять не только всякаго рода оскорбленія, -- (медленное убійство), но и похищеніе вещей, т е. нарушеніе 8-й запов'єди; ибо похищая вещь, мы похищаемъ н'єкоторую долю жизни, потому-то вещи или имущество и называются очень выразительно «животами». Подъ похищеніемъ-же нужно разуміть и пріобрітеніе вещей по низкимъ цънамъ, возникающимъ по случайностямъ спроса и предложены, возведеннымъ экономическою наукою въ законъ, которому будто бы подчинены, или должны подчиняться, отношенія разумныхъ существъ. Кромъ того, похищая въ чужомъ трудъ (т. е. въ вещи) частицу жизни, мы въ тоже время освобождаемъ себя отъ труда; убивая, мы не хотимъ возвратить жизни, такъ какъ трудъ отчасти уже есть, а долженъбы быть вполнъ дъйствіемъ воскрешенія. Цънность труда опредъляется только отношеніемъ къ воскрешенію; изойдти трудомъ, какъ этого требуеть долгь, значить превратиться въ дъло, въ дъйствіе воскрешенія; положить душу свою въ трудъ, значитъ ускорить свое и всѣхъ воскресеніе. Итакъ преступность VIII-й заповъди поднимается до преступности VI й, а добродътель труда возвышается до заповъди воскрешенія; ветхозавътное «не убій!» - превращается въ новозавътное - «воскрешай!» въ смыслъ всеобщаго, совокупнаго дъла.

И въ этомъ заключается полная противоположность двумъ современнымъ направленіямъ, изъ которыхъ одно видитъ единственное спасеніе въ самомъ строгомъ исполненіи VIII-й заповѣди и готово было-бы даже уничтожить праздники, потому что люди этого направленія и въ праздникахъ усматриваютъ похищеніе ихъ собственности, богатства, которое могло бы быть пріобрѣтено для нихъ, если бы праздникъ обратился въ рабочій день. Другое же современное направленіе, ставя вещь также высоко, какъ и первое, видя въ доставляемыхъ вещью удобствахъ и наслажденіяхъ единственно возможное для человѣка благо, желало бы совершеннаго упичтоженія восьмой заповѣді, какъ одной изъ немалыхъ преградъ къ уравненію состояній, въ неравенствѣ которыхъ люди этого направленія полагаютъ начало всѣхъ золъ человѣческаго рода.

16. Всякое общество теряетъ подобіе Тріединому, вноситъ въ себя мракъ (невъжество) и смерть, если вещь въ этомъ обществъ предпочитается взаимности. Раздоръ, вносимый вещью, отчуждаетъ людей другъ отъ друга, душа дълается потемками, а наружностъ перестаетъ быть върнымъ выраженіемъ, откровеніемъ души, дълается оболочкой, скрывающей душу, обманомъ. Это и есть обскурантизмъ, при которомъ лицезръніе уже не значитъ душезръніе, когда о виутреннемъ можно только догадываться, дълать заключенія, предположенія, т. е. мыслить, а не видъть; доказательство-же состоитъ въ превращеніи мыслимаго, представляемаго, въ видимое, очевидное, при чемъ знаніе тождественно просвъщенію, а общество есть проявленіе знанія.

Какъ корыстолюбіе, (когда вещь предпочитается взаимности), такъ и властолюбіе вносить мракъ, обскурантизмъ въ общество, и такое общество не можетъ быть подобіемъ Тріединому Богу. Какъ только мысль отдъляется отъ дъйствія, мыслящее отъ дъйствующаго, послъднее становится слѣпымъ, а мыслящее дѣлается теоретическимъ; мракъ отдѣляетъ интеллигенцію отъ темнаго сословія; темное для себя, это сословіє темно и для интеллигенціи; знаніе интеллигенціи-не прямое знаніе, а лишь отраженное, блідный образъ. Чітмъ слівпіве, рутинніве становится дійствіе, тітмъ темпіве оно для себя, тъмъ менъе выражаетъ оно себя и для другихъ, тъмъ менъе оно познаваемо. Обращение дъйствующаго въ сознающаго, и мыслящаго въ дъйствующаго будетъ уподоблениемъ нераздъльности, единству Вешь (природа) будетъ для насъ явленіемъ, исчезаемымъ, пока она будетъ раждаться, происходить помимо пашего сознанія и воли. До тёхъ поръ мы не будемъ знать ни себя, ни внѣшняго міра, до тѣхъ поръ невозможно и взаимознаніе, пока матерія, не проникнутая св'єтомъ, дъйствіемъ, будетъ стоять между нами, какъ сила разъединяющая и насъ самихъ превращиющая въ явленія. Одно возстановленіе исчезнувшаго, обращеніе его въ сознающее и дъйствующее есть доказательство, полное знаше и прочное, безсмертное существованіе.

17. Промышленное направленіе, стремящееся обратить всѣ дни въ однообразную, прозаическую, душеубійственную работу, а съ другой стороны, общество такъ называемаго воскреснаго покоя, воскресной, такъ сказать, субботы, усиливающееся подъ видомъ христіанства возстановить јудейство, —эти два противоположныя направленія представляють въ настоящемъ въкъ два самыхъ существенныхъ разръшенія вопроса о долгъ. Но фабричное язычество, лишенное даже истинной, дъйствительной художественности, обращающее творческія силы людей на производство вещей домашняго употребленія, (Примъч. 22 е), какъ и прикрывающееся именемъ христіанства іудейство, безсильны ръшить этотъ вопросъ. Нынъщния работа рѣзко отличается отъ прежняго труда; главная трудность ея состоитъ не въ усиленной дъятельности всего человъка, (ибо въ работъ неръдко участвуетъ лишь нъсколько пальцевъ), - непріятная сторона ея, полагаемъ, заключается въ усиліи держать въ бездъйствіи всъ остальные, неучаствующіе въ работъ члены. Послъ такого вынужденнаго шестидевнаго бездъйствія седьмой день можетъ разрѣшаться только разгуломъ, а не покоемъ. Рабство древняго классическаго міра, сравнительно съ рабствомъ ныкъщняго времени, можетъ быть названо номинальнымъ; хотя рабы тогда и считались вещью, но работа ихъ не была такъ однообразна, какъ въ настоящее время, и между этими рабами были и такіе, которые занимались умственной работой, тогда какъ нынъшніе рабы суть дъйствительныя вещи, или машины, исполняющія однообразныя операціи. Итакъ, ни нынъщній покой, или јудейство, ни современное язычество, или фабричная работа, не ръшаютъ вопроса; одно воздержание отъ суетности, доведенное даже до возможныхъ человъку предъловъ, а не въ теченія одного лишь дня въ недѣлю, не можетъ еще привести къ цѣли; точно также не достигнетъ человѣкъ ея и въ томъ случаѣ, если обратится въ машину для производства фабричной работы.

Нельзя лицемърить съ воскрешеніемъ, ибо оно одно и есть истинное дъло, замъняющее праздность и освобождающее отъ фабричной работы!..

18. Воскрешеніе есть заповъль не новая, а столь же древняя, какъ культь предковъ, какъ ногребение, которое было попыткого оживления: оно также древне, какъ и самъ человъкъ. Воскрещене есть естественное требованіе человівческой природы и оно исполнялось насколько человінкь быль сыномъ человъческимъ, и не исполнялось поскольку въ человъкъ оставалось животного, Лолгъ воскрещенія, долгь къ отцамъ, сыновній долгь, какъ его можно назвать, явился въ міръ вмѣстѣ съ человѣкомъ. Пля воскрещенія челов'єкъ воасталь, приняль вертикальное положеніе, положеніе сторожевое и трудовое. Востаніе, слідавшееся постояннымь, проявляющееся въ непрерывной бдительности, наблюдательности, и въ непрерывной работъ, замъняющей даровое трудовымъ, выражаетъ не подоженіе только, но этимъ востаніемъ лаются уже средства, паправленіе, смыслъ и цібль, имь открывается соонаніе себя сыному, человъческиму. Съ того момента какъ человъкъ обратиль взоры къ небу, принялъ вертикальное положение, вся дъятельность его, какъ она ни извращалась, имбла цблью служеніе отцамъ. Это служеніе заключалось особенно въ земледълји, котерое въ глазахъ человъка было необходимо не для сохранения только жизны живыхъ, но и для возстановления жизни умершихъ. Лаже сдълавшись гражданиномъ, отръщивщись отъ связей съ живой природой, человъкъ не переставалъ, хотя и невольно, выражать этотъ полгъ и въ знаніи и въ искусствъ; даже самые пороки его, корыстолюбіе, тщеславіе, были лишь извращеніємь этой доброд'єтели, этого долга, Вся двятельность его объясняется изъ чувстви смертности и соотвътствующаго ему стремления къ воскрещению, постоянно, впрочемъ, нарушаемаго животнымъ стремленіемъ къ самосохраненію и наслажденно.

19. Древней исторіи давало смыслъ исканіе страны умершихъ отцовъ, рая, которое отчасти и замѣняло стремленіе къ воскрешенію, видоизмѣняло его; но это могло продолжаться до тѣхъ лишь поръ, пока земля не вся еще была открыта, пока оставалось еще мѣсто для миейческой географія, для рая и ада. Недостатокъ средствъ жизни, добываемыхъ для живыхъ и умершихъ, былъ лишь побужденіемъ, ускорявшимъ движеніе, которое понималось какъ возвращеніе въ страну предковъ; представленіе предковъ удалившимися въ иныя страны служило оправданіемъ движенія, переселенія, а могилы ихъ, которыя признавались нелишенными жизни, были причиною, задерживавшею движеніе. И статика, и динамика человѣческаго рода имѣетъ въ своемъ основаніи въру или мысль объ отцахъ; движеніе и нокой человѣческаго рода держатся на этомъ представленіи.

Кратко вся исторія дохристіанскаго міра, до Воскресенія Христова, можетъ быть выражена такъ: Древній міръ ставилъ главною цѣлью своего существованія сохраненіе или забсту о жизни предковъ, которыхъ онъ-

представляль себъ живущими, хотя и иною, чъмъ мы, жизнью, причемъ благогостояніе умершихъ, по мнѣнію древнихъ, зависьло отъ жертвъ, приносимыхъ еще неумершими, а для сохраненія души нужно было создать ей тело, такъ что сохранение души было возстановлениемъ тъла, Во всъхъ открытіяхъ, на сушт и на морт, выражалось стремленіе отыскать страну умершихъ; по крайней мъръ, въ народныхъ сказаніяхъ придавался такой смыслъ всемъ этимъ открытіямъ, суля по тому, что всё путеществія на Западъ моремъ и на Востокъ сушею, начиная съ Одиссея и до экспедиціи Александра, заканчивались, по народнымъ легендамъ, открытіемъ рая п схожденіемъ въ адъ. Морскія путеществія могли представляться для народа средствомъ къ открытно «страны мертвыхъ» еще скорве, чъмъ сухопутныя, потому что у приморскихъ народовъ гробомъ служила лодка, (почему и самое названіє корабля «паох» нятьло общій корень съ «навье» умершій), лодка, которую уносило въ невіздомыя страны Запада или Востока, и за «вратами плача» (Бабъ-эль-Мандебъ) встрвчаемъ Эдемъ (Аденъ). рай. Мореплаватели шли, можно сказать, по следамъ покойниковъ; такимъ образомъ проложиль себъ древній человъкъ путь и чрезъ Геркулесовы Столпы, въ Западный Океанъ. Открытія Восточныя, сухопутныя, завершились походомъ Александра въ Индію; этотъ походъ въ народномъ представленій является «хожденіємъ Александра въ ту страну, гдѣ небо сближастся, соткиулось съ вемлею, глъ начинается рай» (поэма «Александрія»). Такія путешествія, хотя и мнимыя, выражають дібиствительную потребность сближенія съ умершими, потребность возвращенія ихъ изъ области тьмы (ада) къ жизни. Но страну умершихъ, т. е. рай и адъ, по мъръ открытій, по необходимости, приходилось отодвигать все дальше и дальше, потому что представлять ее возможно было лишь за предълами извъстнаго, уже открытаго; и вотъ древий міръ, отыскивая предковъ, открыяъ Индію, и это открытіе повлекло его къ изм'єн'є долгу, къ соблазну поставить наслажденіе настоящимъ на мѣсто служенія отцамъ, (Примѣч. 23-е). Услужливая философія явилась для оправданія измітны, поколебавь и даже совстить уничтоживть върование въ существование ада и рая и въ самую загробную жизнь. Философія, начавшаяся сомивніемъ въ необходимости заботъ о предкахъ, (что составляло цёль существованія живыхъ, кончила всеобщимъ скептициимомъ.

20. Основою всего общественнаго устройства Еврейскаго народа было сознаніе паденія и необходимости возстановленія. Сознавая невозможность противостоять искушеніямь къ нарушенію разъ установленнаго общественнаго порядка, законодательство Еврейскаго народа назначило особые періоды для возстановленія его: седьмой день, седьмой місяць, седьмой годъ, семь седьминъ годовъ; чіто длинніть періодъ, тіто полніть требовалось возстановленіе. По истеченій семи седьминъ годовъ трубнымъ звукомъ возвіщалось измученнымъ, впавшимъ въ рабство, свобода, плітнымъ— отпущеніе, возвращеніе къ своей семьї, къ родной земліт, никакого труда, ни посітва, ни обработки не полагалось въ этотъ золотой годъ; плоды же,

порожденные безъ труда, должны были отдаваться нуждающимся или составляли сбщее достояніе. Это-нобилей или, можно сказать, «лівто Господне благопріятно, в ибо и пророки возвъщали тотъ же юбилей, только имъющій наступить чрезъ болбе продолжительный періодъ и такимъ образомъ, что для практической жизни было юбилеемъ, то у пророковъ было царствомъ Божіимъ. Страшный судъ и воскресеніе, возвѣщаемые трубнымъ же гласомъ, развились, очевидно, изъ тъхъ же юбилейныхъ праздниковъ. Идея о страшномъ судъ и воскресеніи развивалась по мъръ того, какъ Тудеи приходили въ столкновеніе все съ болбе и болбе отдаленными народами; сначала это было возвращеніемъ только плънныхъ, затъмъ собиранісмъ и возвращенісмъ цълаго народа, и наконецъ, въ эпоху Маккавей» скую, сдѣлалось воскресеніемъ, но не всеобщимъ, а воскресеніемъ только праведниковъ Еврейскаго народа; всеобиность же эта идея пріобръла только въ христіанств'в. Еврейскій народъ отъ переворота, который долженъ быль обнять и небо, и землю, ожидаль блага только для своего племени и зла для вебхъ другихъ народовъ, Іудейство въ самую идею будущаго блаженства праведниковъ (т. е. Тудеевъ) вносило, какъ необходимую составную часть, наказаніе язычниковъ; утішеніемъ Израилю служило не всеобщее воскресеніе, а страшный судъ и наказаніе тіхъ, кого онъ считалъ своими врагами; тогда какъ весь смыслъ христіанства заключается именно во всеобщемъ воскресеніи; страшный же судъ есть только угроза для младенчествующаго еще человъчества, Іудейство отличается отъ христіанства еще и тъмъ, что оно-только ожиданіе всеобщаго обновленія; ожидаетъ оно его еще и теперь, и своимъ догматомъ объ ожидаемомъ Мессіи возбуждаетъ, вызываетъ появление мессій, а затъмъ казнитъ ихъ, продолжая считать себч невиннымъ (Примъчаніе 24-е). Христіанство же есть не ожиданіе только обновленія, воскресенія, а самое д'биствіе, осуществленіе его. хотя и вамедляемое противодъйствіемъ іудейства, явычества и проч. Христігнство въ тоже время есть проповідь противъ субботъ, субботнихъ годовъ, вообще- противъ юбилеевъ, въ смыслъ покоя и бездъйствія; христіанство есть не суббота, а воскресеніе. Если это не такъ, то въ чемъ же смыслъ христіанства, какая разница между вторымъ пришествіемъ Христа, ожидаемымъ христіанами, и первымь пришествіемъ Мессіи, котораго все еще ждутъ Евреи?... (Примъчаніе 25 е).

21. Юбилеи, котя и были исполненіемъ божественнаго закона, даннаго на Синав, могли, однако, выражаться только въ двйствіи самихъ же людей, были, слёдовательно, согласно Божественному велвнію, актомъ человъческой воли. Если впослёдствіи они превратились въ ожиданіе только обновленія, то это было искаженіемъ закона, и христіанство вновь обратило человька отъ пассивнаго ожиданія къ забытому имъ двлу своего спасенія. Христіанство, называя ветхозавътную религію свнью, прообразованіемъ новаго завъта, потому уже не можеть ограничиваться храмовою литургіею, что въ такомъ случав оно и само было бы только свнью, прообразомъ воскресенія. Первоначально въ литургіи соединялись всь таинства,

и сама она была таинствомъ, совокупностью таинствъ, или дъломъ искупленія; она не была только храмовою службою, а была нераздъльна отъ жизни, литургія была дёломъ, которое въ первыя времена христіанства обнимало, поглощало всю жизнь христіанъ. Распространеніе христіанства, т. е. оглашеніе языческаго міра, пріобщеніе новыхъ членовъ къ первоначальному ядру, или распространеніе братства, и было литургією оглашенныхъ, и вся литургія была дѣломъ еще только объединенія, собиранія, ибо вопросъ о регуляціи, объ обращеній слівной, смертоносной силы природы въ живоносную не могъ тогда еще и возникнуть. Оглашение часто заканчивалось тогда открытымъ исповъдзніемъ и крещеніемъ огнемъ и кровью, т. е. гоненіями, и литургія, такимъ образомъ, становилась исторією христіанства Церкви не оставались тогда чуждыми другь другу, но сносились между собою посланіями, читавшимися на собраніяхъ върующихъ, которые были тогда не върующими только, но и соединенными любовно, т. е. върными; въ чтеніяхъ этихъ посланій выражалось единеніе собранныхъ по образу небеснаго согласія, и этими посланіями поддерживалось и укрѣплялось единеніе, общеніе. И мы върнъе сохранили бы преданіе, если бы не ограничивались перечитываніемъ старыхъ только посланій; обративъ же пропоэбданіе Евангелія въ чтеніе, мы являемся ръшительными нарушителями преданія, что можно видіть и изъ самуго положенія благовіттвующаго, который въ настоящее время стоить отвратившись отъ народа, которому проповъдуетъ,

Когда христіанство сділалось, какъ говорять, господствующимъ, тогда распространеніе христіанства и возвращеніе отпадшихъ обратилось въ насиліс, оглашеніе-- въ священныя войны, сами крестители и апостолы стали меченосцами, а покаяніс-инквизицією, внішнее пріобщеніе къ церкви превратилось во внутреннее разобщеніє, литургія стала только храмовою службою и изъ нея выдълились, утративши единство, всъ таинства, которыя сдылались частнымъ, семейнымъ дѣломъ, а не общимъ. Даже самая сущность литургій оглашенныхъ, братотвореніе, выдёлилось въ особый чинъ, который и былъ названъ чиномъ братотворенія; но чинъ этотъ, по выдъленіи изъ литургіи, остался безъ всеобщаго усыновленія. Братотвореніе, по отвлечении его от в литургии, изъ всеобщаго сделалось частнымъ, братство установлялось уже не между всёми, а только между двумя, какъ и крещеніе, т. е. всеобщее усыновленіе, совершаемое внъ литургіи, становилось частнымъ д'вломъ: крещасмый воспринимался не многими, которые (т. е. крестные отцы) при этомъ утратили и значение представителей церкви, ибо не сею послъднею назначались, а избирались только родителями крещаемаго. Существованіе особаго чина усыновленія (См. «Новая Скрижаль.» Веніамина) ни мало не содъйствовало общему усыновленію, практическимъ, дъловымъ приложениемъ коего можетъ быть только всеобщее воскрешеніе и приготовленіе къ нему, т. е. всеобщее воспитаніе; не соотвътствіе же союза, который установлялся особымъ чиномъ братотворенія, союзу христіанскому, какъ союзу всеобщечеловъческому, привело къ уни

чтоженію и самого чина братотворенія, который быль не только оставлень, но и осужденъ. [Матвъй Властарь, XIV-го въка: «Отъ церковнаго и царскаго закона возбранено, потому что служило, (лъйство братотворенія), поводомъ къ сопротивленію законамъ и къ возмущеніямъ»]. Судя по молитвамъ, употреблявшимся при чинъ братотворенія, и эктиньямъ, приводимымъ у Гоара, оно имъло не частное только, а всеобщее значение, ибо благословеніе на братскій союзъ испрацивалось во имя созданія человъка по образу и подобію Божію, во имя апостольскаго союза, и уже послъ всего воспоминались примъры дружбы Сергія и Вакха. Космы и Ламіана, Кира и Іоанна: еще ясибе открывается значеніе этого чина изъ Апостола и Евангелія, при семъ читавшихся (І-е Корине, XII, 27—XIII, 8; Ев. Іоан, XVII, 18 --26), (Описаніе Сунодальныхъ рукописей Горскаго и Новоструева. Отд. III. 1. стр. 145, № 371, л. 133, стр. 211, № 337, л. 61). - Чинъ братотворенія есть совершенное подобіє литургія, онъ и заканчиватся причашеніемъ преждеосвященными дарами: особенности этого послъдованія, опоясывание вступающихъ въ союзъ однимъ поясомъ, обхождение кругомъ аналоя при пъніи «Призри съ небесе и виждь, и посъти виноградъ свой, и утверди, его же насади десница Твоя,» не потому ли не употребляются въ литургін, что стіны храма служать, можно сказать, поясомь, связующимь всёхъ присутствующихъ, а ходы церковные имёютъ смыслъ объединенія въ Запат смето са и илли сменненсиж

Кратко, тѣснѣйшая связь литургіи съ таинствами можетъ быть выражена слѣдующимъ образомъ: переходъ отъ литургіи оглашенныхъ (т. е. отъ воспитанія или объединенія живущихъ, къ чему относится и бракъ, породненіе чужихъ) въ литургіи вѣрныхъ (т. е. къ Нричвщенію съ Елеосвященіемъ—погребеніемъ, имѣющимъ видъ воскрешенія умершихъ) совершается чрезъ крещеніе (т. с. усыновленіе) съ Муропомаваніемъ и Покаяніемъ (т. е. возвращеніемъ блудныхъ сыновъ).

Литургія оглашенных была обращеніем языческаго міра (т. е. людей, утративших братство по причинь забвенія отцовь, какъ одного отца,) въ христіанство чрезъ единичное крещеніе, или же возвращеніемъ чрезъ покаяніе снова, послѣ уже обращенія, отпавшихъ въ язычество. Самое обращеніе было оглашеніемъ или воспитаніемъ, которое, однако, не принимало во вниманіе причинъ небратства, почему христіанство и не стало дѣйствительнымъ братствомъ сыновъ, и дѣло ихъ, (литургія вѣрныхъ), не было явнымъ, а лишь таинственнымъ воскрешеніемъ, лишь образомъ, сѣнью его.

Внѣ Греко-Римскаго міра, и особенно у насъ, обращеніе состояло въ общемъ крещеніи безъ предварительнаго оглашенія. Особой, отдѣльной народной школы, помимо храма, особаго обученія, кромѣ богослуженія, у насъ не было. Участіе въ общемъ богослуженіи въ храмѣ съ иконописью, какъ одною картиною, служило средствомъ народнаго образованія; и участіе въ такомъ богослуженіи могло, конечно, имѣть народообразовательное значеніе. Но было ли оно употребляемо, какъ народообразовательное

средство, исполнялся ли долгъ восприемничества?

Кіевская Русь распространяла христіанство и, крестя безъ оглашенія, она, во исполнение долга воспрфемничества, вводила богослужение съ демественнымъ пъніемъ, устрояла иконописный храмъ, и все это, какъ образовательное средство, ибо и самое испытаніе, произведенное на мЪстЪ, касалось именно богослуженія, и богослуженіе избрано то, которое дій ствовало сильніве, образовательніве. Московская Русь испытаніем чужимь въръ не занималась и самоиспытанно себя не подвергала; это значитъ, что у нея была въра, по не было знанія, потому и богослуженіе не было употребляемо, какъ образовательное средство. Не имъя знанія, не подвергая себя самоиспытанію, Московская Русь не могла ученіе о Троицъ принимать за образецъ своей совокупной жизни; и литургія не была братотвореніемъ чрезъ усыновление всъмъ отцамъ, какъ одному отцу, для исполнения долга душенриказчества, не была братотвореніемъ уже потому, что отъ литургіи отдълились почти всв таинства, образовавъ частныя службы, молебны, панихиды; самое усыновленіе (крещеніе) и погребеніе стали частным в дівломь; частныя радости и скорби не дълались общими; чуждость была сильнъе единства, братства; не могло быть уже и общаго, сыновняго дъла. Князъя и еще болбе народъ, привлеченные прямо или косвенно къ обязательной службъ и поглощениме обороною земли, защитою отечества, могли видъть въ богослуженім лишь таниственное средство спасенія; образовательнымъ же средствомъ богослуженіе для нихъ не было. Подъ вліяніемъ этой именно непрерывной обороны, постояннаго ожиданія нападенія, особеннымъ почитаніємь на Руси стали пользоваться Архистратись Михаиль и Пресвятая Дъва - Богоматерь, на время какъ бы затмившіе поклоненіе Св. Троицъ, ибо отъ Архистратига чаяли побъды, а отъ Матери Божіей утъщенія въ утратахъ, неизбъжныхъ и при самыхъ побъдахъ. И пока будетъ существовать сторожевая служба и обязательная повинность для борьбы съ себъ подобными, до тъхъ поръ культъ небеснаго побъдносца и Утъшительницы въ утратахъ будетъ затмевать почитание Троицы, въ коей заключается требованіе всеобщаго обязательнаго образованія во исполненіе долга воспреминичества. Во всеобщемъ воскрешении заключается исполнение долга душеприказчества, а во всеобщемъ обязательномъ образованіи исполненіе долга воспр**є**емничества, принятаго на себя еще Владиміромъ, но не исполненнаго и преемниками его; да этотъ долгъ и не могъ еще быть исполненъ по его громадности и трудности.

Если оглашеніе (образованіе) предшествуєть обращенію, то народь въ храмѣ бываєть лучше, чъмъ въ жизни; минутами въ храмѣ онъ можетъ забывать житейскія заботы, обусловливаемыя небратствомъ, а въ жизни, въ дѣйствительности, онъ остается тѣмъ же язычникомъ, какъ и прежде. Если же обращенію не предшествуєть оглашеніе, то участіе народа въ богослуженіи не будеть вполнѣ сознательнымъ, а вмѣстѣ съ тъмъ и противорѣчіе между храмовою службою и внѣхрамовою жизнью постепенно сглаживается, та и другая подчиняются строгсму уставу, не исключающе-

му, однако, ни вражды, ни другихъ пороковъ, которые уничтожаютъ всякое подобіє тому образцу, коему поклоняются, При этомъ ученіе о Троицъ, какъ согласіи и любви, и какъ отрицаніе вражды и прелюбы, имъстъ только самое элементарное выраженіе, такос, какому учать только младенцевъ; учение о Троицъ будетъ при этомъ выражаться соединениемъ трехъ одиночныхъ перстовъ въ одинъ знакъ, или знамение. Это, впрочемъ, естественное и необходимое начало того, полнымъ выраженіемъ чего будетъ объединение сыловъ для служения отцамъ; въ такомъ перстосложения заключается зародышь, который, если онь достигнеть совершеннольтія, будеть литургією, или д'вломъ, обращающимъ человіческій родъ въ семью воскрещенія. Троеперстное и двуперстное знаменія столь же часто употреблялись въ храмъ, какъ и внъ его и произвели глубокій расколь въ нашей церкви. Статун, органы, иконы итальянскаго письма не употреблялись въ храмЪ, преслидовались и въ жизни. Вообще отвергалось все мірское, свътское, отвергалось общество, живущее для настоящаго, (общество половаго подбора, брачнаго пира, ассамблея), въ коемъ нѣтъ стариковъ, потому что они молодятся, нётъ и дётей, потому что они подражають верослымъ на дътскихъ балахъ. Это общество въчно юныхъ было бы въ полномъ противоржчи съ самимъ собою, т. е. не было бы еще полнымъ обманомъ, есян бы необращало и кладбищъ въ гульбища, если бы не бълило и не румянило даже мертвецовъ. Точно также и старая Московская Русь противоръчила бы себъ, если бы допускала брадобритіе и принимала бы платье, подобія которому не находила въ церковной иконописи. Такое согласіе храма и его службы съ домашнею жязнью Московской Руси дѣлало невозможнымъ самый вопросъ о спасеніи върою или дълами, тъмъ или другимъ въ отдъльности; но хотя въра Московской Руси и была не безъ дълъ, однако, она не была живою, такъ какъ и самое дъло церковное и внъцерковное, не было истинно-живымъ, христіанскимъ дъломъ, не было литургією братотворенія чрезъ усыновленіе для исполненія долга душеприказчества, какъ объ этомъ говорилось выше. Однако, дъло это не было бездушнымъ обрядомъ, священною лишь гимнастикою, какъ говорятъ піэтисты, ограничивающіе спасеніе однимъ чувствомъ, мыслію, ибо это дѣло, обрядъ, исполнялось истово. Пока богослужение было обрядомъ, жизнь, оставаясь обычаемъ, не противоръчила ему; когда же богослужение сдълается образовательнымъ средствомъ, тогда жизнь будетъ, должна стать братотвореніемъ, иначе же будетъ противоръчіе между службою и жизнью, т. е. между храмовою и вибхрамовою службами,

Первымъ возстановителемъ испытанія и самоиспытанія въ Московской Руси нужно признать Сергія Радонежскаго; самое посвященіе имъ своей обители Живоначальной Троицѣ въ то время, когда владѣвшая нами орда приняла Исламъ, указываетъ на нѣкоторое испытаніе своей и чужой вѣры, разрѣшившееся для Сергія въ пользу своего, христіанскаго Бога. Сергій, создавъ монастыри, коихъ главнымъ, исключительнымъ, можно сказать, дѣломъ было богослуженіе, не могъ не придать нѣкоторой образовательно-

сти богослуженію, почему монастыри и стали школами для народа, принявшаго въру безъ предварительнаго оглашенія, и Сергій, такимъ образомь, сталъ первымъ исполнителемъ объта воспремничества. Въроятно, благодаря образовательности обряда Лавра Св. Троицы получила авторитеть, коимъ пользовалась для объединенія земли, для освобожденія ея изъ подъига Ислама и для спасенія отъ западныхъ вторженій, не думая, конечно, что все это требовалось самимъ догматомъ Троицы нераздъльной и несліянной, понятымъ, какъ заповѣдь, ибо объединеніе земли, освобожденіе ея отъ татарскаго ига и оборона отъ Запада были въ томъ же смыслъ христіанскими, от какомъ и заключавшіеся во имя Троицы нераздівльной мирные и союзные трактаты; въ учени о Трояцъ несліянной заключалось обвиненіе магометанскаго ига, а въ ученій Троицы нераздільной - обличеніе розни, которая была слідствіемъ отділенія Запада отъ Востока. Но ни Сергій, ни Макарій (Прим'вчаніе 26-е), на Никовъ (Прим'вчаніе 27-е) не могли довести до полноты ни испытанія въръ, ни самоиспытанія своей въры и жизни; для этого пужно было не одно духовное, но исвътское знаніе; только это посл'єднее не должно было служить сынамь и дочерямь, забывшимъ отцовъ, а должно было сдълаться орудемъ сыновъ и дочерей, поставившихъ себъ долгомъ служение отцамъ.

Призывомъ князей отъ Варягъ и принятіємъ христіанства отъ Грекъ открывается перазрівшенный и до сихъ поръ вопрось о примиреній военногражданского съ христіанскимъ, въры съ знаніемъ, свътского съ духовнымъ, Византійско-Греческаго съ Варяжско-Фряжскимъ (Романо-Германскимъ), т. с. Романо-Германское, опротестованный католицизмъ (Западная Европа), отдълившись отъ Византіи, різшаетъ на нашей почвъ свой споръ съ Греческимъ православиемъ, и Москва служитъ при этомъ органомъ падшей Византіи, а Петербургъ органомъ прегордаго Запада. Кіевская Русь, устроивъ сторожевую службу противъ исконныхъ враговъ Арійскаго племени, но не объединившись въ Кіевъ, не уничтоживъ княжеской розни, и борьбу съ кочевниками не вм'внила въ обязанность всему народу (т. е. не ввела обязательной воинской повинности), вслъдствіе чего могла вести только безконечную, оборонительную борьбу, а не принимать мъръ къ умиротворенію самой степи, къ обращенію кочевниковъ въ осъдлыхъ. Не ввела Кіевская Русь и общаго обязательнаго образованія, предоставиня въдать это дъло исключительно духовенству. Московская Русь, т. е. 700 вединившаяся въ Москвъ, продолжая сторожевую службу, на весь народъ наложила обязанность борьбы со степью, безпрерывно высылавшей одну орду за другою, и тъмъ исправила ошибку Кіевской Руси, получивъ же вслъдствіе сего силу, начала умиротвореніе степи. Ошибка Московской Руси заключалась въ томъ, что обязанность службы не для всёхъ была прямою службою отечеству; за прямую службу одной, меньшей части населенія, другая, большая, была отдана ей въ частную службу. Изъ этой частной службы позднее, въ Петербургскій періодъ, и образовалась крепостная зависимость. Но этой кръпостной зависимости не могло бы произойдти, если

бы меньшая часть вмъстъ съ обязанностью службы отечеству несла бы и обязанность приготовленія другой, большей части населенія къ той же службъ отечеству, т. е. несля бы обязанность воспитателя, учителя, во исполненіе долга воспреемпичества. Дворянство деревенское и до освобожденія отъ службы имбло достаточно досуга для исполненія этого долга Неисполнение его и дълало жизнь, бытъ дворянъ даже до освобождения отъ службы безсодержательнымъ и пустымъ, а по освобожденіи - самодурствомъ, ибо тогда для дворянства не только стала необязательна служба, но даже и образоваще не было вмънено ему въ обязанность. Екатерининская литература, принимая просвъщение за пріятное препровождение времени, за\_ мћчая мелкіе пороки, не замътила главной причины ихъ, кореннаго зла, порожденіемь коего была и сама она, не зам'втила отреченія отъ отеческаго д'вла, отъдолга душеприказчества и во преемничества, радина слажденъ настоящимъ. Петербургская Рооссія, доканчивая сторожевую службу, освободила крестьянъ отъ сбязательной службы помъщикамъ, освободивъеще прежде самихъ помъщиковъ отъ обязательной службы отечеству. Такое освобождение ихъ, вийсто подчинения обще-съ крестьянами прямой обязательной службъ, и было ошибкою Петербургской Рессій, исправленіе коей начато введеніемъ всеобщей воинской повиниости. Введение воинской повинности совпало съ усиленіемъ грамотности и съ распространеніемъ удешевленнаго Евангелія, переведеннаго на простонародный языкъ; но эта палліативная мѣра, суррогать просвъщены, вмъсто всеобщаго обязательнаго образованія, необходимой принадлежности всеобщей обязательной повициости, была гораздо большимь зломъ, чъмъ самое глубокое и грубое невъжество, ибо внесла рознь вмѣсто объединенія и стала препятствіемь къ разрѣщенію вышеозначеннаго вопроса о примиренія военно-гражданскаго съ христіанскимъ, вбры съ знаніемъ, свътскаго съ духовнымъ и проч. Искреннимъ читателямъ Евангелія, нелишеннымъ однако личнаго самомнѣнія, самомнѣнія протестантскаго, вышедшаго изъ желанія знать только самого себя, отвергающаго (при недовърги къ отцамъ и братьямъ), преданіе и общее согласіе, такимъ читателямъ Евангелія бросилось въ глаза противорічне военнаго съ христіанскимъ, по они мало замѣтили болѣе глубокое противорѣчіе гражданскаго съ христіанскимъ и совсёмъ уже не замѣтили еще болѣе глубокаго противоръчія между христіанскимъ и естественнымъ, въ зависимости отъ устранения котораго находится устранение и всъхъ другихъ противоръчій, а также окончательное и прочное примиреніе Византійскаго и Европейскаго, т е. Россіи и Запада, признаніе Царя-града общимъ центромъ. Во имя естественнаго Западъ отвергъ христіанское, а за Западомъ и наша интеллигенція въ большей ея части. Отрицаніе не ограничилось однако одной интеллигенціей, но перешло отчасти и за предЪлы ея; примърами отрицанія христіанства во имя естественнаго могутъ служить Базаровы, Карамазовы въ интеллигентной части общества, и Смердяковы внъ ея. Ошибка Петербургскаго періода заключалась въ томъ, что онъ евободу поставилъ на мъсто долга къ отечеству, а введя воинскую повинность,

отдёлилъ просвещение отъ долга, вместо того, чтобы соединить ихъ неразрывно, ибо всеобщее обязательное образование относится къ долгу отеческому, выражающемуся во всеобщей обязательной воянской повинаости, какъ душа къ телу, какъ мысль и правственно религозное чувство относится къ общему сыновнему дълу. Долгъ къ отечеству, воолушевленный всеобщимъ обязательнымъ образованіемъ, т. е. просвъщеніемъ, или полнымъ сознаніемъ этого долга, будеть по необходимости возстановленіємъ кремлей, острожковъ и сторожъ, въ устроеніи и защитъ коихъ выражались любовь и долгь къ отечеству; но возстановлены они будуть въ видЪ народо-воспитательныхъ музеевъ, историческихъ и сстественныхъ, Превращение кремлей въ музеи означаетъ превращение военной дъятельности, борьбы съ другими народами, въумирную, съ устранениемъ самыхъ причинъ и поводовъ къ войнамъ. Музеи, какъ историческіе, превращають и самыя стъны кръпости (ноб кремличизни суть <del>гаковыя</del>) въ живописныя лътописи прошлаго, а какъ музеи естественные, самыя башни (сторожи) дълаютъ основою, какъ бы пьедесталомъ, для регуляціи слівной силы природы въ видахъ обезпеченія урожая посредствомъ равном'єрнаго распреділенія тепла и влаги, а также для обороны отъ эпидемій, эпизостій, саранчи, червей, наводненій, пожаровъ, власть коихъ зависить отъ той же сябпой силы (вътра). Но Кремль есть кръпость лишь извиж; она; и превращается въ Музей; внутри же Кремля-храмъ, воздвигнутый на могилахъ предковъ, и какъ этотъ храмъ, такъ и служби въ немъ должны сдълаться образовательнымъ средствомъ, становясь чрезъ то и спасительнымъ явно, а не таинственно, ибо регуляція слѣпой силы, какъ орудіє служенія Богу, становится обращеніемъ смертоносной силы въ живоносную, а мысленное и художественное изображение прошлаго превращается въдийствительное всеобщее воскрешение. Это обращение и есть вибхрамовая литургія и внѣхрамовая Пасха, а все богослуженіе, суточное и годовое, (т. е. Паска страданія съ постомъ и недёлями приготовленія къ нему, и Паска воскрешенія съ ея продолженіемъї, совершаемое въ храмії, съ коимъ Кремль, превращенный въ Музей, находится въ неразрывной связи, составляетъ внутреннее образовательное средство.

Метеорическая регуляція ставить человіка во главу метеорическаго процесса, но лишь какъ начала общаго діла. Человікь, какъ собирательное, разумное существо, и ділается разумомъ вещей: феномены обращаются въ его діляні, а знаніе, т. е. само человічество въ совокупности, какъ носитель знанія, ділается нуменомъ этого процесса.

Регуляція, въ смыслѣ способности управленія матеріальною природою, не требуетъ безконечнаго времени для своего осуществленія. Возвращеніе праху (разрушеннымъ тѣламъ) жизни, сознанія, души, есть высшая ступень, или степень, способности, знанія и воли, управленія и самоуправленія. Возвращеніе жизни умершимъ и создастъ существа безсмертныя, не разрушимыя; ибо только тогда, когда станетъ не-возможнымъ только, (что всегда было), но доказаннымъ, т. е. дѣйствительнымъ, воспроизведеніе изъ без-

жизненнаго вещества жизни, только тогда жизнь и получить высшую гарацтію, тогда начнется и эстетическая жизнь въ смыслѣ творческой, и антогонизмъ между человѣческимъ и Божественнымъ окончится. Регуляція есть истинное, а не мнимое лишь торжество надъ языческими богами, ибо пока громоотводъ или, вѣрнѣс, громопроводъ не будетъ общимъ орудіемъ, до тѣхъ поръ можно будетъ отвергать Юпитера, но не громовержца; и только когда война обратится въ регуляцію, тогда лишь будетъ побѣжденъ и Исламъ, какъ религія войны. Только чрезъ регуляцію матеріи и духъ одержитъ полную побѣду надъ шлотію, побѣду общую, а не частную, неполную, безплодную, какая возможна въ настоящее время.

Тъ, которые считають общее дъло воскрешенія фантастическимъ, какъ могутъ говорить они въ тоже время и о побъдъ надъ язычествомъ; не очевидно-ли, что безъ всеобщаго воскрешенія эта побъда ръшительно мнимая, явное самообольшеніе, фантазія, Точно также безъ всеобщаго воскрешенія нельзя признавать и торжество духа надъ плотію; безъ всеобщаго воскрешенія это торжество совершенно недтиствительно, и что можетъ быть нелъпъе автономной нравственности для такого безсильнаго существа, какъ человъкъ, по представленію гуманистовъ; не есть ли это одно нелъпое хвастовство?

22. Когда отдъляется отъ литургіи крещеніе (усыновленіе), т. е. принятіе новыхъ членовъ, какъ сыновъ, когда отдёляется покаяніе, т. е. воспріятіе отпадшихъ, блудныхъ сыновъ, или тіснівішее пріобщеніе всіххъ ко всеобщей церкви чрезъ воспитаніе всъхъ, какъ одного возлюбленнаго сына, потомка, когда литургія не имбеть болбе въ виду закрвпленія взаимности, братства, тогда она перестаетъ быть дъйствующею, замираетъ; службы хотя и совершаются, но въ общеніи, въ сближеніи съ ближними и дальними, прогресса, преуспъянія не зам'вчается. (Нужно зам'втить что дівло литургій нельзя ограничивать только объединеніемъ живущихъ для общаго дёла, ибо литургія и есть это самое дёло, какъ это уже и говорилось, т. е. она есть общее воскрешене, но въ формъ лишь таинства, а не явнаго дъла). Въ такомъ состояни и находится настоящая церковь, а исторія, жизнь течеть инымъ русломъ, хотя и чрезъ насъ же; она идетъ уже не путемъ собиранія, а путемъ разобщенія; разобщеніе производится образованіемъ, школою, наукою, искусствомъ, проступками, преступленіями и, вообще, всею гражданскою и политическою жизнью, такъ какъ жизнь не имъетъ болъе никакой общей цъли, не составляетъ общаго дъла, потому что общее дівло, литургія, отвлечено отт. дійствительной жизни и стало лишь храмовою службою. А между тъмъ христанство по существу есть не ученіе только объ искупленіи, а именно самое діло искупленія; наука же искусство и вся мірская жизнь не им'єють этой ціли; отсюда и раздвоеніе, которое и составляетъ сушность вопроса нашего въка. Вслъдствіе этого и христіанство превратилось, можно сказать, въ іудейство, чтившее Бога, служившее Ему не дѣломъ, а воздержаніемъ отъ дѣятельности, покоемъ; и какъ у Тудеевъ дъятельное служение Богу ограничивалось лишь храмовою службою, такою же службою ограничиваются теперь и христіане. Въ настоящее же время эта служба потеряла смыслъ даже литургіи оглашенныхъ, потому что не ведетъ уже болбе ни къ дъйствительному пріобщенію новыхъ членовъ, такъ какъ крещеніе дѣтей не сопровождается общимъ воспитаніемъ, ни къ закръпленію взаимности, братства. А пока въ церкви есть отнадшіе, т. е. измізнившіе, и въ міріз остаются ещо не соединенные съ церковью, т. е. некрещенные, неусыновленные, до тъхъ поръ и быть не можетъ полной литургіи в'їрныхъ, -- в'їрныхъ Христу и другъ другу, т. е. всемъ, братству. (Примеч. 28-е). Называть церковь вселенскою, пока въ мірѣ есть невърные, т. е. непринявшіе еще братской обязанности, недавшіе слова в'врности или изм'винвшіе ему, было бы противно истинъ и дъйствительности. Если же нътъ церкви вселенской, то нътъ и литургіи върныхъ (пътъ, пока есть еще невърные и измівнившіе). Наша церковь, называя себя православною, не хочетъ превозносить себя этимъ названіемъ; напротивъ, она хочетъ выразить этимъ сознаніе своей неполноты, въ силу которой она, со времени отдъленія Западной церкви, уже не считаетъ своихъ соборовъ вселенскими и ръшеній своихъ помъстныхъ соборовъ за вселенскія истины не выдаеть; сохраняющееся же за православною церковью названіе «канолической» отъ времени, когда она и на дёлё была почти таковою, свидётельствуеть лишь о томъ, что Православная церковь признаеть необходимость вселенской церкви, о чемъ и молится постоянно, молясь «о соединеній церквей.» Православіе есть сокрушеніе о разъединеній (печалованіе) и желапіе полноты объединенія по пространству (всёхъ живущихъ), по времени (всёхъ умершихъ), по силё (воскрешеніе въ жизнь неразрывную). Изъ сокрушенія о разъединеніи живущихъ происходитъ литургія оглашенныхъ, т. е. объединеніе живущихъ (братотвореніе), церковь видимая, земная для совершенія литургіи в'єрныхъ. Изъ сокрушенія объ умершихъ (поминовеніе, возстановленіе ихъ въ мысли) происходитъ общее дъло (литургія върныхъ), т. е. возстановленіе умершихъ уже въ дъйствительности, чтобы невидимая церковь стала видимою.

23. Собираніе можеть быть прочно только около поминальной трапезы, т. е. когда двло отцовь не отдвляется отъ двла сыновь. Когда же произойдеть это отдвленіе, тогда изъ поминальной трапезы образуется съ одной стороны—религіозная служба, а съ другой—свътскіе банкеты, мірскія трапезы, которыя у однихъ могуть быть очень обильными, у другихъ же весьма скудными, ибо забвеніе отцовь, предковъ, есть необходимо и забвеніе родства, распаденіе. При распаденіи же явится потребность сдержекъ, т. е. карательныхъ мвръ, законовъ, вооруженныхъ силъ, полиціи, юстиціи; при распаденіи и трапезы теряютъ священное значеніе, а вопросъ о хлъбъ и винъ т. е. о насущныхъ потребностяхъ человъка, [понимая подъ ними и сохраненіе здоровья и возвращеніе жизни (Примъчаніе 29 е)], обратившисть въ храмовую службу, (какое бы теоретическое объясненіе она вършили получила, католическое ли то или протестантское), двлается нопросомъ экономическимъ. Поминовеніе при этомъ не исчезнеть, но обратится въ

отвлеченную вауку (исторію) или въ художественное воспроизведеніе безъ желанія дібиствительнаго возстановленія.

Если жизнь человъка свяшенна, то и хлъбъ имъетъ священное значеніе. Изъ всъхъ продуктовъ человъка и природы только хлъбъ и випо (первый, какъ укръпляющій тъло, а второе, какъ возбуждающее дъятельность духа), входятъ въ литургію. Если литургія оглашенныхъ есть братотвореніе, то и хлъбъ будетъ преломленъ по братски и чаша обойдетъ всъхъ, и братскій трудъ будетъ преломленъ къ истинной цъли; неизвъстность не будетъ тогда богомъ земледъльцевъ, не заклинаніями будетъ обезпечиваться урожай, какъ объ этомъ говоритъ Галліани въ «Dialogues sur la commerce des biés,» гдъ земледъленъ цинически сравнивается съ игрокомъ, урожай съ выигрышемъ, потому что онъ невъренъ, рискованъ, а отсюда выводится не необходимость обезпеченія въ самой природъ, а необходимость мануфактуръ.

24. Ошибка какъ древнихъ, такъ и новыхъ философовъ заключается въ томъ, что въ язычествъ они видъли только исключительное служене своимъ богамъ, вслъдствіе чего долгъ, справедливость, пріязнь ограничивались семьею, общиною; за христіанствомъ же философы признавали одцу лишь заслугу, устраненіе этой (языческой) исключительности, т. е, его всеобщность. Между тъмъ они не замъчали, что языческое поклоненіе своимъ богамъ было въ тоже время самоотверженнымъ служеніемъ своимъ отцамъ; но это самоотверженное служеніе на языкъ философовъ называтось порабощеніемъ семьъ, роду, общинъ, отсутствіемъ личной свободы. Съдругой стороны философы не видъли, что христіанство оказало не отрицательную только услугу, уничтоживъ исключительность, они не видъличто христіанство поставило своею цълью замънить суевърное служеніе отцамъ, которыхъ признавали живыми, всеобщимъ воскрешеніемъ.

Съ нервато взгляда древняя исторія представляєть два неріода, два направленія, не им'єющихъ, повидимому, ничего общаго; такъ что если-бы послёднее изъ нихъ признать истиннымъ, (какъ это и принято въ настоящее время), то первое направленіе, первый періодъ древней исторіи нужно признать безусловно ложнымъ. На самомъ же дълъ оба эти направленія служатъ одному и тому же дѣлу, хотя и не сознають этого. Чувство смертности создало долгъ къ умершимъ, или къ отцамъ, а изъ этого долга возникли семья, родъ, община; «идея отечества родилась на кладбищѣ». Но форма, въ которой выразился этотъ долгъ, не была истиннымъ, дъйствительнымъ исполненіемъ долга, не была возстановленіемъ жизни отцовъ. Въ этомъ то и заключается первый слабый пунктъ древнъйшаго направленія дрвней исторіи, перваго ея періода. Второй слабый пунктъ этого періода заключается въ томъ, что служене воздавалось каждою семьею и каждою общиною исключительно своимъ отцамъ и героямъ. Понятно, что при недъйствительности средствъ, коими располагали люди, возможно было каждой семь в превозносить своих в отцов в надъ отцами или предками другихъ семей, а нъкоторыхъ и совсъмъ лишать отечества, т. е. считать ихъ безродными; отсюда и произошла вражда, угнетеніе, явились кліенты и феты. а далъе безродные, плебеи, или, вообще, худородные. Эти то слабыя стороны перваго періода древней исторіи и привели къ паденію дровнюю семью и общину. Философіи легко было доказать, что мертвые на нуждаются въ пицф и что никакія заклятія и молитвы не могуть измѣнить сульбы умершихъ. Впрочемъ, эта побъда философіи была совершенно мнимою: и если народъ, какъ живой человъкъ, не умълъ отръщиться отъ жизни и даже мертвымъ приписывалъ ее, то классъ людей, отрфшенный отъ живой дъйствительности и дъятельности, пребывающій въ области мертвыхъ отвлеченій, легкомысленно призналь дійствительность смерти. Такимъ образомъ, въ этомъ отношении суевтріе было съ объихъ сторонъ: философія имћла за собою нъкоторое право, лишь указывая на недъйствительность служенія отцамъ древибйшаго періода; ошибка же ел состояда въ томъ. что она лишила священнаго характера общественную жизнь, убила любовь въ отцамъ-предкамъ, замѣнивъ ее патріотизмомъ, т. е. гордостью подвигами ихъ, сузила дъятельность человъка, поставивъ цълью общежитія только выгоды и удобства. Если долгь къ умершимъ создаль семью и общину, то философія разрушила семью отчасти, а общику вполнії, и создала Македонское, а затъмъ Римское владычество. Стоицизмъ способствовалъ распространенію на всіху Римскаго гражданства; опъ выскараля идею всемірно-гражданской общины и всемірнаго бога, но не Бога всёхъ и мертвыхъ. какъ и живыхъ, потому что и подъ всемірно-гражданской общиною разумѣли, конечно, живущихъ только, но не умершихъ. - Мертвый, сухой, холодный стоицизмъ если и имъетъ что-либо общее съ христіянствомъ, то потому, что самъ стоицизмъ есть искаженіе и въ стоицизмъ искажение христіанства проявляется наиболье. Въ идев всемірно-гражданской общины нужно признать, повидимому, посябднюю стадію того процесса, труднібішая, начальная часть котораго совершена народомъ; ибо и народъ переходилъ отъ боговъ семьи къ богамъ филы, фратрік и гражданской общины, воздвигая жертвенники общимъ предкамъ, на коихъ неугасимый огонь семейнаго очага, или «при-•танея,» изображаетъ невидимую жизнь предковъ, градостроителей. Если бы идея челов'вчества, какъ единой семьи, была достигнута путемъ народнымъ, то былъ бы воздвигнутъ и семейный очагъ праотцамъ. Между народнымъ представленіемъ всечеловіческой семьи и всемірнымъ гражданствомъ-громадная разница. Последнее не придаетъ никакого значенія происхождению, для него не существуетъ предковъ, оно всемірно, такъ сказать, по пространству, а не по времени; оно, наконецъ, только граждинство, а не родство, и формулою его можетъ быть - «гдъ больше барыша, тамъ и отечество.» Лучще быть самымъ низшимъ, самымъ последнимъ изъ «сыновь человвческихь,» чъмъ царемъ всёхъ избранныхъ умовъ, какови Платонъ, Аристотель, словомъ вев философы отъ Өвлеса и до послъдняго по времени, которые не умъли понять, что и они «блудные сыны,» т. е. братья наши. Міровой богь философовь есть богь только живущаго поколънія, а не живыхъ въ христіанскомъ смыслѣ. Истинное единство, дѣйствительный союзъ можетъ быть заключенъ не во имя отвлеченной науки, и не во имя сожигающаго только огня, но во имя умершихъ отцовъ и той силы, которая оживляетъ всякій прахъ (Примѣчаніе 30.-е).

Нужно глубоко, твердо усвоить себѣ идею долга, чтобы при тѣхъ невообразимыхъ трудностяхъ, кои предстоитъ преодолѣть человѣчеству и кои могутъ напугать самыя смѣлыя воображенія, не впасть въ отчаяніе, не потерять всякой надежды, чтобы остаться вѣрными Богу и отцамъ. Только чрезъ великій, тяжкій, продолжительный трудъ мы очистимся отъ долга, придемъ къ воскрешенію, войдемъ въ общеніе съ Тріединымъ, оставаясь подобно Ему самостоятельными, безсмертными личностями, во всей полнотѣ чувствующими и сознающими свое единство. И только тогда мы будемъ имѣть окончательное доказательство бытія Божія, будемъ видѣть Его лицомъ къ лицу.

Такимъ образомъ, ученіе о Тріединствѣ, въ смыслѣ заповѣди, относящейся къ лицамъ, взятымъ не въ отдѣльности, а въ совокупности, для дѣла общаго, родового, оказывается такимъ требованіемъ, долгомъ, которое должно вывести родъ человѣческій изъ-подъ власти какъ естественнаго подбора, на сколько онъ существуетъ, т. е. изъ-подъ власти борьбы и ига, такъ и изъ-подъ власти подбора половаго. Ученіемъ о Единородномъ Сынѣ выясняется планъ такого общенія, въ которомъ самостоятельность выражается не въ розни, а въ единствѣ, въ которомъ нѣтъ ни ига, ни гнета; ученіемъ же о Св. Духѣ выясняется планъ общаго дѣйствія, въ которомъ долгъ сыновъ и дочерей человѣческихъ ко всеобщему отечеству беретъ окончательный перевѣсъ надъ обществомъ половаго подбора.

Изъ сравненія своего настоящаго состоянія съ тѣмъ, чѣмъ долженъ быть родъ человѣческій, и рождается вопросъ о причинахъ неродственности. Тріединство же есть высшее выраженіе родственности.

Не смотря на всѣ трудности, всеобщее воскрешение есть только возвращение къ нормальному состояню, когда человъчество въ полномъ обладани природою, какъ своею силою, можетъ осуществлять, не по нуждъ, а по избытку душевной моши, безконечную мысль въ неограниченныхъ средствахъ материи, имъя образецъ въ доступномъ созерцанію человъческаго рода Божествъ. Конечно, не должно въ эту «жизнь будущаго въка» переносить условія дъятельности нынъщней жизни, нынъщней дъятельности, вызываемой недостатками и страданіями, ходомъ отъ худщаго къ лучщему; не невозможенъ и иной ходъ, ходъ отъ одного хорошаго къ другому не менъе прекрасному, и при томъ безъ сокрушенія о первомъ, всегда возвратимомъ... Но останавливаться на по-воскресномъ состоянія было бы излишнею роскошью!

Тѣ, которые предназначены быть учителями народа, или находиться съ народомъ въ болѣе или менѣе близкихъ отношеміяхъ, усвоиваютъ въ

школахъ, гимназіяхъ и пр. иден, по коимъ считается несомнівннымъ, что народныя воззрѣнія ложны, народные обычаи, каковы принесеніе пищи на могилы и, вообще, поминовеніе родителей (въ чемъ смыслъ и Евхаристіи). не истинны, возэрънія же философовъ, предъкоторыми они благоговъють. будто бы безошибочны. Увъренность въ обладаніи безошибочными ръщеніями всёхъ вопросовъ внушаеть учителямь такое самомнічіс и вмісті презръніе къ народу, къ его невъжеству, что между ними и народомъ становится невозможнымъ что-либо общее. Отъ философовъ можно еще ожидать сознанія своихъ оші бокъ, отъ учителей же едва ли возможно ожидать даже ограничения ихъ суевърій, заимствованныхъ отъ авторитетовъ (хотя они и не признаютъ никакихъ авторитетовъ), и поддерживаемыхъ духомъ времени. Но недостаточно будетъ сказать, что должно относиться съ уваженіемъ къ означеннымъ народнымъ обычаямъ, какъ относятся ко всему старому, отжившему; мы должны презирать себя, если не отыщемъ въ себъ чувства, которымъ порождены эти обычаи, и во всякомъ случаъ мы обязаны понять всю истинность народныхъ возарѣній, лежащихъ въ основ'є этихъ обычаевъ. И для тіхъ учителей, которые признають, что въ основъ вышесказанныхъ воззръній есть истинное требованіе, требованіе природы человъческой и Божественной, сближение съ народомъ будетъ легко, потому что это требованіе будеть положено тогда въ основу ихъ жизни, дъятельности; и образованіе будеть не уродованіемь, не отрываніемь оть среды, а самосовнаніемъ, превращеніемъ мнимаго служенія отцамъ въ дібіствительное.

## Примъчанія.

- 1. Несмотря на всё наши войны, действительнымъ врагомъ нашимъ остается слъпая, смертоносная сила, требующая для побъды надъ ней объединенія, та не Исламъ, или вообще Востокъ, и не городской Западъ, которые служатъ лишь орудіями этой слъпой силы: Востокъ есть безсознательное орудіе этой силы, а Западъ, особенно со времени усвоенія дарвинияма, сталъ сознательнымъ органомъ этой силы, признавъ войну, или борьбу, законнымъ дъломъ, условіемъ совершенствованія человъка, какъ звъря, конечно; такъ что нынъшнія вооруженія, выработка наступательныхъ и оборонительныхъ орудій, совершенно согласны съ убъжденіемъ въка.
- 2. «Я Богъ Авраама и Исаака,» или «Я Богъ Авраама и Исмаила,» или «Богъ Сима и Япета, Адама и Евы,» и да не будетъ тебъ иныхъ боговъ, это свидътельство Самого Бога, что не только религія есть культъ предковъ, но что и не должно быть иного культа, не должно быть поклоненія слътой силъ подъ видомъ Зевеса, Посейдона, или всего, елика на небеси и на земли.
- 3. Оғнепоклонникъ и, вообще, разнаго рода идолопоклонники суть бранныя выраженія; но подъ огнемъ поклонники его могли разумѣть тѣ

блуждающіє огни, которые появляются на могилахъ и слывутъ въ народѣ свѣчками, въ которыхъ они и видѣли самихъ предковъ; такъ что свѣчи, (или огонь вообще), употреблясмыя, кажется, во всѣхъ религіяхъ, суть только подобія этихъ огней-предковъ.

- 4. Портъ на Рыбачьемъ полуостровъ могъ бы дать материковой землъ доступь въ открытый океанъ, освободить ее отъ гнета странъ океаническихъ; этотъ портъ былъ бы истинною грозою Британіи. Рѣшительное же преобладаніе океанъ пріобрѣтетъ надъ континентомъ, когда, предупредивъ постройку трансконтинентальной дороги, добьются постройки дороги, которая открыла бы океанической державѣ путь внутрь, въ середину материка, т. е дороги отъ Хайбудырской губы, послъдняго пункта, свободнаго отъ льдовъ, къ рѣкамъ Оби и Иртышу, отдѣляющимъ западную часть континента отъ Восточной (Сибири). Крѣпость на Хайбудырской губѣ была бы Влади-Россіею.
- 5. Во всякой эксплуатаціи эксплуатируемые (добровольно или насильственно) будуть альтруисты, а эксплуатирующіе—эгоисты; должно же жить не для себя и не для другихъ, а со всьми и для всьхъ, со всьми живущими, какъ преемниками и продолжутелями дъла умершихъ, и для всъхъ безъ исключения умершихъ и живущихъ. Краткое выраженіе означенныхъ правилъ будстъ: объединеніе живущихъ (сыновъ) для воскрешенія умершихъ (отцовъ). Таково положительное выраженіе для перваго и второго правилъ, устраняющихъ необходимость и возможность какъ альтруистовъ, Такъ и эгоистовъ, мучениковъ и мучителей (палачей), таково выраженіе правилъ, устраняющихъ всякое раздѣленіе на партіи.
- 6. Но въ этомъ же заключается нравственность и четвертаго евангелія, ибо только съ перваго взгляда различіе между первыми тремя евангеліями и четвертымъ представляется очень рѣзкимъ; на самомъ же дълъ гораздо труднъе открыть различіе между ними, чѣмъ сходство. Какое въ сушности различіе между «уподобиться дѣтянъ» и «родиться свыше»; ставшій сыномъ человѣческимъ (какъ дитя) не дѣлается ли достойнымъ и божественнаго усыновленія? Сошедшій на землю сынъ человѣческій, Онъ же есть и восшедшій на небеса Сынъ Божій. Если въ первыхъ трехъ евангеліяхъ говорится, что подобаетъ сыну человѣческому пострадать, что поругаются, оплюютъ, будутъ бить и убьютъ Его, и въ третій день Онъ воскреснетъ, то въ четвертомъ евангеліи говорится, что должно быть вознесену Сыну Человѣческому
- 7. Въ дътствъ человъчества, у первыхъ сыновъ человъческихъ, когда еще не составилось опредъленныхъ понятій о суточныхъ и особенно о годовыхъ періодахъ, сознанію смертности, ожиданію конца міра соотвътствовало чувство, возбуждавшееся каждымъ удаленіемъ солнца, страхъ за его возвращеніе, страхъ, «а осли оно но возвратитоя?...»

Но дътство христіанства, дътство человъчества и, что всего важите, дътство всего міра, или его начало, его основа, стала вопросомъ о томъ, благое или влос начало лежитъ въ основъ всего міра? А между тъмъ о

благости этого начала, или, правильнъе, о всеблагости Творца свидътельствуетъ изумительнъйшее явленіе; псвидимому, все эло, которое только можно было сдълать относительно и природы (истощеніе, опустошеніе), относительно и другъ друга (изобрътеніе истребительнъйшихъ орудій), все было сдълано человъчествомъ, задумано даже уничтоженіе Высшаго Существа, обозваннаго (Гартманомъ)..., и не смотря на это, оказывается, что это самое опустошеніе и истощеніе вынуждаетъ людей къ объединенію и къ обращенію орудій, придуманныхъ для взаимнаго истребленія, въ средство всеобщаго спасенія, возвращенія жизни; т. е. орудіе величайшаго зла обращается въ орудіе высочайшаго блага. Вопросъ о эломъ или благомъ началѣ по всей справедливости можетъ быть названъ вопросомъ «быть или не быть,» разръщаемымъ совокупнымъ дъйствіемъ всего рода человъческаго...

- 8. О животномъ критеріи. Птица, говоритъ гр. Л. Толстой, такъ устроена, что ей надо летать, клевать, кодить, соображать, и когда она все это д'влаетъ, тогда она удоблетворена, счастлива, тогда она птица. Таково ново-языческое мудрованіе гр Толстого, достоинство котораго выразится несравненно яснть, егли мы вмъсто птицы возьмемъ свинью или борова: свинья или боровъ такъ устроенъ, что ему необходимо постоянно жрать, предаваться сладострастію, пожирать даже своихъ дътей, поросятъ, и когда онъ все это дълаетъ, онъ удовлетворенъ, счастливъ, тогда онъ свинья, боровъ...
- 9. Отъ Хазарскаго ига мы перешли подъ власть Варяговъ, отъ Татаръ (только Цареградскій трактать 1700 г., ст. 8-я, освободиль насъ отъ Крымской дани, поминокъ, но еще прежде этого года начался призывъ пъмиевъ, самъ Петръ ѣздилъ звать ихъ) мы, если и не перешли подъ власть, то подверглись сильному вліянію нѣмцевъ и, вообще, западныхъ народовъ; отъ этого вліянія мы и теперь не освободились.
- 10. Здѣсь дѣлается попытка приложить вышеуказанный критерій къ мусульманскому понятію о Богѣ и показывается несоотвѣтствіе нашего быта съ магометанскимъ пониманіемъ Бога, или нашей примитивности, первобытности, съ новоїудейскою культурою Ислама, поддерживаемою ново-языческою культурою Запада. Хотя мы и не задавали магометанамъ вопроса, —кто ихъ Богъ, не интересуясь, конечно, и тѣмъ каковы и сами магометане, тѣмъ не менѣе они своими нападеніями постоянно показывали намъ себя, постоянно вызывали на испытаніе: каковы они сами и каковъ ихъ Богъ, но вызывали безуспѣшно. Исламъ, согласно, повидимому, съ христіанствомъ, запрещаетъ подвластнымъ ему христіанамъ носить оружіе; и христіане вынуждены будутъ доказать, что военное можетъ имѣть и мирное приложеніе, и съ своей стороны требовать, чтобы именно этимъ образомъ и употреблялось оружіе.
- 11. Писать-ли языческихъ боговъ большою буквою или же Тудео-Магометанскаго малою? Въ первомъ случав уничтожалось бы различіе между истиною и ея искаженіями; во второмъ же такое употреблене (знаменитый Джонъ Морлей писалъ прежде у вмъсто G въ словъ (40d) означало бы не

уподобленіе атеистамъ, а указаніе, что атеисты, отвергая Бога, отвергали лишь Его искаженія

- 12. Надо сознаться однако, что въ измънѣ родовому быту мы дѣлаемъ быстрые успѣхи. Весь родовой бытъ для большинства сохраняется лишь въ такихъ словахъ, какъ «братедъ,» употребленіе коихъ считается фамильярностью, а фамильярность считается предосудительною, невѣжествомъ И мы повторяемъ за мудрецами вѣка, что выходъ изъ родового быта есть прогрессъ, развитіе личности. Братство же, по этому воззрѣнію, можетъ быть лишь обезличеніемъ. А между тѣмъ выходъ изъ родового быта—фактъ, но не цѣль; цѣлью м. б. только превращеніе номинальнаго родства въ дѣйствительное.
- 13. Богъ одинъ какъ перстъ; перстъ, отдѣленный отъ другихъ, служилъ для первоначальныхъ христіанъ знаменіемъ монотеизма, но лишь какъ начало сложенія перстовъ, какъ перстосложеніе еще неоконченное, какъ не оконченъ былъ и самый догматъ, которому перстосложеніе служитъ выраженіемъ. Если бы христіанство не ставило главною заповѣдью тѣснѣйшее единеніе, то знаменіе единства не вызвало бы чувства одиночества, какъ перстъ, и не завершилось бы троеперстіемъ, какъ выраженіемъ чувства полноты.
- 14. Наше время болбе склонно сбъяснять, что выгоды заставили сына не оставлять отца. Но мы ръшительно не понимаемъ, по какому праву навязывается всѣмъ въкамъ и народамъ нашъ собственный недостатокъ, почему мы думаемъ, что въ иныя времена человъкъ не могъ руководствоваться иными побужденіями. чѣмъ мы? Это тотъ же антропоморфизмъ, только не всеобще-человъческій; это образъ XIX-го въка, переносимый во всѣ времена и на всѣхъ народовъ.
- 15. Въ откровеніи о Святомъ Духів, которое также не м. б. предметомъ только в'єд'єнія (догмата), для насъ заключается открытіе, указаніе того, что мы должны дёлать; и это указаніе, какъ мы полагаемъ, не можетъ относиться ни къ чему другому, какъ къ долгу дочери. Этимъ откровеніемъ дается заповъдь, раскрывается обязанность, долгъ женщины, въ томъ дѣлѣ, которое у нея есть общее съ другимъ поломъ. Согласно съ этимъ откровеніемъ, женщина, дълаясь матерью, не перестаетъ быть дочерью; она есть приснодщерь. И это согласно съ другою заповёдью, но гораздо опредёленнъе выраженною, если Богоматерь принять за образецъ для насъ. По этой заповъди женщина, дълаясь матерью, должна оставаться дъвою, приснодъвою. Изъ дочери, преданной родителямъ, не можетъ не выйти наилучшей матери; и было бы върнъе ради воспитания матери, требовать воспитанія дочери, потому что дочь, любящая свою мать, принимающая участіе во всъхъ ея дълахъ, не можетъ не быть хорошею матерью; и при этомъ любовь матери, остающейся дочерью, не будетъ переходить въ исключительную любовь къ своимъ дътямъ, что прежде всего приноситъ вредъ симъ послъднимъ. Въ понятіи дочерж человъческой предполагается такая любовь къ своимъ родителямъ, которая не только не исключаетъ любви

ко всъмъ отцамъ, но даже именно требуетъ ся. Ученісмъ о Духъ Святомъ дочь человъческая призывается къ покаянію, къ познанію себя, какъ дочери всёхъ умершихъ родителей, и не въ отдёльности и розни, а въ совокупности. Уподобление Сына человъческаго Сыну Божно, а дочери человъческой Духу Святому потому необходимо, чтобы самосознаніе няъ не дълалось сознанісмъ собственнаго достоинста и сознанісмъ недостоинства и недостатковъ другихъ, чтобы самосознаніе не могло обращаться въ сознаніе собственнаго передъ другими превосходства. Какъ въ учени о Сынъ Божіемъ выражается отрицаніе вражды, а вибстів съ тімь объедиценіе "вежхъ сыновъ человическихъ" въ общей любви къ отцамъ, такъ и въ ученін о Лух'ї Святомъ выражается ц'іломудріс, отряцаніс половой любви и спеданение "дочерей человеческихъ" вмъсть съ сынами въ общей любви ко всёмъ родителямъ, какъ къ одному родителю. Въ учени, въ законъ о Св. Духт заключается заповъдь о постекенномъ расширеніи цъломудрія, начинающагося воспрещеніемь браковъ между землякими (законъ международнаго брака обязателенъ въ настоящее время только для царственныхъ особъ), и обнимающаго все больше и больше круги, пока наконецъ регуляція не приведеть къ зам'єв рожденія воскрещеніемъ.

16. Наука есть сынъ или дочь барства (меценатства) и торговли; разумъ же есть сынъ человъческій. Наука рождена на досугъ, потому наука и искусство и слывутъ у народа за «досужество.» Рожденная на досугъ наука производитъ роскошь. Разумъ порожденъ нуждою и даетъ существованіе или, правильнъе, поддерживаетъ бытіе; но онъ возвращалъ бы существованіе, если бы также не вдался въ роскошь.

17 Первоначальное знаше было, какъ это сказано, родословіємъ; это знаше естественное (природное), сельское, миническое; можно сказать, — сама природа въ человъкъ стремится успать и возстановить свою родословную. Въ городъ знаніе (родословіе) сдълалось искуственною классификацією не индивидуальныхъ образовъ, а отвлеченныхъ понятій о мірѣ, человъкъ и Богѣ. И когда говорятъ, что совершеннъйшая классификація есть генетическая, или генеологическая, т. е. родовая, то этимъ самымъ признаютъ, что сельское знаше, при всѣхъ его недостаткахъ, имѣетъ и значительныя преимущества, признаютъ этимъ, можно сказать, необходимость перехода отъ города къ селу.

По происхожденю, нашть легосъ есть нашть сынть, по содержаню же — отецъ; т. е. съ одной стороны, — слъдствіе (сынть), а съ другой — причина (отецъ); съ одной стороны (по происхожденію) знаніе, мысль плогосъ) есть слъдствіе нашей двятельности, т. е. оть насъ оно рождается, отъ насъ происходитть, мы мыслямь (т. е. веть сыны, какть одинть сынть, такимъ образомъ мы есть и единственное и множественное, а между тъмъ тутъ нътъ противоръчія, если нътъ розни); а съ другой стороны (по содержанію) знаніе есть причина, потому что оно состоять въ открытів условій и причины нашего рожденія, нашего происхожденія, т. е. это значить мы мыслимъ отца; (въ сущностя это уже поминовеніе, но опо тогда только

будетъ Словомъ, Логосомъ, когда будетъ поминовеніемъ всѣхъ отцовъ, какъ одного отца). Коревное метафизическое понятіе причина, къ коему можеть быть вес сведено паше знаніе, есть отвлеченная форма представленія отца; что мивически отецъ, то метафизически причина, а практически послѣдовательность; и единственнымъ доказательствомъ, что между отцами и дѣтьми не одна послѣдовательность, но и причипная связь, отношеніе причины къ сяѣдствію, было бы возстановленіе дѣтьми отцовъ. Братство безъ отечества есть феноменальность, объективно это — отрицаніе причины, а субъективно — отрицаніе разума.

18. Очень многіе, въроятно, смутятся ученіемъ о Дочери-Духъ, хотя и не смущаются ученіемъ о Сынъ-Словъ; но послъднее относится къ Троицѣ миссіонерской; дѣло же миссіонеровъ апостоловъ приходить къ концу, Ученіе о Дочери Духф относится къ Троицф общаго дфла, которое есть воскрешеніе и для котораго теперь только наступасть время; ученіе о Сынъ-Словъ относится къ объединенію живущихъ, ученіе о Дочери-Духъ къ оживленію умершихъ. Въ ученіи о Словъ и Духъ заключается формула спасенія въ смыслъ духовнаго лишь возрожденія падшихъ твореній Бога-Создателя, Творца, чрезъ слово, или проповъдь. Но Богъ Тріединый есть Богъ не миссіонеровь и апостоловъ только, и не миссіанская лишь задача кроется въ Немъ, и какъ за праздникомъ Троицы, въ смыслъ миссіонерскомъ, слъдуетъ сошествіе Св. Духа, Который даетъ послъдователямъ Слова огненные языки для проповъди, т. е. для обличенія розни и для духовнаго пробужденія, такъ за Троицею въ смыслѣ общаго (сыновняго и дочерняго) дъла долженъ слёдовать не праздникъ Пятидесятницы, приготовленіе къ проповъди, а приготовление къ регуляціи. Огненными языками, или силою слова, можно было поразить мысленнаго Юпитера, для пораженія же дівіствительнаго громовержца, карающаго ливнями и засухами, нуженъ регуляторъ или громопроводъ, обращающий грозовую силу изъ разрущительной въ созидательную. Въ Троицъ общаго дъла Св. Духъ является не въ видъ голубя, какъ сумвола любви и согласія, возвращающаго сердца сыновъ отцамъ (въ Крещеніи), не въ видів и огненныхъ языковъ, поражающихъ несогласіе и вражду, а въ видъ «Дочери человъческой,» означающей не одну дъвственность, безпорочность, т. е. личную, отрицательную добродътель, не отсутствіе лишь порока, а положительное цъломудріе, замізну рожденія воскрешеніємъ. Въ Дочери-Духъ нъть пичего чувственнаго, ибо въ ней исключено и супружеское, и материнское, и оставлено только дочернее, а слъдовательно не исключени ни одна женщина, ибо не всъ женщины супруги и матери, но всё онё - дочери. Дочерность есть выражение любви нераздъльной къ родителямъ, любви, не ограничиваемой привязанностью къ супругу и двтямъ, какъ таковымъ, и еще менве ограничиваемой вещью, какъ средствомъ прельщенія; она-выраженіе любви къ родителямъ живущимъ и особенно къ умершимъ. По отношенію къ родите лямъ умершимъ дочь есть муроносица; при чемъ нужно не забывать, что помазаніе ароматами, какъ и омовеніе, было въ началъ средствомъ оживленія; потому то дочь муроносица и дівлается подобіємъ Св. Духа животворящаго. Въ Троицъ общаго (отеческаго) дівла Сыпъ есть Слово, но не проповіздь, а планъ обращенія смертиносной силы въ живоносную. День Иліи, но не какъ пророка, а какъ низводителя небеснаго отня и дождя, какъ человітка, ставшаго на місто языческаго Бога, какъ участника вмість съ Монсеемъ преображенія міра (природы и общества), день Иліи, предшествующій празднованію Преображенія, и можеть быть днемъ освященія регуляціи.

Великая Среда-это не только день, когда ученикъ предаетъ на смерть учителя, во и день, когда истинная дочь человЪческая, «Муроносицы чинъ вземше,» «цбломудренная блудпица,» приготовляеть къ воскрешеню сына человъческаго: драгоцънное муро, этотъ цвътъ промынленности, служащей половому подбору, дочь человізческая, искупляя грбуть Евіх и Пандоры, отдаеть могиль, хоронить то, что вселядо раздорь, и этимь уничтожаеть самую причину предательства. Великая и чистая Среда въ памяти парода, также, какъ и всякая среда въ памяти даже церкви, осталась лишь днемъ воспоминанія о предательству, днемъ поста и сокрушенія о томъ, что одинъ изъ насъ предалъ Его, днемъ замаливания гръха Туды, и забыта какъ день уничтоженія самой причины корыстолюбиваго предательства. Хотя о предательствъ Туды и не быдо сказано того, что сказано о подвигъ жены, но предательство Туды оставило болбе прочный следь въ намяти человъчества: очевидно, родъ человъческій никакъ не можеть простить себъ. своей природъ, такого гръха едного изъ своихъ. А эта брань, - «ученикъ и навътникъ,» «другъ и дъяволъ,» что это какъ не выраженіе досады? Но такъ и должно относиться къ преступлению братство сыновъ и дочерей, назначенное быть подобіемъ Тронцы неразд'єльной, Которую не можетъ раздълить никакая сила! Когда же вещь, - представителемъ и мъриломъ которой служили и 30 сребреняковъ и 300 пенязей, которыхъ не пожалъла великая жена, - когда вешь будеть освобождена отъ соблазнительной наружности, которую придаеть ей городская промышленность, т. с. когда городская мануфактура превратится въ сельскую, кустарную, тогда каждая среда будетъ днемъ дочери - Муроносицы чинъ вземшей и днемъ приготовленія къ воскрешенію и уничтоженію предательства вь корнъ. Среда-это день поворота, когда проповёдь евзигелія всёмъ народамъ (Понедельникъ и Вторникъ) окончится, но настанетъ не кончина, потому что совершится объединение въ общемъ дъль, въ Евхаристи, и Пятокъ будетъ не страданіемъ, Суббота-не покоемъ, а діломъ воскрещенія, Воскресеніе же будетъ окопчаніемъ труда воскрешення и началомъ творческаго діла, изгнаніемъ зла и началомъ блага. Среда-это переходъ отъ Троицы въ смыслъ миссіонерскомъ (литургія ослащенныхъ) къ Тронцъ въ смыслъ общаго дъла (литургія върныхъ, Пасха), т. е. отъ объединенія живущихъ къ дълу воскрешенія умершихъ. Всв части записки отъ неученыхъ къ ученымъ заключаются въ учени о Троицъ.

19. Церковнаго праздника Тронцы нътъ; но его ивтъ лишь по буквъ,

по обряду; по духу же, по внутреннему сближенію, по собирацію Троица мессіанская) онъ есть, а будеть и по отеческому ділу, т. е. по внішнему возсоединенію въ общемъ дёлё, въ трудё воскрешенія (Троица общаго дёла). Тріединый Богъ, Который есть соединеніе въ высшемъ благъ, потому и недоступный разрыву, не могъ быть образцомъ для тъхъ, которые, желая соединиться во элъ (жить для себя, забывъ объ отцахъ и поставивъ цълью участіе всъхъ въ комфорть), достигли лишь распаденія въ языкъ, въ мысли, въ нравахъ, въ обычаяхъ, Въ этомъ раснадени священный и первый дъеписатель и этнографъ ветхаго завъта и слышалъ приговоръ, который могъ быть только временнымъ (ибо раздоръ не можетъ быть въчнымъ): «сойдемъ и смъсимъ языки,» чтобы они, почувствовавъ боль розни, могли бы присоединиться къ молитећ «да будутъ едино, якоже и мы». Ветхозавътное «смъсимъ», безъ новозавътнаго «да будутъ едино,» не мыслимо, если Богъ есть всеблагое соединеніе, безъ раздівленія и сліянія. Сошествіс Св. Духа, это глубочайшее выраженіе Троицы, было только началомъ возсоединенія, и поэтому, если сопіествіе Св. Духа народъ назвалъ праздникомъ Троицы, то этотъ голосъ народа былъ поистинъ гласомъ Божінмъ. Въ праздникъ Пятидесятницы вспоминаемъ, начало новаго объединенія, но не того, которое хочеть дать участіе всёмь вь комфорті, заботится лишь о живущихъ, забывая умершихъ, и приводитъ къ распаденію. Это посліднее и ссть «раздітьшійся древле глась (языкь, люди), злъ согласившійся,» повторенный въ новой, т. е. въ настоящей цывилизаціи, въ новыхъ Вавилонахъ; въ праздникъ Пятидесятницы мы вспоминаемъ начало новаго объединенія, ожидаемь, желаемь соединенія всёхъ въ трудів познанія сліпой силы, носящей въ себі голодь, язвы и смерть, желаемъ совокупленія "въ единоприличіс, в'ядвніемъ Троицы вразумляющи в'врныхъ, въ Ней же утвердихомся".

- 20. Мы не говоримъ о коммунистическихъ идеалахъ, въ которыхъ опека доводится до maximum'a, въ которыхъ зависть д. б. возведена въ высшую добродътель, чтобы это общество могло держаться; такъ что подобные идеалы не осуществимы не потому, что люди не ангелы, а именно потому, что они не аггелы, т. е. не дьяволы.
- 21. Для признающихъ только естественную нравственность и естественную религію смерть является закономъ природы, а не простымъ слѣдствіемъ ея слѣпоты.
- 22. Древнее язычество поклонялось естественнымъ силамъ природы и ихъ художественнымъ воспроизведениямъ; новое же язычество чтитъ природу не въ естественномъ ея проявлении, а въ ея искусственномъ приложении, въ машинахъ; оно поклоняется не художественнымъ произведениямъ, а фабрикатамъ, фабричнымъ издълямъ.
- 23. Соблазненными богатствами Индіи были не цѣлые пароды, а лишь нѣкоторыя ихъ сословія, ибо прежде, чѣмъ забвеніе, отчужденіе отъ отцовъ обниметъ, проникнетъ весь народъ, этотъ народъ погибнетъ отъ внут-

решияго распаденія, если еще раньше не погибнетъ отъ внішняго удара, отъ завоеванія.

- 24. Всѣ, кажется, народы сознаютъ, что они были неправы противъ своихъ мудрецовъ, теніевъ, какъ, папримѣръ, Афиняне противъ Сократа; одинъ только народъ, избивая своихъ пророковъ, считаетъ себя правымъ.
- 25. По взгляду новыхъ историковъ значенте исторіи Нярейскаго народа нужно, полагаемъ, попять такъ: въ то время, когда скептицизмъ подрывалъ върованте въ загробное существованте предковъ, въ адъ и рай, въ это время небольшое племя, занимавшее въ пространствъ древняго міра крайне ничтожный клочекъ земли среди могучихъ, общирныхъ царствъ, и перенесшее иго всъхъ народовъ, возложило все унованте свое на будущее; оно, можно сказатъ, перенесло адъ и рай изъ пространства во время, поставивъ въ основу своего быта Юбилен.

Впрочемъ, трудно судить объ игѣ, которое перенесъ будто-бы Еврейскій народъ въ древнемъ мірѣ, трудно судить объ этомъ, когда многіе изъ Евреевъ не возвратились даже изъ Вавилонскаго плѣна, слѣдовательно, не пожелали снять съ себя это иго. И намъ пора снять анаеему съ Вавилона, который былъ не грѣшнѣе же Парижа, Лондона, или Петербурга и Москвы. Кромѣ того новыя раскопки Ниневіи свидѣтельствуютъ, что библейскія сказанія были общи и другимъ Семитическимъ народамъ, Вавилонянамъ и Ассиріянамъ, слѣдовательно тѣмъ болѣе поводовъ къ примиренію, а не къ раздорамъ. Можно было бы и не говорить объ этомъ, если бы ученики въ нашихъ школахъ не слышали на одномъ урокѣ проклятія Вавилону, а на другомъ похвалы ему; и это не исключительный случай; подобное противорѣчіе въ преподаваніи объ одномъ и томъ же предметѣ, можно сказать, общее правило; къ счастью ученики такъ безучастно относятся къ предметамъ преподаванія, что такія противорѣчія даже и не бросаются имъ въ глаза

- 26. Макарій съ своимъ «Стоглавомъ» желалъ придать образовательность службамъ и приходскихъ храмовъ.
- 27. Никонъ провъркою богослужебных в книгъ по древнъйшимъ спискамъ не русскимъ только, но и греческимъ и славянскимъ, желалъ возстановить первобытный смыслъ ихъ; это послъдній шагъ въ дъль духовнаго самоиспытанія и приготовляетъ Русскую церковь къ борьбъ съ Западными, поддерживаемыми свътскою наукою. Созиданіе новаго Герусалима, храма жизни Христа, показываетъ, что граница постоянной войны отодвинулась на значительное разстояніе отъ Кремлевскихъ стъть, которыя были первою сторожевою линіею, чтобы дать мъсто дъламъ мирнымъ.
- 28. Подъ словомъ «върныхъ» мы разумѣемъ не върущихъ только, но именно върныхъ Христу, а слъдовательно и другъ другу, т. е. всъмъ, такъ какъ возможно быть върующимъ и въ то же время измѣнникомъ общему дълу, т. е. теорія можетъ не сходиться съ практикою и върующій можетъ быть въ то же время и невърнымъ. Напротивъ, върный не можетъ быть

не върующимъ, а выъстъ съ тъмъ онъ и дъйствующій, и дъйствіе его исходить изъ души, движется надеждою, проникнуто любовью, и даже больше всего ею. Самое слово «въра» никогда не имъло у насъ значенія теоретическаго понятія, представленія; оно выражало собою объть что либо исполнить, клятву; и въроломный даже до сихъ поръ не значитъ вольно-думный, но нарушитель клятвы. Если же въра равнозначуща благу, то измъна равнозначуща злу, а измъна — общая наша вана... Могъ ли быть измъникъ въ какомъ нибудь народъ, если бы народы прежде еще не измънили человъчеству? могъ ли бы Эфіальтъ измънить своимъ Грекамъ, если бы Греки в Персы не считали другь друга чужими, т. е. если бы не Сыли измъниками братству, если бы пе вели войны между собою? несчастный, едва не убитый Персами, былъ убитъ Грекомъ.

- 29. Всеобщее воскрешеніе есть только выраженіе въ дъйствіи, на дѣлѣ, обычнаго пожеланія всѣмъ быть живыми и здоровыми. Булда, преклонившійся предъ умѣренностью женщины, поставившей свое счастье въ зависимость не отъ богатства, а отъ согласія, отъ жизни и здравія (правда эти блага она ограничивала только своею семьею), осудилъ эту же самую женщину, или подобную ей, за то, что она осталась вѣрна тому самому, что онъ же самъ (Будда) находилъ достойнымъ поклоненія. Тутъ не одно только противорѣчіє: тутъ видна крайняя скудость пониманія, ибо Будда цѣнитъ въ женщинѣ внѣшнюю лишь умѣренность, равподушіе къ богатству, и даже не замѣчаетъ, не умѣетъ оцѣпить безмѣрной любеи, которая выражается въ желаніи согласія, ідравія и жизни, такъ что эта женщина была бы достойна осужденія, если бы осталась довольною, лишившись этихъ благъ. Сис. стр. 220, пришить. /2—и.
- 30. Открытіе огня им'єло громадное значеніе; съ открытіемъ его прооуждается челов'ческая жизнь на земл'в, является въ природ'в существо жизнь котораго, разъ она явилась, зависить уже не исключительно отъ капризнаго сочетанія силъ природы, является существо само обладающее средствомъ къ попыткъ противостать ей въ ея стремлени поглощать все, ею же произведенное. Открытіе огня было столь же важно, какъ и чувство жалости перваго сына человъческаго къ его слабъющимъ родителямъ; потому что лишь съ открытіемъ огня это чувство могло получить практическое осуществленіе, матеріальное выраженіе; съ открытіемъ огня сынъ могь приготовить своимъ старфющимъ родителямъ такую пищу, которая могла подгерживать ихъ силы долбе, чёмъ это было бы по природъ; согръваніе жилища было также условіємъ продленія жизни, которая безъ этого погибла бы ранье. Такимъ образимъ только открыте огня дало возможность человъку воспитать въ себъ чувство любви къ своимъ родителямъ, чувство, положившее начало родовому быту, и, вообще, обществу, которое весь смыслъ свой полагало въ заботв о предкахъ, въ доставлении имъ пищи чрезъ жертвоприношенія, при которыхъ необходимымъ условіемь быль также огонь, и оть которыхь, но мнёнію древнихь, зависёло

благосостояніе умершихъ. Но во всемъ этомъ была забота о поддержаніи жизни, которой не знали, въ существованіе которой только вѣрили; христіанство же измѣнило такое служеніе отцамъ, выражавшееся кромѣ того въ исканіи древними отеческихъ жилищъ, измѣнило въ собираніе сыновъ для дѣла воскрешенія отцовъ, въ литургію.

Вопросъ о братствъ, или о родствъ, о причинахъ небратскаго, неродственнаго, т. е. немирнаго, состоянія міра и о средствахъ къ возстановленію родства.

## Записка отъ неученыхъ къ ученымъ.

## ЧАСТЬ ІІІ.

- 1. Что такое исторія? А. Что такое исторія для неученыхъ? а) Исторія какъ фактъ. б) Исторія какъ проектъ,—проектъ воскрешенія, какъ требованіе человѣческой природы и жизни.
- 2. а) Какъ понять, что за воскресеніемъ Христа не послъдовало всеобщаго воскрешенія дъйствительнаго; въ отвлеченномъ же смыслъ, какъ понять почему оправданіе, спасеніе, не сдівлало насъ праведными и безгрфщными? Отделивъ грфхъ отъ смерти, оправдание отъ воскресения, протестантство впало въ противоръчіе, выраженіемъ котораго и является продолжающееся царство не только смерти, но и грвка. б) Протестантское, или школьное, и вбобще западное пониманіе крестнаго подвига Христа, -пониманіе именно школьное, т. е. религія для несовершеннолътнихъ. Папирмъ составляетъ нившій классъ Зап, европейской школы, гдъ еще не начиналось чтеніе Священнаго Писанія. Папа, какъ учитель, не допускаетъ перевода въ высшіе классы. Православіе есть высшій классъ сравнительно съ протестантизмомъ и католицизмомъ, или это – единое истипное паучение, которое прямымъ путемъ ведетъ изъ храмовой литурги и Пасхи къ вивхрамовой литургія и Пасхії, ві Что такое исторія для неученыхі и какъ понимають исторію ученые. г) Неученое опредвленіе исторіи-краткое, п) Неученое опредъление истории—полное.
- 3. а) Бсеобщее воскрешение совершалось и совершается чрезъ насъ, но помимо нашего сознанія, невольно; т. е. отрекаясь отъ отцовъ, становись блудными сынами, мы все-таки, хотя и невольно, возвращались къ отцамъ, къ признанію долга сыновняго. б) Какъ понималось воскресеніе въ первой христіанской общинъ; воскресеніе дъйствительное и воскресеніе духовное?
- 4. а) Константинополь какъ центръ совершающагося, хотя и безсознательно, объединенія человъческаго рода. б) Прямыя движенія. Войны Персовъ съ Греками и позднѣе съ Римлянами. Персидскія войны, какъ борьба Востока,

идолоборцевъ, съ Западомъ, идолопоклонниками, какъ борьба деспотизма съ рознью. Отецъ исторіи пачинаеть съборьбы Европы съ Азією, когда становится извъстною Византія, городъ столь же Восточный, сколько и Западный. в) Праотецъ исторіи, народъ, начинаеть ее съ морских ь открытій, когда проливы, отд'бляющіе Европу отъ Азін (Троянскій и Византійскій), становятся изв'єстными минически, съ открытій, сділанныхъ при возвратномъ движеніи къ прародинт, подобномъ тому, какъ позднъе христіане шли къ своей духовной родинъ, гробу Господню, г) Обходныя движенія древняго міра, Семитовъ Колонизаціонное движеніе на Востокъ, приведшее къ занятію Трои, отбросило Семитовъ изъ Эгейскаго моря и принудило ихъ къ обходнымъ движеніямъ, въ тылъ Грекамъ, къ съверу (въ Варяги) и на югъ, въ Индію. д) Положеніе Константинополя и значеніе его въ до-христіанскомъ мір'в. (Полибій).-Константинополь быль сторожею, прикрывавшею движеніе на Востокъ къ Колхидъ (Кавказу), Памиру, къ Индіи и на съверъ отъ Грекъ въ Варчги, - Древній міръ не быль-ли только исканіемъ центра? -- Константинополь былъ началомъ конца древняго міра и его могилою; и въ эту могилу, по обычаю погребальному, было положено все, чёмъ любилъ заниматься умершій: художественныя произведенія, книги... Расхищеніе этой могилы было началомъ такъ называемаго возрожденія для Западной Европы. Положеніе и значеніе Константинополя въ христіанскомъ міръ. (К-поль, - какъ центральный кремль, съмя, въ которомъ сосредоточилось все выработанное древнимь міромъ). Очеркъ всемірной исторіи съ точки зрѣнія вопроса о родствъ и неродственности (т. е. съ нравственной точки эрънія). -Очеркъ исторіи, какъ міровой битвы, развивающейся вокругъ Константинополя, какъ центра міра.

## I. Что такое исторія?

Чтобы не внести произвола въ опредъленіе исторіи, чтобы не принадлежать ни къ какой партіи (ученой или неученой, т. е. народной) и главное, чтобы не присвоить себъ права полагать границы труду человъческо му, нужно сказать, что исторія есть всегда воскрешенів, а не судъ, такъ какъ предметъ исторіи не живущіе, а ужершіе, и чтобы судить, нужно прежде воскресить, — хотя-бы и не въ прямомъ смыслѣ, — нужно воскресить ихъ, умершихъ, т. е. понесшихъ уже высшую степень наказанія, смертную казнь. Но для мыслящихъ — исторія есть лишь словесное воскрешеніе, воскрешеніе въ смыслѣ метафоры; для одаренныхъ воображеніемъ исторія есть воскрешеніе художественное, для тѣхъ же, которые сильнѣе чувствуютъ, чѣмъ мыслятъ, исторія будетъ поминовеніемъ, плачемъ, или представленіемъ, принимаемымъ за дѣйствительность, т. е. самообольщеніемъ. Что для ученыхъ исторія, то для неученыхъ поминовеніе; исторія, какъ воскрешеніе, обнимаетъ и ученыхъ, и «подлый народъ», и даже дикарей, которые пишутъ исторію, т. е. поминанье, на собственной кожѣ (татуировка).

Различіе въ пониманіи исторіи есть слѣдствіе сословнаго разъединенія, т. с. распаденія на отдѣльныя сословія; точно также какъ исторіи мѣстныя, народныя, западныя или восточныя, суть результать распаденія рода человѣческаго на отдѣльные народы. (А народъ, какъ обособившаяся часть распавшейся семьи человѣческой, есть выраженіе не общей славы этой части въ прошломъ, а общаго тщославія и общей воли, т. е. желанія остаться и въ настоящемъ при этомъ тщеславіи; истинный же культъ предковъ не въ славѣ, а въ дѣлѣ. Если же понятіе народъ, вообще нація, не поддается опредѣленію, то это показываетъ, что для народовъ нужно не отдѣленіе, а соединеніе).

Исторія, какъ разсказъ чисто объективный, или повъствованіе, есть вызовъ умершихъ ради празднаго любопытства; исторія же какъ памфлетъ, т. е. когда вызываютъ умершихъ для того только, чтобы свидътельствовать въ пользу какой либо частной мысли, политической или экономической, какъ наприм'єръ въ пользу мысли, что конституція, федерація или т. п. суть благо, - такая исторія есть профанація и можеть быть произведеніемъ только людей, искусственною жизнью живущихъ, утратившихъ естественный смыслъ, или цъль жизни, это уже исторія не сыновъ, а если и сыновъ, то забывшихъ отцовъ, т. е. сыновъ блудныхъ. Если имя Божіе не слъдуетъ употреблять всув, то и именъ умершихъ не слъдуетъ призывать всуе, а исторія какъ памфлеть и есть нарушеніе этой запов'їди; но нужно отказаться не отъ исторіи, а отъ суеты! Наконецъ, есть еще исторія, какъ раскрытіе смысла, значенія жизни; исканіе смысла жизни есть философія исторіи, которая также не лишена памфлетнаго свойства или вообще, субъективнаго характера; философія исторіи и сама им'веть уже очень длинную исторію, хотя смысла жизни еще не отыскала и даже отчаялась найти его. Смысла въ исторіи и быть не можетъ, пока человъкъ не пришелъ въ разумъ истишный, но если нътъ смысла, то будутъ нелъпости, и эти нелъпости имъютъ постоянство, повторяемость, т. е. онъ будутъ имъть видъ законовъ; статистическая исторія и констатируетъ ихъ. Смысла въ исторіи человъческаго рода не будеть, пока исторія, какъ это очевидно, не есть наше д'яйствіе, не есть произведеніе нашего совокупнаго разума и воли, пока она явленіе безсознательное и невольное. Но исторія и не можетъ быть нашимъ дъйствемъ, нашимъ произведенемъ, пока мы живемъ въ розни; даже и при соединени наша родовая жизнь не будетъ дъломъ разума, пока человъкъ зависитъ отъ слъпой силы природы, пока онъ не сдълаетъ ее орудіемъ своего совокупнаго разума и единой совокупной воли. Исканіе смысля есть исканіе ціли, діла, —единаго общаго дъла; для недопускающихъ же такового остается или допустить внъшнее для насъ, т. е. трансцендентное существованіе. (это религіозная философія исторіи), или же сдёлаться зооморфистами, (это секулярная философія исторіи), признающими преобразованіе видовъ (прогрессъ) или же недопускающими ихъ измъненія; и первое будеть трансформизмъ, эволюціонизмъ, или же развитіе, а второе будеть ученіемь о культурно-историческихъ типахъ, или кастахъ.

Только цёль даеть смысль жизни; человёку же нёть напобности искать цъль жизни, если онъ сознаетъ себя сыномъ и смертнымъ, т. е. сыномъ умершихъ отцовъ; да и сама исторія скажеть ему, что она, какъ повъсть о прошломъ, есть воскрещение, по воскрещение только миимое, а потому и не имбетъ смысла, и не будеть его имбть, пока не станетъ пъйствительнымъ; дъйствительное же воскрешение есть уже полная, всесторонняя исторія, и это также върно, какъ и то, что возстановленная только въ словъ она есть не дъйствительная, мнимая. Исторія и не можеть быть дъйствительною, пока люди живутъ въ розни сословной, народной, личкой, а потому содержаніемъ ея можеть быть только объединеніе живущихъ для воскрешенія умершихъ. Объединеніе, или соединеніе живущихъ для воскрешенія умершихъ есть общество не по типу организма, а по образу и подобію Пресвятой Трокцы; воскрешеніе же есть полное торжество правственнаго закона надъ физическою необходижестью. Отказываясь отъ воскрещенія, отъ управленія слѣною силою природы, человѣкъ отдаеть себя во власть посл'єдней. И безсознательная исторія им'веть смысль, если воскрешеніс, не совершаясь сознательно и вольно, булеть совершаться безсознательно и невольно, т. е. если родъ человъческій будеть принуждень, приведенъ къ тому, чтобы сдълать воскрещение своимъ сознательнымъ, свободнымъ дъломъ. И тогда будетъ очевидно, что человъкъ есть лишь исполнитель воли высшаго разума, воли, очевидно, благой; а что это воля благая будеть понятно, если мы захотимь только представить себъ радость воскрешающихъ и воскресающихъ, въ которой заключается и благо, и истина, и прекрасное въ ихъ полномъ единствъ и совершенствъ.

Всеобщее воскрещение (т. е. соединские живущихъ для воскрешения умершихъ), совершаясь безсознательно, неудовлетворительностью мнимаго воскрешенія, а также страданіями и б'їдствіями, вытекающими изъ внівшняго объединенія, или борьбы, приводить и приведеть Къ сознательному соединенно для дъйствительнаго воскрешенія. Соединеніе для воскрешенія становится братотвореніемъ, душствореніемъ, оживотвореніемъ, тогда какъ удаление сыновъ отъ праха отцовъ создаетъ безжизненныя, бездушныя общества. Если исторія есть психическая задача, то не въ смыслѣ только изученія, а въ смыслъ пробужденія души, родственнаго чувства. Соціологія же есть наука о бездушномъ обществъ. Объединеніе живущихъ, т. е. сыновъ, для воскрешенія отцовъ есть положительное истинное совершеннолътіе; тогда какъ освобожденіе, эмансипація, мнимая самостоятельность сыновъ и дочерей есть лишь отрицательное, обманчивое совершеннольтіс, заміна стцовь вічными опекунами, дядьками, словомъ чужими, замѣна отечества государствомъ, братства-гражданствомъ, замѣна воскрещенія искусствомъ, т. е. забавами, играми; другими словами-это вѣчное несовершеннолътіе или безконечный прогрессъ. Исторія, какъ воспитаціе лишь, а не воскрешеніе, есть наилучшее доказательство, что человѣкъ всегда будетъ школьникомъ.

Отказавшись отъ сыновняго дъла, воскрещения, мъняють только прямой путь на окольный, очень длинный, если только слѣпота человъка будеть не въчна; но если она будеть въчною, то мірь будеть не въченъ, т. е. наступитъ конецъ міра. Отказавшись отъ сыновняго дъла, т. е. воскрешенія, замъняють дъйствительное воскрешеніе мнимымъ-къ знанія, недъйствительнымъ, или только подобнымъ-въ искусствь, идолопоклонствомь-въ радигіи, въ смыслъ идео латріи или идололатрін, и только въ послѣднемъ видѣ (въ видѣ идолопоклонства) воскрешеніе и доступно пока всёмъ, тогда какъ въ первыхъ двухъ лишь немногимъ. Если же воскрещение, переставъ быть общимъ дъломъ всъхъ, становится недъйствительнымъ, то и соединение людей, лишившись цъли и того, что могло бы быть для всёхъ одинаково дорогимъ дёломъ, становится невыносимымъ для нихъ, такъ что возможность, право разойдтись (свобода) во всёхъ союзахъ, отъ брачнаго до государственнаго, становится въ основу этого неродственнаго общества (принципъ 1789 г.), а между тъмъ полный разводъ невозможенъ, вслъдствіе чего борьба и преступленія стаповятся необходимыми принадлежностями общества, въ коемъ жить вмъстъ невыносимо, а жить врознь невозможно. Но не сварливость, будто-бы присущая человъку, причина этой борьбы, а отречение отъ общаго дъла, въ которомъ силы, нынъ растрачиваемыя въ борьбъ, могли бы найдти естественный исходъ. Не проклятіе-ли лежитъ на этомъ безцільно-соединенномъ обществъ? оно судитъ и наказываетъ, а преступленія не прекращаются; оно устанавливаеть порядокъ, а порядокъ въчно нарушается!.. И война, и торговый обманъ возможны и неизбъжны только въ обществахъ, неимѣющихъ общаго дѣла, забывщихъ отцовъ, не для нихъ живущихъ. Но этими наказаніями за отреченіе отъ воскрещенія дѣло не ограничивается; воспоминаніе объ умершихъ отцахъ будетъ также наказаніемъ, мученіемъ совъсти, ибо совъсть есть невольное воспоминание, невольное возстановленіе отцовъ и предковъ въ памяти, которые должны бы быть возстановляемы сознательно и вольно, и противъ которыхъ, не исполняя сего, мы, слъдовательно, виновны. Но если восноминанія не будуть муками совъсти, то умерше явятся въ видъ міаэмовъ: смерть, какъ разложеніе тъль умершихъ, въ видъ заразы, есть естественное наказание живущихъ, отказавшихся отъ воскрешенія, т. е. отъ сложенія разлагающагося въ живое твло. Будемъ жечь умершихъ, жечь все принадлежавшее имъ, все\_къ чему они прикасались, -тогда будемъ имъть голодъ, нужды! Болъэни прозябенія, произращенія, волчцы и терніе (вредныя растенія), болівни климата, засухи и ливни-все это наказанія за оставленіе природы, земли (праха отцовъ), за уклоненіе въ городскую жизнь, за эксплоатацію и утилизацію вмісто регуляци. Бользни рожденія для одного пола и собользнованіе для другого есть начальное и постоянное наказаніе и указаніе на воскрешеніе. Если объединеніе живущихъ для всеобщаго воскрещенія не совершается сознательно, то объединение сыновъ превращается въ цивилизацию, въ чуждость, враждебность, въ разрушение, а вмъсто воскрешения является культура. т. е. перерожденіе, вырожденіе и наконецъ вымираніе. Усиленіе органовъ знанія на счетъ органовъ вибшнихъ чувствъ и дъйствій и есть перерожленіе, или культура, въ физіологическомъ отношеніи. Перерожденіе и вырожденіе не ограничивается челов' вкомъ, а распространяется и на растенія и животныхъ. Вся эксплоатація и утилизація входить въ исторію культуры, Вырожденіс, болѣзни растеній и животныхъ, --культурныхъ, --болѣзни самого человъка, особенно нервныя, какъ спеціальная принадлежность культурности его, и истопиеніе, какъ естественное посл'ядствіе эксплоатаціи, вотъ естественныя наказанія за неестественное употребленіе и распоряженіе силами природы. Истощеніе и вырожденіе указываютъ на регуляцію и воскрешеніе, какъ на естественное дъло человъческаго рода. Если человъкъ, вкушая хлъбъ и вино, забываетъ отцовъ, то наказаніемъ этого забвенія будуть недостатокъ хлъба, болъзни винограда. Поэтому при всякомъ вкущеніи хлъба недостаточно помнить о тёхъ живущихъ, которые терпятъ недостатокъ въ немъ, въ этомъ необходимомъ условіи жизни, необходимо помнить и о всъхъ лишившихся жизни, ибо одно только средство и есть, какъ для обезпеченія жизни живущихъ, такъ и для возвращенія жизни умершимъ, это регуляція живоносной силы.

Христіанство есть объединеніе живущихъ для воскрешенія умершихъ, т. е. соединеніе въ любви ядущихъ и піющихъ для возвращенія къ трапезъ любви отшедшихъ; затъмъ и ъдятъ, и пьютъ, чтобы имъть силу возвратить къ жизни умершихъ. Христосъ, соединивъ, при своемъ отшествій, поминовеніе, или любовь къ Себъ, (что значить ко всёмъ отшедшимъ)съ питаніемъ, съ гъмъ, что даетъ жизнь и силу на трудъ, заповъдалъ собрать всёхъ живущихъ къ этой вечери любви, любви къ Нему, какъ ко встмъ умершимъ, такой любви, которая отдаетъ вст силы жизни для того, чтобы увидъть и услышать Его со всъми отшедними. И у язычниковъ жертвенникъ отцамъ былъ въ то же время очагомъ для приготовленія пищи сынамъ. Жилище не отдълянось отъ кладбища, т. е. сыны, сколько могли, не отдълялись отъ отцовъ, хотя само погребение есть уже отдъленіе; наибольшее же отділеніе кладбища отъ жилища выразилось въ превращеній очага, жертвенника отцамъ, въ орудів кулинарнаго искусства. Когда же родъ человъческій станеть союзомь всёхь сыновь, служащихь всёмь отцамъ, какъ одному отцу, тогда очагомъ этой семьи будетъ само солнце.

Въ объединени живущихъ для воскрешения умершихъ предметомъ дъйствия будетъ умирающее, разлагающееся, прахъ отцовъ. Когда же этотъ предметъ дъйствия измъняется, когда на мъсто умирающихъ, разлагающихся ставится разцавтающее, льстящее всъмъ чувствамъ, тогда соединение живущихъ превращается въ раздоръ, въ борьбу, а воскрешение умершихъ замъняется умерщиленемъ живущихъ. Если же за предметъ дъйствия принимаютъ естественныя богатства Индіи или соблазнительную наружность искусственныхъ произведений промышленности, тогда соединение сыновъ, превратившись въ торговыя общества, будетъ кровопролитною войною за богатства Индіи, и побъдитель, обладатель ею станетъ эксплуататоромъ

всъхъ народовъ, обращенныхъ имъ въ орудія своего обогащенія, т.е. міръ получитъ форму организма, излюбленную всѣми нинѣшними зооморфистами, форму, приводящую къ смерти, такъ какъ всякій огранизмъ смертенъ, обреченъ на то, чтобы умереть.

## А. Что такое исторія для неученыхъ?

Исторія или печалованіе за Константинополь (Царь городовъ) в Пемиръ (Царь кладбишъ и кремлей). (Примъч. 1-е).

Исторія какъ фактъ есть взаимное истребленіе, истребленіе другь друга и самихъ себя, ограбленіе или расхищеніе чрезъ эксплуатацію и утилизацію всей внѣшней природы (т. е. земли), есть собственное вырожденіе и умираніе (т. е. культура); исторія какъ фактъ есть всегда взаимное истребленіе, будеть ли оно открытымъ, какъ во времена варварства, или же скрытымъ, какъ при цивилизаціи, при чемъ жестокость дѣлается только утонченною, а вмѣстѣ и болѣе злою. Такое положеніе ставитъ вопросъ: долженъ-ли человѣкъ быть истребителемъ себѣ подобныхъ и хищникомъ слѣпой природы, или же онъ долженъ быть регуляторомъ (руководителемъ) послѣдней и возстановителемъ жизни себѣ подобныхъ, жертвъ своей необузданной, слѣпой юности, всего своего прошлаго, т. е. жертвъ исторіи какъ факта.

Для неученыхъ исторія есть исполненіе долга къ предкамъ, культъ отцовъ, умершихъ; для неученыхъ исторія начинается Эдемомъ рожденія, или созданія, и состоитъ въ вынужденномъ внѣшнею необходимостью (приростомъ населенія и истощеніемъ средствъ жизни) удаленіи отъ могилы праотца и въ постоянномъ стремленіи возвратиться къ ней. Это постоянное тяготѣніе, любовь къ могилѣ праотца, вращеніе около нея, какъ земли около солнца, показываетъ, что задача, цѣль жизни—воскрешеніе; иначе жизнь (исторія) была бы безцѣльною, безсильнымъ стремленіемъ, и человѣкъ былъ бы вѣчно кающимся блуднымъ сыномъ, притягиваемымъ внутреннею силою, любовью, и отталкиваемымъ внѣшнею силою; потому то неученые и начинаютъ исторію Эдемомъ рожденія, а кончаютъ ее Эдемомъ воскрешенія, Народъ, т. е. неученые, выражаетъ и понимаетъ исторію только во внѣннемъ обрядѣ, въ службѣ, въ картивной грамотѣ, т. е. въ грамотѣ іероглифической, или иконописи, а не въ живописи и звуковомъ письмѣ.

То, что для ученыхъ есть представление, представление того, что уже прошло, или исторія жизни всего міра, понимаємая въ обширномъ смыслѣ, то для неученыхъ есть сама жизнь, которая, не обладая полнотою сознанія, обращается въ рознь, въ борьбу между подобными, разумомъ и чувствомъ обладающими существами, вмѣсто объединенія для обращенія слѣпой, неподобной силы въ управляємую разумомъ. Для ученыхъ исторія есть сознаніе, т. е. бездѣйственное представленіе; для неученыхъ она становится безсознательнымъ, непредставляємымъ въ полнотѣ дѣйствіемъ.

Благодаря такому раздѣленію на ученыхъ и неученыхъ, жизнь безъ полнаго сознанія обращается въ вытѣсненіе, во взаимное истребленіе, а сознаніе безъ дѣйствія становится безучастнымъ зрителемъ вытѣсненія, взаимнаго истребленія. Съ объединеніемъ же знанія и дѣйствія созерцаніе обратится въ представленіе того, что должно быть, т. е. въ провѣтъ, а дѣйствіе, бывшее при безсознательности взаимнымъ истребленіемъ, станетъ всеобщимъ воскрешеніемъ.

Въ исторіи вопросъ о причинахъ неродственности есть вмѣстѣ и вопросъ о причинахъ существованія смерти дѣйствительной, всеобщаго же воскрешенія лишь недѣйствительнаго, для народа-мивическаго, а для ученыхъ лишь мысленнаго; ибо, если человѣкъ есть сыпъ, а религія—культъ предковъ и, вообще, умершихъ, если нравственность есть любовь къ отцамъ и вытекающая изъ нея братская любовь, а наука и искусство (т. е. приложеніе науки) есть познаніе сынами себя въ отцахъ и отцовъ въ себѣ, т. е. познаніе съ одной стороны умершихъ, а съ другой—смертопосной силы (природы), то почему же воскрешеніе не совершилось вообще и не послѣдовало за воскресеніемь Христа въ особенности, почему жизнь оставалась взанмнымъ истребленіемъ и что нужно, чтобы началось воскрешеніе?!.. Только разрѣшеніе этого вопроса и можетъ составлять предметъ исторіи.

в) Настоящая часть записки пеученыхъ къ ученымъ намърена или, върнъе, вынуждена гонорить о томъ, что учеными называется всемірною исторією и что для неученыхъ есть само участіє во всемірномъ діліт, во всемірной жизни, которая состоитъ въ истребленіи, сопровождаемомъ раскаяніемъ, требующемъ возвращенія жизни жертвамъ истребленія; участіе же во всемірной исторіи или во всемірномъ дѣлѣ для несущихъ воинскую повинность есть участіє во всемірной битва, (крайнемъ выраженіи неродственности), призыва къ которой мы осуждены ждать со дня на день, съ часу на часъ. Постоянное ожидание этого призыва несущими воинскую повинность, неучеными, въ то время, когда и слъпая сила природы, вслъдствіе хищническаго отношенія къ ней человіка, не перестаетъ напоминать о себъ то эпидеміями, то неурожаями и иными бъдствіями, по существу общими для встхъ-вынуждаетъ насъ вникнуть не въ смыслъ только всемірнаго дѣла, всемірной исторіи, къ участію въ коемъ мы призываемся, но и въ то, чъмъ оно должно быть, потому что для ученыхъ всемерная исторія есть не діло, а лишь знаніе, Исторія какъ фактъ есть разореніе природы и истребленіе другь друга, т. е. то, что не должно быть; для ученыхъ же исторія какъ фактъ хотя и есть борьба за существованіс, по принимается она за средство совершенствованія и ради такой цівли оправдывается (Примъч. 2-е); исторія какъ фактъ для ученыхъ святыня, идолъ, нужно только соверцать, относиться къ нему объективно, безчувственно. [«Состраданіе есть порокъ для ученаго»; такъ думалъ Спиноза, такъ думалъ и тотъ философъ, (французскій Спенсеръ), котораго выставилъ П. Бурже въ своей повъсти -- «Ученикъ»]. Для знанія,

непризнающаго дѣла, слѣное рожденіе и слѣпое столкновеніе замѣняютъ сознательное дѣйствіе; при чемъ приспособленіе, это угодничество, раболѣніе предъ слѣпою, чуждою намъ силою природы, и борьба съ своими, проявляющаяся въ совершенствованіи оборонительныхъ и наступательныхъ орудій, составляють сущность прогресса. Раболѣніе предъ слѣпою природою не предохраняетъ однако природу отъ расхищенія произведеній ея, употребляемыхъ для взаимнаго истребленія, и результатомъ, послѣднимъ словомъ прогресса будетъ «сціентифичная битва,» какъ приложеніе знанія природы и какъ высшее проявленіе неродственности. Для неученыхъ же такой фактъ, какъ взаимное истребленіе, есть общее преступленіе, сознаніе коего ведетъ или должно вести къ искупленію; т. е. къ исторіи, —какъ факту истребленія другъ друга и разоренія природы (земли), —нужно относиться не объективно, или безучастно, безчувственно, но и не субъективно, съ внутреннимъ лишь сочувствіемъ, а проектавно.

## б) Въ чемъ же долженъ состоять этоть проекть?

Если жизнь человъческаго рода бовсовнатольно есть взаимное истребленіе, то чъмъ она должна быть совнательно?

Созерцаніе для большинства есть лишь временное, исключительное состояніе души, непостоянное и для души даже ученаго, этого искусственнаго сословія; мышленіе же о д'ял'я, т. е. проектированіе, есть постоянное душевное состояніе для больщинства, не чуждое и ученому сословію. Большею или меньшею общностью двла опредвляется достоинство мысли; самое общее, общее для всѣхъ эло или, точиње, элодъяще есть смерть, а потому самое высшее дёло или благо есть восирешеніе. Для существа, ничего не желающаго знать, кром'в самого себя, -- «сознаю» можеть значить «существую;» для тъхъ же, которые не выдъляютъ себя отъ всъхъ другихъ (какъ дъти, для которыхъ существуютъ посль отца лишь дяди, т. е. братья отца), не отделяють и мысли отъ действія, сознаніе не можеть быть отделено отъ чуяства утрать, отъ сознанія смертности, смерти въ лицѣ другихъ; и чѣмъ тъснъе связь между людьми, тъмъ болъе сознаніе будеть признаніемъ не существованія, а утраты его, воля же будеть тімь болье стремленіемь къ воскрешеню. Вопросы о родстя и смерти находится въ тъснъйщей связи между собой: пока смерть не коснулась существъ, съ которыми мы сознаемъ свое родство, свое единство, до тъхъ поръ она не обращаетъ на себя нашего вниманія, остается для насъ безразличною; а съ другой стороны только смерть, лишая насъ существъ намъ близкихъ, заставляетъ насъ давать наибольшую оцънку родству, и чъмъ глубже сознание утратъ, тъмъ сильнъе стремленіе къ оживленію; смерть, приводящая къ сознанію сиротства, одиночества, къ скорби объ утраченномъ, есть наказание за равнодушіе... Причины неродственности и смерти одн'в и тъ же, т. е. равнодушіе, недостаточная любовь, точно также, какъ одни и тъ же и средства возстановленія родства и оживленія, т. е. воскрешеніе,

Въ отвъть на «познай самого себя» (Примѣч- 3-е) является философія, мышленіс, въ сознаціи только себя находить философъ докалательство своего существованія. Погруженный исключительно вь себя, уединенный мыслитель, не замъчая опустошеній, проязводимыхъ виб его смертью, отрицаетъ смерть, хотя и остается въ дъйствительности смертнымъ. Существо, неотчуждающее себя отъ близкихъ, живущее одною съ ними жизнью путемъ утратъ приходятъ къ сознаню, а сознане утратъ приводить къ стремленію, выражающемуся въ д'яйстви, приводить къ оживленію. Изъ эгоистическаго -- cogito orgo sum-рождается бездушное знаніе, тогда какъ изъ «чувствую утраты,» изъ чувства зиротства, рождается стремленіе къ единенно, къ оживленно, и знаше причинъ перодственности и смерти. Ученые виб себя ничего себъ подобнаго не находять, а только вещи; неученые же и въ самыхъ вещахъ находять душу. У того кто не отдъляетъ сознанія отъ воли, мысля оть дійствіл, не выділяеть и самого себя отъ другихъ, (одною жизнью живетъ со всёми), сознаніе будеть признашемъ не своего лишь существованія, а станеть пли сознаніемь невозможности «кръсити», -- (но это лишь тогда, если связь между людьми слаба, если они жаны только чувствомъ), -- или-же, при теснтишемъ соединени людей, при единствъ не только чувства, из и дъйствів, "сознаю" будотъ значить "поскращаю, <sup>6</sup> участвую въ общемъ ділі воскрещенія.

Выдбляя себя отъ всбхъ другихъ, мы и въ самихъ себб производимъ разрывъ,-паше Я, какъ сынь или братъ, возстаетъ противъ своего же Я. противъ самого себя, какъ отреквингося отъ брататва и отсчества; а тад кая внутренняя усобица эта болбань нашего ученаго віна, лашаеть человъка способности къ дълу; это дюди безъ воля, завленяме рефлексіеюсловомъ, блудные сыны. Внутрений, душевный миръ зависить отъ вабшняго, миръ съ самимъ собою-отъ мира со вебми другими, т. е съ брать ями. Одиночная молитва безсильна противь внутренняго разлада; о свышнемъ миръ можно модиться только всемъ міромъ, т. е. прежде нужчо сближеніе, возссединеніе со воїми; въ этомъ путь спасенія для Гамлетовь п имъ подобныхъ, этихъ върныхъ исполнителей философской заповъди познаванія самого себя, повнаванія в'єчнаго, безвыходнаго, приводящаго Къ тремъ философскимъ добродътелямъ: сомнънію-матери философіи, вмъсто въры, и къ плодамъ ея: отчаннію, вмісто надежды, и безстрастію, или равнодушно, покою, бездвиствію, вмісто любви. Невібрность отцамь и братьямъ, (въ чемъ заключается все зло и порокъ) породило недовольство самимъ собою, такъ что воостаніе «Я» противъ «Я» началось выёсть съ возстаніемъ сына на отца, брата на брата. Когда совершилось распаденіе на враждебныя личности и тогда еще знаніс называлось мудростію, т. е. хотфло быть и на дълъ тъмъ же, чъмъ было въ мысли; только позднъе знаніе, по скромности, отказалось отъ мудрости, ставши лишь любовью, конечно, платоническою, къ ней, т. е. отказалось отъ дъла и осудило себя на безконечное и безцёльное познаваніе, такъ что знаніе того, что на

чего не знаемъ, какъ конечный результатъ, не считалось грѣхомъ безумія; напротивъ переходъ отъ софіи къ философіи казался даже прогрессомъ; върно же здѣсь лишь то, что люди въ отдѣльности не могутъ быть мудре-цами. Но не отъ мудрости слѣдуетъ отказаться, а отъ розни!

При языческой розни, при отдівленіи сознанія отъ воли, связь между сознаніємь и воскрешеніемъ была утрачена. Христіанство отвергло рознь, стало призывомъ къ объединению, не признало, и знанія отдъльнаго отъ пъйствія, т. е. отвергло философію, ностало на Софією, а лишь почитаніемъ Софія-Премудрости Божіей, какъ это и видно въ изображенія Софів. Л'яйствительнымъ же воскрешеніемъ станеть оно, когда сдівлается орудіємъ Софія-Премудрости Божіей, и тогда лишь придеть къ дійствительному объединению, какъ сознанія и воли человька, такъ и рода человьческаго. Буддизмъ только потому и котбль уничтожены, что былъ невбріемъ въ всекрешеніе, такъ какъ быль произведеніемъ изтощеннаго и пресыщеннаго сословія. Небольшая діэта и буддійская хворь пройдеть! Но и крайній аскетизмъ, какъ реакція пресыщенія, также приведетъ къ буддизму, этой профессіональной больсни ученаго сословія. Сознаше неразрывно связано съ воскрешенісмь; воскрешеніе было первою мыслыю, вызванною смертью, первымъ сознательнымъ двиствіемъ, первымъ сознательнымъ движеніємъ человѣка, пли, точиве, перваго сына и дочери человьческихъ: поэтому первый сынъ человъческій должень быть названь и смертнымь, и воскресителемъ. - "Человъкъ есть существо, которое погробаетъ. вотъ самое глубокое опредъление человъка, которое когда либо было сдълано. и давийй его выразиль тоже самое, что сказало о себв все человъчество. только другими словами, назвавъ себя емертнымъ. Но для перваго сына человъческаго, видъвшаго перваго умершаго, погребение не могло быть ничёмъ инымъ, какъ только попыткою воскрешенія; и все, что теперь обратилось въ обрядъ лишь погребенія, какъ то: обмываніе, отпіваніе, или отчитываніе, и проч., все это прежде могло употребляться лишь съ цівлью оживленія, съ ціблью привести умершаго въ чувство, съ ціблью воскрешенія. Странно было бы искать начало ученія о воскресеній гді нибудь (у Персовъ напр.), кромъ первой мысли перваго человъка; ибо сомнънія въ возможности воскресенія появляются гораздо раньше, чёмъ появилось ученіс о воскресеній; - «мит его уже не кртсиги,» такое выраженіе сомитнія въ возможности воскрещения могло встръчаться у самыхъ грубыхъ язычниковъ, не энакомыхъ ни съ ученјемъ о воскресенји, ни съ какими дибо философскими системами. А если таковъ именно смысяъ погребенія, - если оно уже попытка воскрешенія, то выше приведенное выраженіе, которымъ человъку приписывается, какъ отличительная его черта то, что онъ погребаетъ, будетъ имътъ несравненно обшираъйшій смыслъ, чъмъ выраженіе-«смертный;»-оно будетъ значить воскреситель, потому что, кто погребаетъ, тотъ, слъдовательно, оживляетъ, воскрешаетъ. Христосъ есть воскреситель и христіанство есть воскрешеніе; завершеніемъ служенія Христа было воскрещение Лазаря; и не съ лавромъ и миртомъ, сумволами войны и мира, а съ вътвями нальмы, сумволомъ воскрещенія, Онъ быль встръченъ народомъ, за воскрещеніе быль и осужденъ интеллигенцією. Называя Бога Богомъ отцовъ, Богомъ живыхъ, а не мертвыхъ, мы, по толкованію самого Христа, называемъ Бога возсоздателемъ или воскресателемъ.

2. а Какъ понять, какъ представить, что за воскресениемъ Христа не послъявняю воскресеніе всъхъ?.. Христіанство не было бы христіанствомъ. т. е. всемірною любовью. Христорь не быль бы сыномъ человъческимь. т. е. сыномъ умершихъ отцовъ, не быль бы дущою, серяцемъ въ могилъ отцовъ, или во адъ, какъ говоритъ церковная пъснь. Геосиманскій плачь. вводящій въ соблазнъ ученое сословіє влачь о разъединевій, о небратствъ, былъ бы совершенно непонятенъ, если бы была порвана связъ между Христовымъ воскрессијемъ и всеобщимъ. Но по ученио христіанскому, имраженному не словомъ только, а всбагъ храмовымъ торжествомъ свътдаго правдника (торжествомъ налъ смертно, и особенно въ Кремляхъ, болье же всего въ Кремл'я центральномъ), воскресение Храста неразривно связано со всеобщимъ воскресен емъ. Въ такомъ смыслъ мы и должны себъ представить воскрешение какъ дъйствие еще неоконченное, по и не такое, которое имбеть совершиться только въ будущемь, какъ магометанское; оно не вполнъ прошедшее, какъ не исключительно и будущее, это актъ соворшающием — («Гряветь чась и нынъ есть» юан. V. 25). — Храстось ему начатокъ, чрезъ насъ же оно продолжалось, продолжается и досеяб. Воскрешеніе не мысль только, по и не факть, оно проекть; и какъ слово, или заповъдь, какъ Божестренное велъніе, оно есть фактъ совершившійся, а какъ дъло, исполнение, оно --актъ еще неоконченный; какъ Божественное - оно уже рѣлвено, какъ человѣческое - еще не произведено.

Только предъ началомъ такъ называемаго поваго времени (новой, протестантской исторіи) воскресеніе Христа и из живописи стало отдължться отъ воскрешенія Имъ челов'ячества, пачатаго разрушеніемъ ада; т. е. только съ XIV или XV-го въка Христосъ изображается возлетающимъ вверхъ изъ гроба съ поб'ядною хоруговью; такимъ изображенемъ представляется личная поб'яда надъ смертью. Въ древн'явшихъ же изображеніяхъ воскресеніе представляется, согласно канопическимъ Евангеліямъ, возвъщеніемъ отъ ангела женамъ-муроносицамъ о воскресеніи. т. е. самою первою пропов'ядью христієнства, призывомъ къ соединенію для воскрешенія; по анокрифамъ же воскресеніе изображается сошествіємъ во адъ освобожденіемъ изъ ада умершихъ, т. е. началомъ воскрешенія; такое Воскресеніе есть выраженіе любви, понятное наро/у, тогда какъ одиночное воскресеніе есть только славное воскресеніе, понятное лишь ученымъ.

Христіанство не было бы христіанствомъ, т. е. любовью всемірною, все наполняющею, неописанною какъ выражается церковная нѣснь о Христъ, отожествляя Его вездѣсуще съ безпредъльностью Его любви.— если бы христіанство не было всеобщимъ воскрещеніемъ; какъ Сынъ Божій, будучи на престолъ со Отцомъ и Духомъ, Христосъ, вкупъ съ Ниви, сталъ для насъ образцомъ сыновства и братства, возведенныхъ на пебесный пре-

столь и вводимыхъ въ парство зежное, которому уже не должно быть конца (Примъч. 4-е). - И человъчество не было бы подобно сему Божеству, если бы Сынъ человъческій не быль всею душою, сострадающею любовью, въ могилахъ отцовъ, а радость избавленія, воскрещенія отцовъ была бы не только не полна, а даже и омрачена, если бы при выходъ изъ могилъ они не узръди бы въ раю разбойника, своего потомка, этого душегуба, въ глубинъ души котораго всегда жила мысль о царстви Божіемъ... Человъчество не было бы подобно Божеству Сына и Духа, сопрестольныхъ Отцу, не было бы братствомъ, если бы оказалось неспособнымъ войдти въ радость этого разбойника, представителя всего преступнаго (отъ Каина до Туды) въ человъческомъ родъ, который при выходъ изъ могилъ будетъ освобожденъ, конечно, отъ гнета внёшней, слёпой силы, не можетъ и выйти иръ могилъ, если не освободится отъ этого гнета, далающаго его не тъмъ, что онъ есть по своей правственной природъ. Родъ человъческій гръшный, предюбодъйный, коего жизнь, исторія, состоить во взаимномъ истребленіи можеть быть представлень двумя разбойниками, изъ коихъ одинъ-считаетъ истребление закономъ жизни, данью природъ, (это представитель царства земного), въ душъ же другого зръстъ просктъ воскрешенія, вмъсто истребленія. Христіанство не было бы безпердіїльною любовью, если бы смерть полагала ему предълъ; то было бы торжество не любви, а смерти надъ любовью, надъ христіанствомъ.

Праздникъ Воскресенія быль бы ниже Крещенія, ниже Тіреображенія, не вмъщаль бы всъхъ праздниковъ, если бы въ немъ не выражалось глубочайшаго преклоненія предъ высшимъ выраженіемъ отечества, сыновства и братства, т. е. предъ Безсмертною Троицею. «Воскресающу Тебъ, Господи», начинается служеніе Троицъ... Но человъчество не стало еще христіанствомъ, оно даже удаляется отъ него; но и удаляясь, впрочемъ, приближается къ нему; оно не признало еще высшаго совершенства во всемірномъ родствъ, не живетъ мыслью и чувствомъ въ могилахъ отцовъ, а если и живетъ тамъ чувствомь, то это чувство не настолько еще сильно, чтобы проявиться во всеобщемъ оживленіи. Въ чемъ думастъ найдти свое совершенство современное человъчество, можно видъть изъ романа Беллами: авторъ его представляетъ, какъ верхъ блаженства и совершенства, общество, пирующее на могилах в отцовъ; при чемъ ни самъ авторъ, ни изображаемое имъ идеальное общество даже не замъчаютъ этого! - это крайній пункть, до котораго можеть удалиться человівкь въ сторону животнаго!

Вся исторія съ явленія «Слова Божія,» этого "Рате, " есть не что иное какъ совершающееся, но незавершенное еще "Высть, " или осуществленіе Слова, т. е. возсозданіе. Въ этомъ «Рѣче» было и «да будутъ едино, яко же и Мы», въ немъ было и «шедше, научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа»; въ немъ же заповъдано и то, чъмъ мы должны быть въ нашей родовой совокупности, и какъ мы должны дъйствовать согласно Божественному плану; въ немъ гораздо

болбе заключается, чёмъ кажется. «Рвче» не слово только, но и абистые, подвигъ, -- подвигъ не безцъльнаго непротивления элу, не элого желания собрать «уголье огненное» на главу дълавшихъ Ему эло, а принятіе заушенія, оплеванія, біенія, самой смерти ради примиренія, ради совокупленія всъхъ силъ живущихъ въ дъль возвращения жизни во всей ся незлобной чистотъ всъмъ умершимъ. Непротивление злу-это не отрицание только борьбы (воздаянія зломъ за зло), по и уничтоженіе всего зла, причиненнаго борьбою, т, е, обращение силы, растрачиваемой въ борьбь, на возстановленіе всёхъ жертвъ борьбы. И къ этому подвигу воскрещеніе относится какъ слъдстве къ причинъ, т. е. всеобщее воскрешение есть Gesta Dei per homines, ann Gesta Dei Patris per Filium Dei et filium hominis. (здёсь единственное, вмёсто множественнаго), -- дёло, подвигь, не отдёляюшій сыповъ человівческихъ отъ Сына Божія и Человівческаго. Это литургія, не Златоуста или Василія Великаго, но литургія по чину Самого Спасителя. Началомъ выполненія Божественнаго велівнія, выраженнаго въ крестномъ подвигъ Спасителя, было со стороны человъка собираніе во имя Тоіединаго Бога и выработка самого догмата о Св. Троицъ, ибо въ этомъ догматъ раскрывался, показывался образецъ идеальнаго общества, въ которое должпо собраться все человъчество, въ немъ же вырабатывался и путь къ осуществленію этого образца-воскрешеніе. Это исторія какъ проекть.

б) Если смотръть на подвигъ съ отвлеченной, школьной точки зрънія, съ сословной, съ точки зрѣнія ученаго, т. е. только мыслящаго, сословія, то въло Христа есть лишь оправданіе, т. е. не дъло, а лишь мысль: тогда какъ со всеобщей точки зрънія оно есть воскрешеніе, что и выражено иконописью, которая осязательно указываетъ на связь крестнаго подвига (пожертвованіе жизнью, кровью, какъ выраженіе сыновней любви) со всеобщимъ воскрещеніемъ. Въ лицѣ Адама (Адамова голова со скрещенными костями у подножія креста), орошаемаго кровью изъ прободеннаго ребра, представляются всё умершіе, а во имя Христа объединяются всё живущіе для общаго дѣла воскрешенія. Искаженіе православія католициз-момъ состоить въ томъ, что на заміниль воскрешеніе дѣлами оправданія, хотя и непонятно, почему слъдствіемъ такот подвита можеть быть воскрешеніе, такъ какъ «правда» сама по себт не можетъ быть причиною возвращенія къ жизни, а можетъ быть даже причиною лишенія ея; протестантизмъ же, отвергнувъ дъла оправданія, не сталъ дъломъ, единымъ дъломъ воскрешенія, и сталъ лишь мыслью, Если смотръть на подвигъ Христа только накъ на оправданје, то нужно допустить, что умилостивить всевъдущее, всемогущее Существо могутъ только страданія невиннаго существа; если же это не такъ, въ такомъ случав должно признать, что въ самомъ подвигъ заключается соединение знания и силы, возвращающей жизнь; и тогда, т. е. въ послъднемъ случав, подвигъ будетъ требованіемъ со стороны Бога-полнаго Ему уподобленія, а не умилостивленіемъ только Его. Въ системъ оправданія есть только мнимое безсмертіе, а не дъйствительное воскрешеніе. Можетъ ли быть что-либо искусственнѣе, поверхност-

иве, казуистичные, безжизненные учения объ оправдания?!.. Оправдание, искупленіе, возрожденіе, освященіе, примиреніе, все это лишь отглеченныя выраженія воскрешеній. Если оправданіе состоять въ уподобленів человъка Христу, какъ образцу совершенной добродътели, то подъ добродътелью нужно разумъть добро не отвлеченное, а воскрешеніе, какъ полное выражение любви къ отцамъ и братства сыновъ, ибо Христосъ-воскреситель, и въ этомъ весь смыслъ Его, какъ несь смыслъ, -- послъднее слово, -нравственности въ воскрешеніи. Вопросъ уже, а не отрицаніе, для нев рующихъ (Примъч. 5-е), и глубокая еще тайна для върующихъ-Христово воскрессніе, можетъ разръшиться только всеобщимъ воскрешеніемъ, для чего пеобходимо соединеніе тіхть, для коихъ все-только вопрось (люди знанія), съ тізми, для конхъ все - лишь тайна (люди діла, народъ), необходи \_ мо, следовательно, соединение ихъ въ общемъ дълв воскрещения. Пока же\_\_ такого соединенія не произошно, нельзя не вид'єть въ сословной, т. е. ученой, протестантской и, вообще, Западной догматикв, съ ея черствою сухою, безжизненною правдою, --противоположности православному смыслу христіанства, выражающемуся во всей правосланой иконописи, сосредоточенной въ единомъ изображени крестномъ, но не въ отдѣльности, а въ связи ея съ правослывною службою, сосредоточенною въ страстной и воскресной, т. е. палхальной службъ. Только въ соединения православныхъ иконописи и службы (Примъч. 6-е), выражается полнота православнаго смысла, полнота смысла кристіанства, ноо если въ череп'в надъ скрещенными, т. с. крестообразно сложенными, костями рукъ, изображаемомъ при подножій распятія (Прим'бч. 7-е), въ ожиданій орошенія живою водою и кровю, мы представляемь всёхь нашихъ умернияхь, то голько въ лобоаніп Распятаго, заканчивающемъ всѣ пасхальныя службы, мы видимъ (предполагаемът объединение всемъ живущихъ въ любви и животворномъ, воскрешающемъ визній. Если вся служба, какъ было сказано, есть лишь крестное знаменіе, полагаємое при началь діла, напутственный молебень предъ нимъ, то цълование есть объть, клятва исполнить свой урокъ, свою зада чу въ общемъ дълъ. Во имя Распятаго мы объединяемся а въ лиць Воскресшаго, (представляемаго крестомъ, освъщеннымъ пасхадъною свъчею, являющимся въ облакъ кадильномъ), предчувствуемъ живоносную силу объединеннаго во Христъ рода и видимъ въ крестъ лишь знамя, ведущее насъ отъ храмовой пасхальной службы къ вибхрамовой, ибо наша. Пасха (православная) начинается движеніемъ оть центровь къ окраинамъ, отъ столицъ и городовъ къ селамъ, къ праху предковъ, къ могиламъ отцовъ. Но истинно насхальнымъ движение это будетъ лишь тогда, когда удаление изъ центровъ станетъ не временною только побывкою, а неренесеніемъ самыхъ премысловъ изъ городовъ въ села и превращеніемъ городской фабричной тюрьмы въ кустарную свътелку, (городской воинской повинности въ сельскую), чрезъ уменьшеніе искусственной промыщленцости, чрезъ превращеніе ея въ естественную, путемъ регуляціи, т. е. превращеніемъ въ воскрешеніе, что само собою не дівлается. Наша Пасха противоположна и еврей-

ской, которая есть наломивчество въ центральний Герусалимъ, и католической, которая мъстные крестные ходы превратила въ крестовые походы, въ вооруженныя странствованія къ гробамъ второго и перваго Адама, заключавшія въ себів не священную лишь войну, 🕊 и торговую борьбу, вызывающую движение отъ селъ въ города, отъ окраинъ къ центрамъ, т. еотъ смиренной, поксрной въры къ гордому противленно, или отъ католи. цизма къ протестантству, - что дълается само собою. Протестантизмъ былъ правъ, отрицая превращеніе крестныхъ ходовъ въ крестовые походы, но быль неправъ, оставаясь при отрицаніи и не заботясь о превращенія ихъ изъ дъла истребления въ дъло воскрешения. Протестантизмъ отрицалъ войну, съ коею была связана торговля, и признавалъ торговлю, которая въ себъ носить причину войны. Для католицизма крестовые походы, прямые и обходные (въ обходъ Африки и Америки, когда завоеваніемъ Константинополя турками прегражденъ быль прямой путь въ Герусалимъ и Индію), были дълами оправданія, спасенія, литургією. Литургія же католическая, вибхрамовая, т. е. сама жизнь, или исторія какъ факть, есть не братотвореніе, но работвореніе, не чрезъ усыновленіе, а чрезъ завоеваніе для исполненія долга душеприказчества, въ смыслѣ освобожденія изъ чистили ща, а не въ смыслѣ воскрешенія, Протестанство, отвергая искаженную литургію, не признало и д'биствительной; т. е. протестантизмъ уничтожнать литургію, какъ работвореніе, но не заміниль ее братотвореніемъ. Отрицательное, т. е. разрушительное, дъло протестантизма состоить въ разъединеніи, индивидуализмъ, чрезъ освобожденіе отъ долга душеприказчества. Протестантизмъ и слъдовавшій за нимъ скептицизмъ превратили обходныя движенія изъ священныхъ, крестовыхъ, въ торговыя.

Католицизмъ есть искаженіе христіанства, т. с. воскрешенія, замѣна дѣла, производящаго воскрешеніе, дѣлами, которыя не производять оживленія, а только заслуживають безсмертіе, или освобожденіе отъ чистилища. Протестантизмъ не уничтожаєть искаженія, а только замѣняєть католическія дѣла мыслью.

Наша Пасха, страха ради кочевниковъ, праздновалась изначала въ Кремляхъ и острожкахъ, т. е. въ крѣпостяхъ, защищавшихъ прахъ предковъ; на эту защиту и уходила сила воскрешенія. Когда же созданъ быль въ подражаніе Западу фабричный городъ, разрушившій Кремли и острожки, тогда для празднованія началось движеніе или, точнье, возвращеніе въ села, къ могиламъ отцовъ, къ праху предковъ. Превращеніе воинской повинности изъ городской въ сельскую будетъ началомъ возстановленія Кремлей въ видѣ орудій регуляціи природы. Какъ литургія можетъ быть совершаема только на мощахъ (антиминсъ), такъ и Пасха можетъ быть совершаема только у могилъ предковъ. Воскресеніе Христа требуетъ всеобщаго Воскрешенія. Другого оправданія для насъ нѣтъ, ибо христіанство есть общее дѣло воскрешенія, а не мысль только, и никакимъ другимъ дѣломъ замѣнено быть не можетъ.

в) Стараясь уяснить себъ, почему за воскресеніемъ Христа не послъ-

довало и всеобщаго воскрещенія, мы имбемъ ціблью не христіанство оправдать отъ минимаго противорбчія, какъ это делають верующе вы могущество цивилизаціи и невърующіе въ силу христіанства, а спасти отъ униженія исторію, возводя ее до осуществленія «Благой Въсти»; т. е. мы обвиняемъ ученыхъ, защищая ихъ собственные труды, осуждаемъ ихъ за невърную оцънку, за умаление стоимости ихъ же трудовъ, за то, что они унижають свое дёло, считая его безцёльнымь. Если смотрёть на исторію какъ на осуществление «Благой Въсти,» то станетъ ясно, что если всеобщее воскрещеніе и не совершилось вслідть за Воскресеніемъ Христа, то оно за нимъ слъдуетъ, что Воскресеніе Христа есть начатокъ всеобщаго Воскрешенія, а посл'ядующая исторія продолженіе его. Одновременно съ Воскресеніемъ Христа Всеобщее Воскрешеніе и не могло совершиться, потому что оно есть сознательный трудъ объединеннаго на всемъ пространствъ земного шара человъческаго рода, область дъйствія коего не ограничивается даже предълами земной планеты. Обращая вліяніе земной массы въ сознательный трудь, объединенный родь человъческій дасть земной сидь. управляемой разумомъ и чувствомъ, слъдовательно силъ живоносной, преобладаніе надъ слібными силами другихъ небесныхъ тібль и соединить ихъ въ одномъ живоносномъ дълъ воскрешенія. Къ такому дълу человъческій родъ сознательно еще не приступаль, хотя двло воскрешения, т. е. объединеніе рода челов'єческаго и продолжалось, но оно было извращено, тогда какъ неизвращенный родовой быть, родовой въ религіозиомъ смысль, есть союзъ не отдълившихся (или возсоединеніе успъвшихъ отдълиться) сыновъ для воскрешенія отцовъ; а это посліднее, т. е воскрешеніе, и есть христіанство. Но великое общее дібло, въ которомъ только и заключается вся суть христіанства, было зам'йнено состязанісмъ въ производствъ безь двлушекъ, переходящемъ въ битву, въ войну. Изслъдование причинъ извращенности (вопрось о неродственности) и есть повороть къ прямому сознательному объединеню въ дълъ воскрещения; ибо это изслъдование имъетъ въ виду не одно лишь знаню, цъль его раскрыть задачу смертныхъ, и при томъ всёхъ, а не кого либо одного или нёкоторыхъ. Для ученыхъ исторія есть судъ, судебный приговоръ, ими, учеными, произносимый; для неученыхъ же, т. е. для всёхъ, средя которыхъ ученые какъ капля въ моръ, исторія есть поминовеніе; а если поминовеніе искренно, оно не можетъ навсегда остаться только поминаніемъ, т. е. лишь сокрушешемъ о томъ, что утрачениаго намъ «уже не кръсити,» а станетъ общимъ дъломъ воскрещентя, въ которомъ только и могутъ люди сознавать себя братьями, а не участниками лишь, товарищами какого либо предпріятія; при такомъ только діль исторія будеть дыйствительно оссобщею и всемірною.

г) Поворотомъ къ дълу воскрещенія, или, върнъе, указаніемъ на него и начинается наше слово объ ополченіи забывшихъ свое родство, объ ополченіи Запада на Востокъ (т. с. наша исторія), объ ополченіи, представляемомъ въ видъ одной, болъе и болье расширяющей свое поле битвы

(дъло-битва), на веть земной шаръ, съ прямыми и обходимы дваженіями, (по естественнымъ путямъ, обращаемымъ въ искусственныя дороги, выпрямляемыя, выравниваемыя, объединяющія Западъ и Востакъ, точнъе континентъ и прибрежныя страны, для ускоренія движенія), наъ конхъ первыя, т. е. прямыя, сходятся въ Царъ-Градъ, а вторыя, обходина, на Памиръ.

Какое же это будетъ схождение, мирное или немирное?

Наука своими изобрѣтеніями (улучшенными путями сообщенія) даегъ возможность и отдаленному Востоку и дальнему Западу принять участіе въ битвъ, въ дълъ взаимнаго истребления, въ битвъ «спрентифичной», какъ полномъ приложени всего знанія, съ дальнобойнымъ и скоростръльнымъ оружіемъ, съ бездымизить порохомъ, съ меллинитомъ, робуратомъ, въ битвб на землъ и на водъ, подъ семлею и подъ водою, въ воздушной высоть, днемь а ночью, при свъть электраческихь солнць. Самый фантастическій апокалитсись поблівднівль бы предь этой дівствительностью (Поммбч 8 е). Западъ, давъ научное устройство нестройнымъ массамъ дальняго и ближняге Востока, поведеть всв народы океанической полосы на континентальное царство. Научной стратегін предстоить опредблить посл'їдній, центральный пунктъ сцентифичной битвы Впрочемъ Константинополь и Намиръ и будутъ фокусами столкновенія континентальной и океанической силь. При мирномъ же исходь ихъ встръчи-христанское отношение двухъ означенныхъ центровъ легко понять, если представить Памиръ, стинотелическая могила праотца), черсномъ надъ скрешенными костями рукъ, а Константиноволь, (первое мя то, осъщенное крестомъ), предполагаемымъ центромь превращенія разрушительной силы въ живоносную. Наша исторія есть «Восточный Вопрось,» борьба, прерываемая перемиріями, не устраняюшими причинъ ея, ибо истинняй, въчный миръ возможенъ только при возвращени встух потерь, въ чемъ и состоитъ общее дъло человъческиго рода, не исключая и «третьяго рода» людей; исторія есть «Восточный Вопросъ,» вопросъ объ ополчении Востока на Западъ, или Запада на Востокъ, есть борьба между Востокомъ и Западомъ, не на животъ, а на смерть; разръшеніе же Восточнаго Вопроса будеть примиреніемъ Востока съ Западомъ, объединениемъ ихъ и уже не на смерть, а на воскрещение и животъ.

д) Точийе и полийе сказать, наша исторія есть слово объ ополченій, сопровождаемое поминовеніємь, т. е. это и синодикь о всіхъ павшихъ, начиная отъ тіхъ, которые пали у стінь Иліона и оплаканы Гомеромъ, (оплакиваются еще и теперь читающими Гомерав, до павшихъ у Плевны и Шипки и осмівлиныхъ варягами. Плачъ есть отличительная черта исторіи хронографовъ; онъ вноситъ чувство въ исторію. Плачъ о гибели полка Игорева, или о пораженій земледієльневь кочевниками, плачъ Іеремій, плачъ о паденіи Царя-Града, наконецъ, плачъ надъ общею основною причиною объдствій неродственностію, т. е. небратствомъ и забвеніємъ отцовъ, вносить чувство даже въ философію исторіи (Приміч. 9-е). (Но плакать или печаловаться о бъдствіяхъ естественныхъ, отъ неродственной силы природы происходящихъ, и о разрушеній родства, не значить убиваться отъ

горя; дать убить себя горю, значить забыть, что жизнь нужна для оживленія или воскрешенія). Наша исторія начинается отъ хронографовъ, а не отъ Байеровъ, Шлецеровъ, (Варяговъ по мысли и крови) и не отъ Варяго-Руссовъ... Наша исторія вийств и гражданская, и священная; какъ исторія борьбы-она гражданская; какъ исторія пропов'єди: не убій, не воюй, не борись, она не станетъ еще священною, не будетъ христіанскою, а останется древнею; человъкъ не перестанетъ убивать, воевать, вести борьбу, и будеть, напротивь, совершенствоваться въ изобрътени смертоносныхъ орудій (изобрітеніемъ пороха начинается новая исторія), для защиты скопляемыхъ все болбе и болбе, благодаря прогрессу, богатствът исторія не станетъ священною, пска память, которая есть любовь, замвнивъ излишнее необходимымъ, мануфактурное-кустарнымъ, не замѣнитъ и смертоносное оружіе орудіємъ живоноснымъ, соединяющимъ всѣхъ въ одномъ дълъ. Чтобы стать священною, христіанскою, исторія должна быть словомъ не объ сполченій лишь другъ на друга Запада и Востока, превратившемся въ настоящее время въ борьбу океаническаго міра съ континентомъ, въ борьбу, какъ сказано, не на животъ, а на смерть, она должна быть словомъ и объ ополчени общемъ, другъ за друга, противъ извив дъйствующей и въ насъ дъйствующей слъпой силы природы, т. е исторія есть слово объ объединеній не на смерть, а на воскрешеніе и животъ. Ученые считаютъ свое дъло оконченнымъ, когда уяснили себъ причины борьбы вліяніями вибинней природы и дъйствіями внутренней (темпераменть и жарактеръ), а для неученыхъ тутъ только и начинается дбло, ръшение вопроса. Всеобщая воинская повинность и есть ополчение въ смыслъ приготовленія къ этой священной, всеобщей борьб'в не противъ друга, а другъ за друга, противъ извиъ и въ насъ дъйствующей силы природы. Настоящая же часть записки имбеть цілью разъяснить обязанности призываемыхъ на службу; это-катабхизисъ не по формъ, а по сушности, который учить тому, что нужно далать человаку, или сынамъ человаческимъ, какъ участникамъ въ исторіи, въ ръщеніи вопроса о неродственности, вопроса о персоружении. Обязанность защиты отечества, какъ 3 го Рима, чтобы быть понятою, требуетъ разъясненія значенія и второго, и перваго Рима. Говоря же, что «4-му Риму не быть», Россія признастъ за собою долгъ разръшенія вопроса о неродственности и родствъ. Усвояя сеоб эначеніе 3-го Рима, мы признаемъ долгь глубочайшаго родственнаго объединенія, отрицая же всякую нужду въ 4-мъ, признаемъ, въримъ, что цёль объединенія будеть достигнута и достигнута будеть нами, это значитъ, что мы не признаемъ за собою права слагать трудъ достиженія цѣли на другихъ.

Исторія въ смыслъ всеобщаго воскрешенія есть самый полный комментарій къ Кремлямъ и острожкамъ до послѣднихъ сторожъ, ибо Кремль будетъ крѣпостію, охраняющею прахъ отцовъ, пока нѣтъ братства, а существуетъ небратство; Кремль будетъ переоружаться по мѣрѣ того, какъ сыны, во исполненіе долга къ отцамъ, будутъ превращаться въ братство: но только въ двл в всеобщаго воскрешенія, какъ въ самомь полномъ выраженіи любви и долга къ отцамъ, сыны достигнутъ полноты братства. Если нашъ Кремль въ пасхальную ночь и нуждается въ комментарія, то не потому, чтобы ночь эта была не ясна, не свътозарна, а потому, что наше сознаніе омрачено предразсудками; ночь, время покоя, стала свътлымъ днемъ, началомъ великаго дъла Воскрешенія, и Воскрессніе уже не недбльный, а великодізльный день. Вопросъ только въ томъ и заключается, способно ли пынвинее знаніе превратиться въ это великое дёло?, способно ли ученое сословіе стать комиссіей объединенія въ этомъ общемъ дѣлѣ?, способно ли къ такому превращенію сословіє, держащееся предразсудками, религія котораго состоить въ признаніи мертваго, безличнаго бога и безжизненнаго безсмертія, а нравственность заключается не въ эгоизмѣ даже, а въ «солипсизмь», при чемъ признаніе нелъпаго «альтруизма» дълаетъ это сословіе худшимъ цэъ встхъ фарисеевъ (солинсизмъ и альтруизмъ?!), (Примъчаніе 10 е). Способно ли къ дъйствію сословіе, которое, обращая каждую мысль, слово, въ корыстную, личную собственность, отречение отъ будущей жизни выдаеть за великодушіе? не въря въ будущее, оно, фарисейски, приходитъ въ умиленіе отъ своего дешеваго пожертвованія! Ученое сословіє, свободное отъ воинской повинности, считаетъ себя мирнымъ, и даже сокрушается о томъ, что люди не могутъ жить въ миръ, негодуетъ, что они прибъгаютъ къ оружію; на словахъ это сословіе пропов'ядуєть миръ, и не зам'ьчаеть, что на дълъ, чъмъ бы ни занималось оно, чистымъ или же прикладнымъ знаніемъ, оно само способствуетъ усиленію войны, или прямо, если приложеніе знанія относится къ усовершенствованію оружія и, вообще, орудій истребленія, или же косвенно, когда приложеніе знанія относится къ промышленности, торговять, которыя ведуть къ усиленію вражды и, сятьдовательно, къ увеличенію поводовъ къ войнъ. Если же ученое сословіе занимается чистымъ знаніемъ, не заботясь объ его приложенія, (о чемъ позаботятся другіе, и ничего чистаго не останется безъ приложенія къ вой. нѣ и промышленности), 🕿 оно отвлекаетъ отъ истиннаго знанія, которое состоить не въ знаніи лишь причинь вообще, чёмь ограничивается чистое знаніс, а въ знаніи причинъ неродственности, вражды, войны, которая можетъ быть устранена не проповъдью, какъ бы убъдительна она ни была, не негодованіемъ, какъ бы сильно оно ни было, не изгнаніемъ изъ исторіи описанія войнь а лишь устраненіемъ причинъ, производящихъ рознь, неродственность, вражду, а съ ними и войну. Вопреки ученымъ лицемърамъ, желающимъ изгнать изъ исторіи описаніе войнъ, а не войну, конечно, исторія должна говорить о войнів. Не говорить о ней, значить скрывать истину, выставлять дъйствительность въ ложномъ свътъ. Но говоря о войнахъ, исторія должна раскрывать ихъ причины, которыя заключаются въ развитіи мануфактуры и торговли, благодаря приложенію къ нимъ знанія; знаніе столько же, если не болье, прилагалось и къ военному дълу, потому что торговая промышленность неразрывно связана съ войною, витшне и внутренно. Если, при существовании розни, мысль не

отабляется отъ дъла, (отдъленіе въ этомъ случав можно произвести лишь искусственно, какъ это и сдблалъ Декартъ, уединившись въ многолюдный городь, но такимъ уединеніемъ отъ всехъ можно скрыть отъ себя дъйствительность, а не узнать ее), то «сознаю» будеть значить «вытѣсняю» «истребляю». Это витъсненіе можеть быть производимо и такимъ мирнымъ дъломъ, какъ торговля и промышленность: «Deux nations en guerre de tarifs penvent se ruiner plus surement qu'à coups de canons», - какъ это справедливо говорится въ стать о Китайской эмиграціи (Revue des deux шонdes, апръль 1889 года). Это война, конечно, осадная. Задача политической экономіи, составляющей лишь часть науки о войнѣ (Примъч. 11 е), опредблять, между прочимъ, при накихъ условіяхъ осадная война становится невыносимою и переходить въ штурмъ. Политическия экономія, вмъств съ соціализмомъ, эта іудина наука, какъ назваль ее одинъ изъ славенофиловъ, лицемърно соврушансь о обдинуть, придетъ, конечно, въ ужасъ, если увидить то, чему быль свидътелемь Туда, если увидить женщину, уничтожившую или сложившую въ могилу драгоценныя украшенія, которыя вырабатываетъ для нея промышленность и всемірная торговля; таковъ, конечно, смысль Евангельскаго залавастра, -- это сосудъ Пандоры, который поготовляеть городская мануфактура, это украшенія, въ которыя облекаеть она дијерей промышленнаго въка для привлечения сыновъ того же въка, который и по сіє время єще не поняль, что пока будеть смерть, будеть и бъдность; поняла это женщина древнихъ временъ, не только отказавшись, но и уничтоживъ, сложивъ въ могилу свои укращенія; и вотъ прежде, чёмъ была дана запосёдь «шедше научите», было уже сказано, что изъ этого «научите» нельзя, не можетъ быть исключена повъсть о томъ, что сдълала эта женщина. Она искупила гръхъ Пандоры, Европы, Елены, Евы, она отвергла даръ, подносимый промышленностью, предпочла Илушаго къ смерти всъмъ живущимъ. Эта первая изъ муроносицъ вмъстъ съ женщиною, осм\u00e4янною безчувственнымъ Буддою (Прим\u00e4я. 12 e), займутъ первыя міста въ царстві воскрешенія. Среди множества реликвій, подлинныхъ или неподлинныхъ, нѣтъ обломка этого алавастра, который могъ бы амот вы вторий и должно-он онио положить на перволь мысты вы томо музев, куда бүдугъ сданы нынвший произведения мануфактуры, когда промышленность изъ городской станеть сельскою. Древній міръ, отыскавъ центръ, сдълалъ его своею могилою; новый придетъ къ этой могилъ, лишь понявъ, въ чемъ состоить естестественная бъдность человъка, понявъ, что бъдность эта заключается въ его смертности, понявъ, что останаться орудіємъ смертоносной силы природы значить отрекаться отъ человѣческаго пЪла.

Итакъ, для ученыхъ исторія есть разсказъ, а для неученыхъ-участіе во всемірномъ дѣлѣ, т. е. во всемірной войнѣ, это фактически; упроективно же исторія для неученыхъ есть участіе во всеобщемъ воскрешеніи, которое неотдѣлимо отъ самого сознанія, если оно стоитъ на высшей точъкъ нравственности и религіозности; высшая же точка нравственности та,

на которой не отдѣляютъ себя отъ всѣхъ другихъ, не раздѣляютъ «своего» отъ всеобщаго, на которой нѣтъ противорѣ ня между мыслью и дѣломъ; а высшая точка религіозности есть христіанская, не отдѣляющая Воскресенія Христова отъ всеобщаго. Неученое опредѣленіе исторіи согласно съ православіемъ, если православіе не отдѣляєть догматики отъ нравственности, иконописи отъ службы. Сознательная и вольная исторія будетъ состоять въ объециненіи живущихъ (сыновъ) для воскрешенія умершихъ (отцовъ), ибо Богъ смерти не создалъ, а создалъ жизнь, и человѣкъ, дѣлаясь исполнителемъ воли Бога, будетъ орудіемъ не смерти, а жизни. Только такое объединения живущихъ, которое имѣетъ цѣлью воскрешеніе умершихъ, будетъ положительнымъ совершеннолѣтіемъ, освобожденіе же, самостоятельность съновъ и дочерей (эмансипація женщикт) есть линь отрицательное совершеннолѣтіе, лишь замѣна отцовъ опекунами, отечества государствомъ, братства гражданствомъ

3. а) Все время съ момента воскресения Христа, какъ великой эры, съ момента, когда Воскресшимъ была произнесена заповъдь собирания («шедше научите» и пр.) до эпохи, когда выработанный догматъ о Тронцъ опять превратится въ заповъдь, раскрытую въ цълый планъ, проектъ, въ заповъдь, явияющую образецъ, по которому человъчество будетъ формироваться, до момента, когда оно поставитъ своею цълью воскрешеніе, т. с. признаетъ, что всеобщее воскрешеніе есть полное выраженіе культа предковъ, все это время мы можемъ представить себъ какъ одипъ день, въ который воскрешеніе совершалось, совершается и доселъ, чрезъ насъ, но помимо нашего сознанія.

Заповъдь—«Шедше научите» является, какъ мы увидимъ, и въ крестовыхъ походахъ, этомъ вооруженномъ проповъдничествъ, т. е. въ такъ называемой Средней Исторіи, и въ обходныхъ движеніяхъ, западномъ и нашемъ, т. е. въ Новой Исторіи, но является въ извращенномъ видъ, и наибольшаго извращенія достигаетъ именно, въ обходныхъ движеніяхъ торговыхъ, какъ своекорыстныхъ и несущихъ смерть (вымираніе), бывшихъ даже прямымъ отреченіемъ отъ заповъди «научите», какъ у Голландцевъ. Слъдующее за симъ изложеніе имъетъ цълью раскрыть, что во всемъ историческомъ движеніи есть единство,—(хотя это и лжеединство), несмотря на извращеніе, происходящее отъ несознанности, и тъмъ замедляющее достиженіе истинной цъли. Все это движеніе совершается около одного центра, и этотъ центръ не духовный, а реальный.

Въ первыя времена по воскресеніи Христа, когда началось собираніе во имя Тріединаго Бога, тогда догмать не отдълялся еще отъ заповъди, въра отъ жизни, жизнь превосходила требованія десяти ветхозавътныхъ заповъдей, была выше ветхозавътнаго идеала и приближалась къ тому образцу, во имя коего крестились. Въ этой нераздъльности, неразвитости и заключается совершенство первобытнаго христіанства, и особенно въ неотдълимости своего спасенія отъ спасенія или воскрешенія отцовъ. Въ первоначальномъ христіанствъ самое собираніе, отреченіе отъ язычества, или

раскаяніе в пріобщеніе къ поминальной трапез в Искупителя умерших, и было литургією, какъ и самое христіанское общество было церковью. Можно быть увъреннымъ, что приступавшје къ вечери любви изъ народа твердо были убъждены, что искупительная сила распространялась и на ихъ предковъ (I Корине, XV, 29, крещеніе ради мертвыхъ); можно быть увъреннымъ, что пока въ церковь не вступалъ еще такъ называемый интеллигентный классъ (средній родъ людей, гражданскій, городской, посадскій, мѣщански буржуазно фабрично-рабочій), не могъ быть дань и извѣстный отвътъ одного проповъдника нъмсцкому князю, желавшему креститься на вопросъ объ участи его предковъ; даже и вопросъ -то этотъ не могъ быть тогда задань, потому что для народа немыслимо ради собственнаго спасенія отрекаться отъ отцовъ, и потому что никогда не было такой близости живущихъ къ умершимъ, какъ въ то время, когда христіане собирались въ жилишахъ умершихъ (катакомбахъ), гдЪ гробы мучениковъ служили имъ престолами. Но если эта первая церковь для върующихъ является такою святою, что Оригент указываеть на нее для объясненія единства Отца и Сына, полагаемаго имъ въ единомысліи, согласіи и тождествъ воли, (ту же самую мысль высказываеть и Августинь, -«если», говорить онъ, «любовь могла изъ столыкихъ душъ сдълать одну, то Отецъ и Сынъ, любовь Которыхъ неизръченна, не должны-ди быть названы единымъ Богомь»), то совстмъ иною является она въглазахъ невтрующихъ; ненависть этихь послёднихь доходить до того, это ибкоторые изъ нихъ вь смерти Ананія и Сапфиры, наприм'єрь, видять убійство съ цівлью устрашенія и въ видахъ какъ бы финансовой м'бры, и т. п. Но становясь даже на точку зрћијя невърующихъ, мы спросимъ: откуда же взялся въ христіанствъ идеаль Тріединаго Бога, если въ самой общественной, церковной жизни христјанъ не было для него никакихъ данныхъ? въ Евангеліи, какъ и во всемъ Новомъ Завътъ, нътъ слова «Троица», нътъ словъ-«нераздъявность». «несліянность», хотя все это и представлено тамъ въ д'вйствіи, въ жизни, въ способъ осуществления, такъ что въ поняти о Троицъ заключается лишь краткая формула всего Евангельского ученія.

б) Уже въ первой христанской общинъ являются два направленія, въ которыхъ совершается движеніе къ исполненію данной Христомъ заповъди, и изъ которыхъ одно можно назвать реалистическимъ, а другое идеалистическимъ. Для первыхъ Богъ, или Божественное существо, представлялось образцомъ для каждой личности въ отдѣльности, въ ея особности, а не для личностей въ родовой ихъ совокупности; воскресеніе же представлялось имъ явленіемъ трансцендентнымъ, а не имманентнымъ, слѣдовательно исключительно будущимъ, т. е. не такимъ, которое было бы дѣломъ знанія всѣхъ безъ исключенія людей, дѣйствующихъ средствами самой природы, воскресеніе представлялось имъ явленіемъ, которое будетъ произведено внѣмірнымъ, трансцендентнымъ способомъ; ибо присущими, неотъ емлемыми свойствами человѣка признавались только разрушеніе, борьба, способность быть орудіемъ смерти, и совершенная неспособность къ со-

виданію, миру, неспособнось быть орудісмъ жизни, возсозданія; мірское, свътское отожествлено съ суетнымъ, промышленнымъ, политяко-экономическимъ, а духовное только съ мысленнымъ, воображемымъ; а между тъмъ воскрешеніе можеть быть д'яйствіемъ только остественной силы, но естественной не слъпой, а пришедшей въ сознаніе и правящей собою въ дицъ раскаявшагося въ своемъ отступничествъ человъческаго рода (а не отвлеченнаго человъчества). Во всякомъ случат реалисты, доказывая (хотя и ве опытомъ, а теоретически) возможность и необходимость тѣлеснаго воскресенія, и не подозръвали, что этимъ, хотя и умозрительнымъ только доказательствомъ, полагалось уже начало воскрешенно, и то, что представлялось имъ въ отдаленномъ будущемъ, уже начиналось. Для вторыхъ; идеалистовъ, воскресеніе хотя и было имманентнымъ, но они признавали его уже оконченнымь, совершившимся, и хотя совершившимся во внутреннемь лишь обновленіи, но этимъ они и удовлетворялись; они представляли себъ осуществденнымъ и образсиъ Трјединаго Бога, но осуществлениымъ опять таки только во внутреннемъ и таинственномъ общени съ живыми и умершими; а между тъмъ то, что имъ казалось уже совершившимся, только еще начиналось.

Крайнее развите идеалистическаго паправленія есть гностицизмъ; подъ гностицизмомъ обыкновенно разумѣютъ философско мистическія системы; вѣриѣе же сказать, гностицизмъ есть мистеріи, таниства, въ которыя посвящали, системы же служили лишь толкованіемъ, поясненіемъ, теорією таинствъ. Воскресеніе для гностиковъ совершалось въ моментъ посвященія или крещенія: посвящаемые во время совершенія этого акта, въроятно, воображали себя проходящими всѣ семь совершенсть, какъ это въ теоріи Басилида. «Авраксосъ» не только «Высшее существо», по и магическое слово, которому, вѣроятно, приписывалась сила изыѣнять тѣлесное, смертное существо въ Сезмертное. Изъ теургіи происходила теософія, а не наоборотъ, или, по крайней мѣрѣ, не отдѣльно одно отъ другого, т. е. только изъ дѣйствія происходила мысль, сознане [изъ мистеріи, т. е. мистическаго дѣйствія,—мистицизмъ, изъ теургіи, т. е. божественнаго дѣла (всѣ таинства), теософія].

Первые христіане чувствовали обновленіе міра въ той перемънѣ, которую ощущали въ себѣ, въ томъ мужествѣ и твердости, которыя не допускали ни страха, ни какой либо слабости; чѣмъ тѣснѣе было ихъ общеніе съ тѣмъ обществомъ, въ которое они вступали, тѣмъ больше ощущали они въ себѣ мощи, при которой все казалось возможнымъ, всѣ препятствія, силы природы, все это такъ умалялось. Самая смерть казалась минутною разлукою, безсильною положить дѣйствительную преграду между соединенными любовью. Нѣкоторымъ при этомъ даже казалось, что все кончено, побѣда полная, спи чувствовали себя обновленными, поправшими все смертное... (Съ такимъ воззрѣніемъ можетъ быть соединена мысль, что кончина видимаго міра ускорится, благодаря распространенію дѣвственности; нужно даже желать, чтобы всѣ, имѣющіе женъ, были какъ пеимѣющіе, чтобы ускорить такимъ образомъ принествіе Христа для открытія

въчнаго царства). Но христіанство не иллюзія, И хотя такое настроеніе превосходно и могло на многое подвигнуть, многое советшить,—и совершило, дъйствуя заразительно, увлекая добирая души,—но сила воскрешенія проявлялась не въ этомъ только направленіи, и едвали даже не съ большею мощью она дъйствовала въ другомъ направленіи, въ направленіи названныхъ выше реалистами. (Такимъ образомъ въ самомъ уже начальномъ христіанствъ заключаются зародыши распаденія его на католицизмъ и протестантизмъ, но есть въ немъ зародыши и возсоединенія ихъ, т. е. зачатки православнаго христіанства).

- 4. а) Съ паденіемъ Ісрусалима, съ потерею своего значенія Римомъ образовался новый, христіанскій центръ—Константинополь, гдѣ выработалось православное христіанство. Константинополь имѣетъ большее право на названіе вѣчнаго и всемірнаго, чѣмъ ветхій Римъ; этотъ послѣдній невѣчный, а только переходный къ Константинополю, не Всемірный, а лишь Западний. Мысль о перенесеніи центра на востокъ явилась въ первый разъеще у Цезаря, затѣмъ у Августа; и эта мысль о перенесеніи столицы по казываєть, что Римъ не могъ быть центромъ даже въ тѣхъ предѣлахъ, какіе имѣла Римская Имперія при Цезарѣ, и не могь не столько по мѣсту, занимаемому имъ въ пространствѣ, сколько по духу исключительно западному. Въ Константинополѣ среда всей земли, сюда сходились «вся благая земли», товары Индіи и Китая, т. е. то самое, что разрушаєтъ обще ство, сокращаєтъ его вѣкъ; но ин политика, ни торговля не составляють существенной, отличительной черты Византійской исторія.
- б) Отецъ исторія начинаєть свой разсказь съ первыхъ встрѣчь, съ первыхъ поводовъ ко враждъ Европы съ Аріей. При первомъ же собственно историческомъ столкновеніи Европы съ Азіей, которымъ можно считать переходъ Азіатскаго народа -- Персовъ на Европейскій берегь, и сдіїлалась исторически-изибстною Византія, лежавиная близъ переправы. Туть же была сділана и оцінка Византін Востокомъ въ лиць Мегабиза, и еще прежде-Западомъ въ лицъ Дельфійскаго оракула, руководителя Эллинской колоникация. Отецъ исторін излагаеть намъ не исторію только Европы, которая вся тогда заключалась въ Греціи, и не исторію только Азін, совмъщавшуюся тогда съ Персією, онъ становится, такъ сказать, между Европою и Азією и излагаєть исторію отношеній передней Азіи и передней Европы, т. е. Персидскія войны, которыя у него на первомъ план'я и которыя, столь богатыя подвигами, еще болье богаты фактами разъединелія и измѣнами, этимъ коренцымъ порокомъ Европы; Востокъ же хотя и представляль тогда единство, но это единство было совершенно вибшиее. Взятіємъ Сестоса, т. е. ранятіємъ Геллеспонта, м'вста переправы въ Авію (самая узкая часть пролива) сканчивается, исторія Геродота.-Персы, принявъ сторону Тудеевъ, бывшихъ въ борьбъ съ Вавилономъ и Египтомъ, и завоевавъ ту и другую страну, сдъдали борьбу противъ идолопоклонства (художественнаго воскрещенія) борьбою Азій съ Европою, а потому исторія Персидскихъ войнъ всемірна для того времени и по объему и по

значеню по объему и по содержанію. Такимъ образомъ вмѣстѣ съ исторією зарождается и «Восточный вопросъ», «восточный» для Европейцевъ и «западный»—для Азіатцевъ. Широкій взглядъ отца исторіи не удержался однако потомками, упустившими изъ вида изъ-за мѣстныхъ событій общій ходъ исторіи,въ коемъ проливы, съ господствующимъ на нихъ фортомъ Византією, не могли не играть первенствующей роли.

- в) Праотецъ исторіи, народъ, начинаеть съ морскихъ открытій, когда проливы, отделяющіе Европу отъ Азін (Троянскій и Византійскій), становятся извъстными минически. Открытіе проливовъ, отдъляющихъ Европу отъ Азіи, есть первый фактъ всемірной исторіи, хотя и сохраненный только въ народныхъ сказаніяхъ, въ минахъ, ибо народъ есть истинный праотецъ исторіи. (Примъч. 13-е). По этимъ сказаніямъ можно заключить, что въ первое же путешествіе на востокъ (это повороть къ праотчинъ, къ Памиру) Европейцы ознакомились съ Азіатскимъ берегомъ проливовъ: а возвращаясь и испытавъ бури негостепреимнаго моря, Греки принесены были самимъ морскимъ текемъ въ Золотой рогь и тутъ совершил: благодарственное жертвоприношеніе за свое спасеніе и за великія открытія, Всемірное значеніе м'встности у Византійскаго пролива (Восфоръ или коровій бродъ, какъ кто-то перевель это слово, надъ которымъ можетъ быть воздвигнутъ мость и подъ которымъ можетъ быть проведенъ тоннель) заключается въ той близости береговъ (Азіатскаго и Европейскаго) которая изъ двухъ городовъ, лежащихъ на этихъ берегахъ, Византіи и Халкидона, дълаетъ одинъ городъ, Константинополь, какъ начатокъ соединенія Европы съ Азією, Востока съ Западомъ. Въ этомъ отношеніи Константинополь имъетъ ръшительное преимущество предъ старымъ Иліономъ, лежавшимъ верстахъ въ десяти стъ моря. (Примъч. 20 е).
- г) Занятіе Троянскаго берега у самаго входа въ Геллеспонть и основаніе Халкидона-Византій (Примібч. 14-е) закрыло эти проливы для предпріимчивыхъ Семитовъ-Финикіянъ и вынудило ихъ искать новые пути на Западъ и на Юго-Востокъ. До тъхъ поръ извъстны были только Малая Европа (Греція) и Малая Азія, —съ открытісмъ же новыхъ путей открылся и Западъ, т. е. больщая Европа до Янтарнаго моря, — (продолжениемъ этого движенія можно считать позднівіщія движенія изъ Варягь въ Греки), и Ливія; а съ другой стороны началось открытіе и Большой Азін, дальняго Востока (Офира). На путяхъ въ Индію и создались великія царства, изъ коихъ послъднимъ было Персидское, проложившее себъ путь въ Европу чрезъ Византію. Силу Семитическаго движенія мы легко поймемъ, если припомнимъ, что два народг, принимавшіе въ немъ участіе, Финикіяне и Евреи, близкіє по языку и, конечно, по происхожденію, (хотя послъдніе и называли первыхъ Хамитами, въроятно по такому же побужденно, по какому и Поляки называютъ Русскихъ Туранцамиї, что два эти народа, самые плодовитые, жили въ относительно неплодородной странъ. Понятно, что при такихъ условіяхъ законъ постояннаго движенія, эта не христіанская, а естественная заповъдь «педше», съ насколько это неизбъжно

«научите», имълъ въ данномъ случат полное примъненіе. Еврейское и особенно Финикійское, какъ и Еллинское, движеніе было естественное, прогрессивное, насиліемъ и обманомъ совершавшееся, ведшее не къ объединенію, а къ порабощенію; христіанское же есть движеніе морализованное, хотя и искаженное. (Примъч. 15-е).

да Положеніе Константинополя такъ опредвлено Греческимъ историкомъ «самое безопасное со стороны моря и самое опасное со стороны сущи», (Полибій IV. 38, 45, 46). Такос опредъленіе, по крайней мъръ въ послъдней его части, приложимо какъ къ древнъйшимъ временамъ, когда опасность грозила Византіи со стороны мелкихъ фракійскихъ племенъ, такъ и къ позабищимъ, когда она подвергалась нападеніямъ Аваровъ, Печенеговъ, т е, страшной силы, выходившей изъ глубины Средней Азін, Для полной безопасности Византіи нужно было внести миръ въ глубь Азіи, откула вы ходили орды кочевниковъ, откуда было вытъснено Арійское племя, нуженъ быль, можно сказать, миръ всего міра. По словамъ Полибія, Византія испытывала мученія Тантала, видя какъ олустошались поля, объщавшія обильную жатву. (Мувства эти должны быть особенно понятны тому наводу, который испытываетъ ихъ еще и въ настоящее время на своей Туркестанской окраинъ, испытывалъ и въ теченіи всего тысячелътняго своего существованія), ибо у воротъ Византіи начиналась стель, разстилавшаяся до Китая и Индіи, и Византія была «сторожа», острожекъ, защищавшій переправу и стоявшій на окраинъ, Постоянныя войны, веденныя Вязантією съ окружавшими ее варварами, напоминаютъ сказаніе о томъ, какъ перевелись богатыри на Руси, (на мъсто одного побъжденнаго племени являлись два другихъ), напоминаютъ о томъ, какъ сила, идущая изъ степей, все растетъ, да растеть, все на Византію идеть. Эта сила и будеть расти, и будеть идти, пока степь не обратится въ поле; и если христіанство не въра только, а дъло, то обращение воинствениаго кочевника въ мирнаго земледъльца есть уже полдъла (Примъч. 19-е). Благочестивая Византія не вызывала, конечно, на борьбу силу не-здѣшнюю, потому что, скопляя богатства, прилъплялась всъми силами къ здъшней жизни; но чъмъ больще скоплялись богатства, тъмъ дальще распространялся по степи слухъ о нихъ, тъмъ больше Вирантія навлекала на себя враговъ. Тоть же историкъ (Полибій) называетъ Византійцевъ общими благодътелями, ибо, оставивъ свой опасный постъ. Византійцы лишили бы Грековъ возможности сбывать излишнее и получать необходимое (кожи, медъ, хлъбъ), т. е. существование Византіи обезпечивало движеніе отъ Грековъ далбе и далбе на съверъ, въ Варяги, и на востокъ, въ степи, (Примъч. 16-е),

И въ дохристіанскую эпоху Византія пережила въ маломъ видѣ такую же исторію, какую суждено ей было пережить въ большемъ видѣ въ эпоху христіанскую, такъ что постепенное уясненіе значенія Византіи составляетъ, можно сказать, сущность какъ новой, такъ и древней исторіи-

Троянская война, (первое столкновеніе двухъ материковъ, Европы и Азіи, поводомъ къ которому послужила «умычка» женщинъ), и ея продол-

женіс, войны Грековъ съ Персами, войны Рима, признававшаго свое Троянское происхождение, съ Греками, [иначе сказать, война Европы (Греціи) съ Азією, нашедшею себ'в союзниковъ въ Европ'в въ диц'в Римлянъ (Прим'вчаніе 17-е)] составляють всю древнюю исторію, также какъ скарація о войнъ Троянской, о борьбъ Греціи съ Востокомъ и его западными союзниками, о возвращени героевъ Троянскихъ и поэтическія и критическія видоизмѣненія этихъ сказаній составляють всю письменность древняго міра, Даже предшествующія Троянской войні сказанія изміняются подъ ея вліяніемъ: такъ Геркулесу приписывается взятіе Трон, какъ Ильів Муромцу битва съ татарами, а Карлъ Великій и даже. Атилла дівлаются крестоносцами. - [Народное, миническое воззръніе любить возвышать предковь на счетъ потомковъ, также какъ «критическое» (ученое, научное) старается унизить предковъ, возвышая потомковъ]. Эти же сказанія создали, говоря ныившинимъ языкомъ, Греческій Музей, т. е. совокупность намятниковъ, реликвій, дъйствительныхъ или мнимыхъ, (напр. орудія, которызи -Эпей построиль деревяннаго коня), имбашихъ священное значене, (эти вещественные останки сильнъе словъ дъйствовали на поддержание Drang nach Osten), подобно тому, какъ крестовые походы и сказанія о нихъ наполнили католическіе храмы реликвіями Востока. Война съ Персією для Грековъ, восцитанныхъ на Иліадъ, которая есть ихъ Бяблія, была священною войною, продолженіемъ. Троянской; поэтому и Исократь всю жизнь быль ревностнымь проповъдникомь этой войны, а Агезилай и Александръ старались придать своимъ походамъ значене продолженія похода противъ Трои. (Примъч, 18-е).

Во всъхъ столкновеніяхъ Запада съ Востокомъ присоединеніе Византій считалось необходимостію. Уже съ окончаніемъ Персидскихъ войнъ выяснилось значеніе Византій и для гегемоній (Примѣч. 721-ет надъ Грецією, почему Периклъ и за вимъ Алкивіадъ присоединяють Византію къ Авинамъ, а Лизандръ послѣ рѣшительной битвы при Эгосъ-Потамосѣ, прежде чѣмъ идти на Авины, освобождаетъ Византію и Халкидонъ, (т е Спартанцы вытѣснили оттуда Авинянъ, какъ нозлиѣе Генуэзцы Венеціанъ). Вообще говоря, Пелопонезская война и послѣдующія войны до Филиппа, могутъ быть названы борьбою за Византію или, вообще, за проливы; когда же Константинъ является примирителемъ Востока и Запада, онъ основываетъ свою столицу въ Византій.

Положеніе Константинополя таково, что онь обречень быть цівлью нашествій, пока не состоится безусловный миръ; безопасность его будетъ необезпечена, пока не наступить миръ всего міра. (Примівч. 22 е). Хота съ одной стороны Константинополь защищенъ Балканскимъ валомъ и Дунайскимъ рвомъ, а съ другой—двойнымъ хребтомъ Антитавра и Амануса съ Евфратскимъ рвомъ, съ присоединеніемъ къ этому съ сѣверной стороны Карпатскаго редута съ двумя бастіонами, Чехією и Трансильванією, а съ восточной—Иранской твердыни, но сія послѣдняя открыта съ сѣвера для Турецкихъ и Монгольскихъ нашествій, Западу же открыта дорога къ Царь-

Граду чрезъ Вънскія ворота. Это преимущество Запада было бы ръшительнымъ, если бы Карпатскій редуть быль также близокъ къ Балтійскому, какъ и къ Черному морю; благодаря тому обстоятельству, что Западъ не им бетъ естественной защиты съ Съвера, ему предстоитъ идти на Константинополь чрезъ Москву и Кіевъ, какъ и Россіи чрезъ Берлинъ и Вѣну; т. е. для обладанія Константинополемъ нужно полное, безусловное торжество или Запада надъ Востокомъ, или же Востока надъ Западомъ, что, конечно, невозможно; потому-то этотъ городъ и обреченъ быть цѣлью наше. ствій, пока не состоится безусловный миръ, столь необходимый для человъческаго рода. (Примъч., 23-е). Съ другой стороны нужно отръзать Иранъ отъ Турана, т. е. занять Памиръ, чтобы обезпечить К-поль съ восточной стороны. Иранъ, обезпеченный со стороны Турана, могь бы не допустить Семитическаго движенія изъ Аравіи и Африки. Александръ и имѣлъ, очевидно, эту цЪль, употребивъ почти три года на обезпечение съверной границы своего новаго Царства; появленіе Сельджуковъ Османовъ стало бы невозможнымъ, если бы Александръ имблъ достойныхъ наслъдниковъ. Хо рошо поняла это только легенда,

Чѣмъ меньше было силь у Византійскаго Царства, тѣмъ больше воздивиало оно крѣпостей; это были какъ бы оболочки, которыя образуются около сѣмени и защищаютъ его отъ зимнихъ бурь и морозовъ, ибо Византія, какъ бы сѣмя, собрала въ своихъ стѣнахъ все выработанное древнимъ міромъ. Древняя исторія была завершена, когда религія Востока, паука и искусство Греціи, юридическая и военная организація Рима сосредоточились, какъ въ зернѣ, въ этомъ пунктѣ, т. е. въ Византіи, которая была центромъ Евразійской Имперіи, обнимавшей и Малую Европу (Балканскій полуостровъ) и Малую Азію, —полуостровъ по сю сторону Дуная и полуостровъ по сю сторону Евфрата (по Никифору Грегоросу XIII вѣка), по сю сторону Балканъ и по сю сторону Тавра, и господствовавшей надъ Индійскими дорогами.

Борьба язычества съ христіанствомъ продолжалась и послѣ паденія Рима. Падающее язычество въ лицѣ неоплатониковъ продолжало борьбу съ христіанствомъ еще въ IV и V въкъ. Воскресеніе, а также созданіе міра, было главнымъ пунктомъ нападеній этихъ крайнихъ спиритуалистовъ (Проклъ, Сипезій). Борьба принимала даже политическій характеръ (Леонтій, Северіанъ Дамасскій, Пампрепіосъ). Раньше еще ихъ Юліанъ ръшился сдълать реформу язычества, подновить его, и эта подновленная религія получила названіе Эллинизма, который и боролся съ христіанствомъ до самого Юстипіана.

Концомъ древняго міра слъдуєтъ считать не паденіє Западной Римской Имперіи, а царствованіе Юстиніана. Ни начало Рима, ни конецъ его не имъютъ всемірнаго значенія. Царствованіе Юстиніана есть конецъ древняго, языческаго міра. Архитектурное искусство представляєтъ смерть язычества, т. е. переходъ его въ христіанство, наглядно; такъ, изъ разрушенныхъ языческихъ храмовъ (это значитъ, что переходъ былъ насильствен-

ный, не христіанскій) воздвигается храмъ Софіи-Премудрости Божіей, [изображеніе которой (Софіи)-есть посявдній остатокъ гнозиса], также какъ и множество другихъ храмовъ (въ одномъ К-полъ 35) превращаются въ христіанскіе храмы, такъ что Прокопій воздвигнутымъ и возобновленнымъ Юстиніаномъ зданіямъ посвятиль цълую книгу (De edificiis). Закрытіе школь въ Авинахъ и Александріи представляеть тоже самое явленіе въ области мысли, философіи. Закрытіе школы было паденіемъ Авинъ, послъдняго убъжища философіи Неоплатонизма. Съ закрытіемъ школъ Авины утратили смыслъ жизни, (такъ какъ со времени почти Александра они были только школою), какъ Римъ съ уничтожениемъ консульства утратилъ и призракъ древняго міра. Неоплатонизмъ, послѣднее проявленіе языческой мысли, не исчезъ однако безслъдно, ибо въ тоже время является книга. приписанная Діонисію Ареопагиту, въ которой Неоплатонизмъ пріуроченъ къ христіанству. И язычество не исчезло; оно сохранилось въ школахъ. Языческая наука, идея объ устройствъ міра и исторіи человъчества, преобразуется въ Византійскую форму мнимо христіанской топографін или космографіи (Козьма Индикоплавъ) и хронографъ-лътопись, которую древняя Греція не знала. Осужденіе мнѣній Оригена о Троицѣ и о духовномъ воскресеніи также выражаетъ паденіе язычества. Какую форму приняло христіанство, ясно можно видбть изъ двухъ изводовъ тайной вечери, которы € находятся въ Россанскомъ Евангеліи VI вѣка, изъ коихъ одно (церковно-литургическое, извъстное подъ именемъ «роздаянія») встръчается въ первый разъ, а другое (въ первоначальномъ, реалистическомъ видъ) въ послъдній. Тайная вечеря стала изображаться не такъ, какъ она описана въ Евангеліи, а какъ совершалась въ храмъ; живопись превращалась въ иконопись. Въ политическомъ отношении падение язычества выражается прекращеніемъ выборовъ въ консулы и кодификацією законовъ и мнітній юристовъ, (мысль, задуманная еще Цезаремъ, какъ и мысль о перенесеніи столицы, и приведенная въ исполненіе лишь Юстиніаномъ), сводомъ, извлеченіями и сокращеніями изъ всего, что выработано древнимъ знанісмъ, мыслью, по части юридической; только эти своды, извлечения, сокращения и сохранились, а потомъ и возродились преимущественно на Западъ; подлинныя же сочиненія юристовъ исчезли. Для юриспруденціи при Юстиніанъ наступила осень, созръвание плодовъ, превращение въ съмя; тоже самое, при Македонской династіи, случилось и для всего другого знанія древняго міра. О концъ древняго міра свидътельствуетъ также первое появленіе, при Юстиніанъ, «салосовъ» (похабовъ), или юродивыхъ, особое покровительство монашествующимъ, тогда какъ древнему міру, т. е. эллинскому, идея монашества была совершенно чужда; самая одежда измёнилась къ этому времени, - «палліумъ, гиматій» совсъмъ вышли изъ употребленія у христіанъ VI въка, и прежнія длинныя одъянія римскія были замънены короткимъ платьемъ народовъ, наводнившихъ Римскую Имперію.

При Константинъ вошло въ употребление церковное поклонение крссту, а при Юстиніанъ появилось въ церкви распятие. Нужно было три въка, чтобы кресть - орудіе позорной казни, - сділать предметомь поклоненія, и нужно было пять в'вковъ, чтобы изобразить на креств Распятаго. изобразить то, что для Эллиновъ представлилось безуміемъ. Потому-то и должно считать концомъ древняго міра, античной прелести, тотъ моменть, когда искусство сдъдало предметомъ своихъ изображении Распятаго. Но и Распятый долго еще изображался не страдающимъ, а торжествующимъ, и туть же изображ алось и Воскресеню. Только послѣ Халкидонскаго собора, признавилаго Христа «и действительнымъ человъкомъ», и послъ дальнъйшихъ развитій ученія о человъчествъ, въ Х-мъ лишь въкъ появилось распятіе съ изображеніемъ умершаго Спасителя Сюжеты распятія, страданій въ художествъ и монашескій аскетизмъ, это - совершенная противоположность эллинизму. Кратко сказать, въ К полъ предъ наступающимъ магометанскимъ наводненіемъ собрано было, точно въ ковчегѣ, все достояніе древняго міра, и крестное внаменіе, водруженное надъ нимъ, спасало его до той только поры, пока, выступивъ изъ своей могилы, это достояніе, т. е. наука и искусство древняго міра возродились въ Европ'в, чтобы обойдти цълый міръ. Теперь же достоянію древняго міра, т. е. наукі и искусству, остается завершить этотъ обходъ и, обогатившись новыми знаніями, возвратиться къ точкі исхода; а тогда оно и станеть (и мы это почувствуемъ) достойнымъ орудіемъ всеобъемлющей любви, ибо борьба христіанства и язычества, борьба между аброю и знаніемъ, происходида не потому, что они противоположны, непримиримы, а потому что вбра была неискренна, а знаніс еще далеко не достигало даже и до нынъшняго своего все же еще несовершенства.

Ни въ одной религіи ийтъ такого противорвчія между идеею и фактами, какъ въ христіанствъ. Въ столицъ христіанства крестъ, орудіе позорной казни, сдълался предметомъ благоговъйнаго почитанія; но казни тъмъ не менъе не уничтожились, потому что не уничтожились преступленія. Не дымились въ новой столицъ животныя жертвы, но бойни животныхъ продолжаютъ существовать, ибо на дълъ человъкъ еще орудіе слъпой природы.

Съ распространенемъ христіанства, по мъръ расширенія его въ пространствь, оно терпъло потери во внутреннемъ своемъ достоинствъ; нравственность замънилась каноническимъ правомъ, внутренняя связь—внъшнею организаціею, церковь устроилась по образцу государства, а политическая столица сдълалась и церковнымъ средоточіемъ (Примъч. 24-е). Съ избраніемъ центра связано и появленіе вселенскихъ соборовъ и установленіе одновременнаго празднованія Пасхи; но Византія сдълалась церковнымъ средоточіемъ не всего міра (Примъч. 25, а только большей части извъстнаго тогда міра, и соборы были вселенскими въ этомъ именно смыслъ, т. е. лишь проективно, на условіи непрестаннаго расширенія границъ извъстнаго міра, на условіи увеличенія числа върныхъ, ибо собираніе тогда было далеко не кончено, (внъ церкви оставалось много невърныхъ и отпадшихъ), а потому и литургія не могла быть литургіею, дъйствіемъ върныхъ; одно-

временное же правднование Паски было лишь одновременнымъ представленіемь Всеобщаго Воскресенія, какимь только оно и могло быть, когла церковь не была еще миромъ всего міра, оно установляло единство въ мимолетномъ лишь чувствъ, охватывавшемь весь христіанскій міръ почти миновенно. Но собираніе и Византією не было поставлено главною первою цълью: она усвоивала мысль, что можно быть върнымъ, возможно спасеніе и тогла, когла вић остаются еще невърные и отпалшіе: такое спасеніе по необходимости должно быть только таинственнымъ. Византія не знавала, впрочемъ, и того, чтобы равнолущие къ спасению невърныхъ было спасительно: она принимала даже м'вом противъ отпадшихъ, но онъ были таковы, что хотя и ноказывали ревность къ дЪлу, но спасать не могли, это были-насилія, гоненія и т. п. Признавъ личное спасеніе, возможность спасенія каждаго народа въ отдъльности, церковь обрекла Константинополь на погибель, потому что отрицала собираніе, какъ безусловную обязанность, и превратила вследствие того христіанство только въ прообразованіе спасенія; слівдствіемъ этого было обращеніе заповіди собиранія въ догмать, (что породило безконечный диспуть), д'ятельности въ обрядъ: явилось ожиданіе антихриста, т. е. погибели, а не спасенія. Правда, Византія думала, что Царь-Градъ будетъ существовать до конца міра, но конецъ міра она ожидала каждый день и часъ,

Допускать спасеніе въ отдъльности, врознь (что само по себъ безнравственно, какъ отрицаніе родства, заповъди о любви), значитъ, конечно, не признавать безусловной необходимости собиранія (собираніе же есть сама сущность нравственности). Въ собираніи нѣтъ необходимости, если спасеніе не есть всеобщее дѣло, а зависитъ отъ вѣры и чувства, отъ вѣры, конечно, мертвой, и отъ чувства, конечно, не искренняго. Отрицаніе спасенія, какъ всеобщаго дѣла, дѣластъ не нужнымъ и центральный городъ. Если спасеніе отъ вѣры, то на что нужно дѣйствіе? Если спасеніе лично, то на что нужно общество? И въ такомъ случаѣ не нуженъ и центральный городъ; пусть же онъ и остается турецкимъ!

Въ Константинополь неразвитая заповъдь Христа, заповъдь собирания превратилась въ развитый догмата, т. е. въ теорію, бездъйственную въ жизни; и такимъ образомъ, по формъ, эта заповъдь сдълалась философією и въ этомъ отношеніи стала языческою, по содержанію же своему была богословіемъ (Богословіе, т. е. слово только о Богъ, а не путь къ Богу) и въ этомъ лишь отношеніи осталась христіанскою. Но обращеніе религіи въ философію, въ діалектику обратило всю исторію Константинополя въ одинъ непрерывный теологическій диспутъ, который служиль не къ соединенію, а къ раздъленію, и неръдко разръшался въ кровавыя столкновенія на ипподромъ; такъ, съ утвержденіемъ догмата о пераздъльности и несліянности, отдълилась отъ Константинополя большая часть Запада, занятая Германскими племенами, принявшими Аріанизмъ; и такое отдъленіе совершилось, безъ сомнънія, потому, что въ жизни, въ дъйствительности, Царь-Градъ не зналъ другого соединенія, кромъ сліянія, т. е. порабощенія. Дъйствіе (об-

щее) объединяеть, а диспуты разъединяють; такъ и въ Константинополъ: съ одной стороны, диспуты усиливали рознь, а съ другой-всб роды ни вносили ожесточение въ пренія. Уже послъ Несторіанскихъ диспутовъ можно было сказать, предупреждая Императора Гераклія, «прощай Сирія», а за моновизитскими преніями можно было распроститься и съ Егинтомъ; иначе сказать, эти диспуты подготовляли успёхи магометанства. И вотъ. съ одной стороны Аріанизмъ, переходя къ другой крайности, превратился въ католицизмъ, признавшій Сына, какъ и Отца, источникомъ Духа, въ чемъ православіе видитъ признаніе двухъ началь въ Богѣ, съ другой же стороны христіанство Сирское и Египетское превратилось въ Исламизмъ, и Константинополь сталъ между двухъ огней. Подобно тому, какъ въ дохристіанское время постоянныя войны между греческими царствами принудили ихъ подчиниться Риму, такъ точно и въ христіанское время диспуты восточныхъ христіанъ принудили ихъ признать авторитетъ Римскаго енископа. Признаніе первенства западнаго епископа было естественнымъ наказаніємъ Востоку. Лесть, вытекшая изъ борьбы партій, сдівлада изъ Римскаго епископа преемника апостола Петра. Греческая сварливость создала римское властолюбіе. Освобожденіе отъ панскаго властолюбія столько же законно, какъ необходимо и очищение отъ сварливости. Только въ глубокомъ сознащи своей виновности заключается необходимое условіе спасенія, зачинается заря освобожденія для К-поля. Прошив

Когда заповёды обратилась въ догмат бупсполнение заповыди стало мертвымь, а не живымъ обрядомъ; обрядъ же, сдълавшись только сакраментальнымъ, пересталъ быть образовательнымъ; и въ этомъ отношения, по форм'в, христіанство стало іудействомъ, хотя содержаніе, забытый смыслъ обряда, былъ христіанскимъ; и тогда самая жизнь, дѣятельность, отръшившаяся отъ заповъди, не поставившая себъ цълью исполненіе долга собиранія для воскрещенія, обратилась въ языческую рознь, сдълалась идолопоклонствомъ (т. е. искренно, не лицемърно отдалась роскоши), реакцією противъ коего и явилось магометанство во всей его суровой простотъ мо низма; въ этой реакціи противъ исказившагося христіанства и заключается смыслъ и сила магометанства (Примъч. 26). Константинополь сдълался всемірнымъ торжищемі, богатства Индін оказали свое обычное нагубное дъйствіе и, съ этой стороны, (хотя христіанство въ Константинополъ и стало изъ гонимаго господствующимъ), въ жизни, въ дъятельности торжество язычества было полное. Невольное ощущение этой антихристинской розни превратило всю исторію Констанинополя въ ожиданіе антихриста, въ ожиданіе кончины міра. Будучи христіанскимъ въ догматъ, онъ былъ антихристіанскимъ въ жизни и, соединивъ въ себъ пороки јудейства и язычества, ждалъ того (антихриста), къмъ уже и былъ на самомъ дълъ; ожидая же кончины міра, онъ дождался лишь собственнаго паденія. К-поль, пока не быль завоевань, находился въ постоянной опасности быть завоеваннымъ; угрожаємый осадою извиъ, онъ былъ осаждаемъ видъніями внутри. Выработавъ сумволъ въры, онъ далъ зарокъ не измънять его а между тъмъ споръ не прекратился. Какъ кръпость, К поль имълъ внъ себя высоту, господствовавшую надъ нимъ и не принадлежавшую ему; эта высота —Памиръ. Какъ всемірный кремль онъ долженъ былъ въ себъ заключать прахъ праотца человъческаго рода, въ защитъ котораго онъ нашелъ-бы безспорный пунктъ, а между тъмъ и этотъ пунктъ былъ внъ его. Памиръ, господствующій надъ Царь-Градомъ стратегически, и есть предполагаемая могила праотца: Памиръ тоже самое для знанія, что Голгова для въры.

Такимъ образомъ, К-поль, кромъ противоръчія, которое заключалось въ немъ между храмомъ и кръпостью (духовнымъ и военнымъ), между посадомъ и Кремлемъ (торговымъ и военнымъ), былъ противоръчјемъ и какъ кръпость, ибо господствующая надъ нимъ высь (Памиръ) была внв его: а какъ храмъ, онъ не въ себъ заключалъ святыно, прахъ праотца, который находится въ той же выси. Голгова была могилою Адама сумволически. Памиръ сталъ могилою праотца-гипотетически. Разъединение этихъ двухъ пунктовъ лишаетъ ихъ силы, дълаетъ ихъ, такъ сказать, эксцентрами. (Примъч, 28-е). Памиръ-пустыня сталь столицею смертоносной силы, потому что К-поль еще не сталъ столицею, объединяющимъ центромъ, для обращенія смертоноснаго въ живоносное, хотя въ немъ, разоруженномъ, непромышленномъ городъ, знаніе и разумъ человъческій могли бы освободиться отъ служенія подбору естественному (военному) и половому (промышленному). Эти практическія антиноміи происходять изъ основнаго противоръчія человъческой природы, по коему рожденіе сыновъ есть смерть OTHORS.

Въ К полъ соединились преданія древняго и христіанскаго міра, и борьба этихъ элементовъ превратила его исторію въ непрерывный теологическій диспуть отъ начальныхъ великихъ споровъ на первыхъ вселенскихъ соборахъ до старчески мистическихъ споровъ о нетлѣніи Св. Таинъ, который, какъ говорятъ, шелъ въ то время, когда къ К-полю приближались латыняне, чтобы завладѣтъ имъ, и о Өаворскомъ свѣтъ, который шелъ во время окончательнаго завоеванія К-поля турками. Даже величайшій изъ Императоровъ К-поля, при которомъ какъ городъ, такъ и диспутъ достигли своего апогея, былъ въ тоже время величайшимъ диспутангомъ, спорщикомъ.

Лежавшій на перепутьи между Западомъ и Востокомъ К-поль выразиль соединеніе ихъ въ развившемся въ немъ ученіи о Тріединомъ Богѣ и о двухъ природахъ и воляхъ во Христѣ. Восточная идея о всепоглощающемъ единствѣ и идея Запада о множествѣ, о значеніи личности, соединились во всемірномъ, восточно-западномъ догматѣ о Тріединомъ Богѣ. Эллинская діалектика, выработанная на вѣчахъ безчисленныхъ греческихъ республикъ, которыя были какъ бы подготовительными школами къ соборамъ, эта діалектика на вселенскихъ сунодахъ, въ преніяхъ о Св. Троицѣ, нераздѣльной и несліянной, раскрыла идеальный образецъ для всего человѣческаго общества. Истинный образецъ безсмертнаго общества былъ выработанъ именно тутъ, въ этихъ, хотя и метафизическихъ спорахъ,

касавшихся предметовъ, повидимому, сверхъ, выше естественныхъ, а не въ конвентахъ, не въ парламентахъ, не въ деклараціяхъ правъ человѣка, не въ построеніяхъ, или утопіяхъ, всёхъ коммунистовъ и соціалистовъ; ибо въ этихъ послѣднихъ заботились только о сохраненіи независимости и равенства личностей, а не объ отечествѣ и братствѣ, хотя эти слова и употреблялись; образецъ общества былъ выработанъ не адвокатами, но отцами церкви. Въ выработанномъ сими послъдними представленіи лицъ Св. Троицы «нераздёльными», т. е неотчуждающимися, неотдёляющимися другь отъ друга, не вступающими въ борьбу, которая сама по себъ ведетъ къ разрушенію общества и смерти, въ такомъ представленіи союзъ Божественныхъ лицъ являлся неразрушимымъ, безсмертнымъ. Представленіемъ же лицъ Св. Троицы «несліянными» устранялась смерть ихъ, потому что несліянность означаетъ устраненіе поглощенія однимъ лицомъ всёхъ прочихъ, которыя при немъ теряютъ свою личность, двлаются его безсознательными орудіями и, наконець, вполн'в съ нимъ сливаются, обращаясь вм'вст'в съ нимъ въ полное безразличіе, въ ничто.

Итакъ въ устраненіи раздівльности и въ несліянности лицъ Св. Троицы являлся въчный союзь, безсмертное общество безсмертныхъ личностей. Казалось-бы, что можетъ быть важнаго въ вопросѣ объ едино или подобосущий о томъ, одна ли только божеская или же и человъческая природа во Христъ, одна или двъ воли въ Немъ? Но стоитъ только перевести эти вопросы на практическую почву, т. е. принять ихъ за законъ, за правило дъйствія, чтобы понять какой важный шагь сдълало воскрешеніе, когда были разработаны его метафизическія основы. Показывая, что Христосъ быль не только Богь, по и дъйствительный человъкъ, тъмъ самымъ доказывалась и необходимость дъятельности самого человъка въ дълъ воскрешенія, и не только нравственной, но и умственной, и физической, матеріальной. Соединяя во Христъ два естества, двъ воли, двойное дъйствіе, тъмъ самымъ признавали необходимость въ дълъ искупленія, или воскрешенія, двухъ воль, дійствующихъ въ полномъ согласіи. Но ученіе о двухъ воляхъ, дъйствующихъ въ согласіи, оставалось только догматомъ, теорією, неимъвшею выраженія въ самой жизни; и въ такомъ отдъленіи теоріи отъ практики не видъли отпаденія отъ христіанства, устраненія отъ дъла искупленія и воскрешенія, не видъли отреченія отъ Искупителя и Воскресшаго. Если бы церковь была согласна съ ученіемъ Оригена и ему подобныхъ, которые отожествляютъ воскресение съ безсмертиемъ души и ожидаютъ, что посябдній судъ будетъ разрушеніемъ матеріальной природы, тогда было бы понятно такое отдёленіе теоріи отъ практики: но ученіє Оригена и всів ему подобныя были по справедливости осуждены церковью на 6-мъ и 7-мъ вселенскихъ соборахъ. (Примъч. 27 е). Выработывая въ теоріи великій планъ мира и любви, Византія въ своей внъшней политикъ и во внутреннихъ борьбахъ партій дъйствовала по соверщенно противоположному плану. Военными силами Византія никогда не была особенно богата; невоинственность Грековъ очевидна, между прочимъ, изъ

того, что для предупрежденія побѣговъ введено было клеймленіе воиновъ и установлена присяга въ томъ, что они не побѣгутъ предъ непріятелемъ. Царь-Градъ городъ не войни, а дипломатовъ; какъ внутренняя его исторія, исторія его мысли, была теологическимъ диспутомъ, такъ и во внѣшней исторіи не оружіе, а таже сила діалектики спасала его отъ вітѣшнихъ враговъ, направляя ихъ другъ противъ друга; ту же діалектическую хитрость вносилъ византійскій Грекъ и въ свои внутреннія распри, которыя и открыли его внѣшнимъ врагамъ доступъ къ вмѣшательствамъ въ сго внутреннія дѣла; т. е. враги Византіи также умѣли въ ней самой находить себѣ союзниковъ, руками которыхъ они и истребляли противниковъ.

Въ этомъ и была причина паденія Константинополя, это было наказаніе за раздвоеніе теоріи и жизни, такъ какъ въ жизни Византія поставляла свою цѣль не въ устраненіи раздѣльности (разъединенія и вражды), не въ безсмертной политикѣ, которую она могла бы заимствовать изъ безсмертной Троицы.

Экономическая жизнь Константинополя не только не имъла ничего общаго съ экономією спасенія, но была ей совершенно противоположна, еще противоположное, чомь политическая жизнь, если это возможно; это было домостроительство погибели, а не спасенія. Скопленіе богатствъ было его цітлью, торговля-его средствомъ. Будучи центромъ торговли, въ коемъ скоплялись богатства міра, онъ былъ и центромъ завоевательныхъ стремленій; жадные взоры всфхъ народовъ были устремлены на него; военный грабежъ являлся наказаніемъ за торговый обманъ, а наденіе и разореніе — послъднею расплатою Будущій городъ Премудрости, городъ — музей собраніе останковъ, не будетъ уже заключать въ себъ приманку. Обратившись изъ христіанъ въ торговцевъ. Византійцы не могли отождествить своего дъла съ христіанствомъ Устраняясь отъ участія въ дъль Христовомъ (въ воскрешеніи), не обращая свою будничную жизнь въ служеніе общей для всёхъ цёли, они ожидали осуществленія всеобщаго воскрешенія помимо ихъ дъятельности; или върнъе, кажется, сказать, они боялись осуществленія всеобщаго воскрещенія. Для оправданія въ измѣнѣ, они прибъгали къ ходатайству Богоматери. Отрекаясь отъ дъла искупленія, они весьма послъдовательно признавали, видъли во Христъ не Искупителя, а Судію. Такимъ образомъ желали имъть уже не Искупителя, а ходатая, который испросиль бы имъ освобождение отъ труда искупления, т. е. собственно избавление отъ самого христіанства, льготу возвратиться опять въ язычество. Отсюда понятно, почему воздвигались храмы Богородицъ, установлялись въ честь ея новые праздники...

Такое направленіе поддерживалось еще бъдствіями, связанными съ постоянными нашествіями, въ которыхъ видъли признаки пришествія антихриста, а за нимъ Судій и кончины міра. И когда наибольшая опасность ожидалась съ съвера, оттуда ждали и антихриста; съ появленіемъ магометанства противника Христу стали ожидать съ юга. Въ этомъ ожиданіи антихриста и прошла вся тысячелътняя исторія Константинополя, которая бы-

ла, безъ преувеличенія, можно сказать, непрерывной осадой; на ней сосредоточень весь интересъ его исторіи; преждевременное взятів Константинополя и уничтоженіе хранимаго имъ было бы гибелью всего прошедшаго и будущаго человъческаго рода.

Вся литература Византіи отъ предсказаній Тибуртинской сивиллы. которыя относять ко временамъ Константина, и до Іосифа Бріенія, говорившаго - «сей великій градъ (К-поль) уничтожится, когда уничтожится са мый мірт сей», - вся литература Византіи была проникнута апокалипсиче скимъ характеромъ. Войны Императора Ираклія съ Персами и возвращеніе креста, который онъ несъ на Голгооу, гдъ сложилъ вънсцъ и порфиру. оставили глубокое впечатлъніе. Событіс это увъковъчено праздникомъ Воздвиженія, которому легче придать апокалипсическое значеніе, ибо согласно легендъ, опъ представляетъ не столько прошедшее событе, сколько будущее, когда, вмісто земной власти, воцарится небесная. Одно изъ самыхъ замъчательныхъ апокалипсическихъ твореній было житіе Андрея Юродиваго, въ которомъ этому святому приписывается пророчество о судьбъ Константинополя, «о градё нашемъ да си вѣси», говоритъ св. Андрей ученику своему Епифанію, «яко до кончины не боится на единаго языка.... вданъ бо есть даромъ Богородицы», т. е. Царь-градъ находится подъ Покровомъ Богородицы. Апокалипсисъ Андрея юродиваго получилъ народное значене, будучи обращенъ въ особый праздникъ, оставленный Граками, какъ полагаютъ, по паденіи Константинополя. (Другіе, однако, думають, что праздникъ этоть учрежденъ только въ Россіи),

Чѣмъ больше было вражды и угнетенія въ обществѣ, тѣмъ живѣе было и ожиданіе кончины, которой боялись, не желали; но ненависть превосходила самую боязнь, картины страшнаго суда служили выраженіемъ этой ненависти, національной, сословной, личной; картина страшнаго суда сдѣлалась почти необходимостью храма и рисовалась, обыкновенно, на западной его стѣнѣ, такъ что храмъ воскрешенія обратился въ храмъ страшнаго суда, храмъ спасенія въ храмъ погибели; въ этихъ картинахъ олицетворялись тѣ мученія, которыми само общество терзало себя, точно такъ же какъ въ ожиданіяхъ антихриста олицетворялось то состояніе, въ которомъ оно уже находилось. Ожиданіе антихриста, вызванное внутреннимъ состояніемъ общества, не обмануло Византію; этимъ антихристомъ явилось для нея магометанство; но магометанство было бы безсильно и Константинополь не палъ бы, если бы самъ онъ не былъ антихристіанскимъ. Осуждая Византію, мы, конечно, осуждаемъ и самихъ себя.

Исламизмъ зарождался въ первомъ споръ христіанъ. Если бы тъ, которые признали Христа Богомъ, т. е. воскресителемъ и примирителемъ, приняли бы на себя и Его миссію, Его дъло, то они не спорили бы, а искали соглашенія съ противниками, которые ни примиренія, ни воскрощенія не считали зломъ, а сойдясь въ-дълъ, не могли и въ теоріи не признать Христа воскресителемъ и примирителемъ. Отъ Эбіонитовъ и Назареевъ, выдълившихся вслъдствіе споровъ, и произошло, какъ полагаютъ, магометанство. Язычество довольствуется художественнымъ воскрешеніемъ, а Исламъ, отвергая художественное, не ставитъ цълью дъйствительное воскрешеніе, потому что опъ есть только отрицательное ученіе. Магометанство поставило своею спеціальною цівлью истребленіе идоловъ, что вытекало изъ его основнаго догмата, по которому богъ не имъетъ своего образа въ сынъ и человъкъ не есть его подобіе; называя человъка помощникомъ, Магометъ нигдъ, кажется, не говоритъ, чтобы человъкъ былъ созданъ по образу и по подобію божію, что впрочемъ, и не соотвътствовалобы общему смыслу Корана. Стремясь къ утвержденію почитанія одинокаго бога, уничтожая идоловъ, Исламъ причисляетъ къ идоламъ и наши иконы. Вліяніемъ магометанства можно объяснить, и объясняють, появленіе иконоборства. И иконборцы, отвергая почитаніе иконъ, указывали на языческое ихъ происхожденіе. «Язычество», говорили они, «не им'єя падежды воскресенія, изобрѣло эту иллюзію (фабрикацію идоловъ), чтобы сдѣлать существующимъ то, что не существуетъ». Иконоборцы въ иконописи видъли, слъдовательно, мнимое или художественное воскресеніе, и какъ таковое отвергали. На иконборческомъ соборъ 754 г. постановлено: «возстановлять образы святых в посредствомы матеріальныхы красокы и цвытовы на бездушныхъ и глухихъ иконахъ есть предпріятіе богопротивное». (Діян. Всел. Соб. т. VII стр. 491 и 492). Православіє съ своей стороны соедицяло вопросъ объ иконахъ съ основнымъ догматомъ, указывая, что Богъ Отецъ имъетъ свой образъ въ Сынъ Божіемъ, что твореніе человъка есть созданіе одушевленныхъ иконъ. (Примъч. 29-е). Старя вопросъ такимъ образомъ, православіе ставило иконоборцевъ въ необходимость, отвергая почитаніе иконъ, отвергать и самые основные догматы христіанства, т. е. вопросъ объ иконахъ былъ вопросомъ о самомъ существовани Константинополя, восточнаго христіанства. Въ иконоборствъ православіе видъло совокупность встхъ ересей, и въ томъ числт, 🛎 даже въ особенности, ересь Манихейскую, которая есть проявление Буддизма на Западъ; такое отношеніе къ Манихейству нашло выраженіе даже въ службѣ; такъ въ службѣ отцамъ седімого вселенскаго собора говорится: «Плоти изображеніе Твое возставляюще, Господи, любезно лобызаемъ великое таинство смотрънія Твоего, изъясняюще, не мивніемъ бо, яко же глаголють богоборній діти Манентовы, (Манентъ – основатель Манихейства), намъ явился еси человъколюбче, но истиною и естествомъ плоти». Отвергнувъ иконопочитаніе, Кошстантинопль порвалъ-бы всякую связь съ Западомъ и облегчилъ бы сему послъднему обращение Славянъ къ католицизму, собственную же борьбу съ магометанствомъ изъ религіозной превратиль бы въ политическую расврю. Не воодущевляемый религіею, Константинополь, скоро сдёлался бы магометанскимъ, слился бы съ нимъ, раздълилъ бы съ нимъ его участь. Сохраненіе же иконолочитанія грозило Константинополю другою опасностью -подчинениемъ Западу. Но Восточная церковь, хотя и сохранила иконы, не отказалась отъ изображени, приняда, однако, во внимание возражения иконоборцевъ и, не желая производить изображеніями иллюзій, она не только

не заботилась о живости изображеній, а даже запрещала такое стремленіе, ввела подлинникъ, который долженъ былъ служить неизмѣннымъ образцомъ для изображеній; вмѣстѣ съ тѣмъ была изгнана изъ храмовъ скульптура, которая служитъ образцомъ для живопити и способствуетъ ея оживленію; можно сказать даже, что съ этого времени изгоняется и самая живопись, — она замѣняется или, лучше сказать, превращается въ иконопись.

Иконопись имъетъ цълью не производить иллюзію подобія или живо. сти изображаемаго; она стремится посредствомъ сумвола дать только понятіе, только напомнить, и при этомъ имъстся въ виду не самая икона, не художественная ся отділка, а то дійствіс, которое она должна производить, та цёль, къ которой она должна направить. Сдёлавшись орудіемъ богословія, иконопись должна была постоянно напоминать и вести ко спасенію; по чтобы это напоминаніе не было безплоднымъ, она должна бы была обращаться къ каждому во имя всёхъ и особенно во имя его близкилъ умершихъ; чтобы дъйствовать на всъхъ, иконопись должна была бы и изображать всёхъ. Употребляя иконы, какъ образовательное средство, церковь должна напоминать иконами о спасеніи всёхъ и каждаго, безъ различія сословій, пола, возраста и т. п., т. е. храмъ долженъ вмѣщать въ себѣ изображенія всібую умершихо для постояннаго напоминанія о нихо всібмо живущимъ. Но эта цъль не была и не могла еще быть въ то время выяснена. Отвергнувши художественное идолопоклонство, Византія усвоила сепромышленное идолопокленство-роскошь, и спасенно она служила только миимо, погибели же (роскоши) истинно; она не обратила унаслъдованное отъ древнихъ знаніе на служеніе спасенію и наступившее послів иконоборства возрождение знанія было только приготовленісмъ къ смерти.

Восточная церковь, не сдѣлавшись иконоборческою и не впавши черезъ крайнее развитіе иконоборства въ магометанство, разойдясь также во взглядѣ на иконы и съ Западною церксвью, можно сказать, замерла въ неизмѣнномъ сумволѣ, обрядѣ, подлинникѣ; она превпочла лучше политически подчиниться Туркамъ, чѣмъ религіозно Западу, и сохраненіе всего выработаннаго ею сдѣлалось ея задачею. Западъ же пошелъ совсѣмъ другою дорогою; онъ не боялся вносить новости ни въ изображенія, ни въ обряды, ни въ самые догматы.

За эпохою иконоброства, которое было гоненіемъ также и на науку, вновь наступило возрожденіе науки (при Цезарѣ Вардѣ); но это возрожденіе имѣло особый характеръ, въ это время дѣлались компиляціи, выборки, извлеченія, сокращенія изъ всей древней письменности. Всѣ эти собранія, компиляціи, сокращенія копировались, размножались по причинѣ дешевизны и по незначительности объема; подлинныя же сочиненія, какъ дѣлавшіяся не нужными, подобно листьямт на растеніяхъ во время образованія и созрѣванія зерна, сѣмени, подобно лицамъ, индивидамъ, достигшимъ зрѣлости, засыхали и отпадали, т. е. утрачивались. Благодаря этимъ утратамъ и родилось искусство возстановленія, явилась необходимость по немногому неутраченному возстановлять цѣлое утраченное. Ученый классъ, конечно,

предпочель бы подлинники компиляціямъ, но въ жизни онъ предпочитаетъ подобіе дъйствительности, рожденіе предпочитаетъ воскрешенію. Эпоха компиляцій, собираній, умиранія, совпала съ господствомъ Македонской династіи, и наиболѣе выдающимся представителемъ этой эпохи явился Константинъ Багрянородный, со времени же латинскаго разгрома въ XIII вѣкѣ, — когда были уничтожены античныя статуи, вліявшія на живопись, предъкоторымъ былъ созданъ подлинникъ, и со времени возстановленія Имперіи Палеологовъ начинается какъ бы періодъ разсѣянія собраннаго въ предшествовавшую эпоху: тъснимые Турками, Греки припуждены были искать убѣжища на Западъ, куда и переносили все сохраненное Константинополемъ отъ древнихъ (Примъч. 30-е).

Въ эпоху компиляцій и собиранія древней письменности христіанская письменность тоже ограничивалась только собираніями, напр., житій святыхъ; въ это же время окончательно выработался и уставъ. И какъ науча и искусство, это наслъдіе древнихъ, перешли къ Западу, такъ и христіанская письменность, заключенная въ неизмънныя формы, вмъстъ съ православіемъ, была передана Славянству.

Царь-градъ былъ, можно сказать, воспреемникомъ Россіи при крещеніи, былъ учителемъ ея въ въръ, онъ былъ также воспитателемъ въ религіи и искусствъ, въ промышленности и торговлъ Запада; источникъ Арабской образованности былъ тамъ же, въ Константинополъ. Константинополь константинополь можно сказать, созерцательную жизнь; онъ "думалъ" за всъхъ и потому воинственнымъ Латынянамъ и Туркамъ легко было торжествовать надъ созерцательнымъ городомъ. При самомъ своемъ паденіи Константинополь завъщалъ Западу науку и искусство древняго міра; подъ вліяніемъ выходцевъ изъ Константинополя развилось то направленіе, которое извъстно подъ именемъ возрожденія наукъ и искусствъ, (въ сущности же оно есть возвратъ къ язычеству), и которое есть начало того, что извъстно подъ именемъ цивилизаціи Запада.

Западная Европа была благопріятной почвой для принятія завъщанныхъ Константинополемъ, выработанныхъ же древней Греціей, науки и искусства. Западная Европа даже по географическому положенію, по своему горизонтальному и вертикальному очертапіямъ составляєтъ подобіє Греческаго полуострова, этой Малой Европы. Какъ Греческій полуостровъ можно назвать Парнасскимъ по тому значенію, которое во всѣхъ отношеніяхъ Парнасъ имѣлъ для Греціи, такъ и западную (Большую) Европу можно бы было назвать Альпійскимъ полуостровомъ (Примѣч. 31-е); какъ Греція была страною художниковъ, страною художественнаго язычества, въ коей художество имѣло священное значеніе, такъ Западная Европа—страна ремесленниковъ, промышленнаго идолопоклонства, гдѣ художество, зачиствованное у Грековъ, для самого народа было лишено священнаго, религіознаго значенія. Хотя Парнасъ повидимсму былъ горою соединенія для Греціи, а Альпы служили только къ раздвоеню, но рознь составляєть на-Родную, отличительную черту той и другой страны, такъ что даже вся

исторія Запада представляется какъ бы повтореніемъ исторіи Греціи.

Греческій полуостровъ можно назвать Парнасскимъ по центральному положенію Парнаса, заміченному географами (Страбонь) и выраженному въ извъстной легендъ объ «орлахъ»; съ Парнасомъ связано преданіе о предкахъ Эллинскаго народа, Элленъ и его братъ, въ которомъ олицетворены первые союзы грековъ (амфиктіоніи); идеально Греція была союзомъ племенъ потомковъ Эллена для защиты общаго свитилища (могилы предка?), а на дълъ Греція была не соединеніемъ, а рознью. (Для Европы Парнасомъ могъ бы быть Памиръ) На Парнасъ былъ оракулъ, (безъ совътовъ съ коимъ не начиналось ни одно предпріятіе и особенно основаніе колоній), и Дельфійскій храмъ, который, судя по описанію Павзанія, былъ центральнымъ священнымъ музеемъ всей Греціи, скульптурнымъ и картиннымъ (Лесхэ); въ изръченіяхъ же мудрецовъ и сама философія имъла своихъ представителей въ Дельфійскомъ храмѣ Авины. На Парнасѣ было мъсто Пивійскихъ игръ, которыя состояли преимущественно въ поэтическихъ состязаніяхъ, почему Парнасъ и представлялся обителью музъ; въ Дельфахъ на Парнасъ засъдали Амфиктіоніи, этотъ, по выраженію Цицерона, -«общій совіть Греціи», или эти «первые миры Божіи». Принятіе Филиппа Македонскаго въ члены Амфиктіоній было концомъ Греціи, а посл'єдній совътъ оракула, -- («знай себя только»), уничтожилъ всъ прежніе благіе совъты. Альпійскій полуостровъ, Западная Европа, покрытъ весь горами умъренной, средней высоты; уступая живописности и красоть Греціи, онъ вмъсть съ тъмъ также, какъ и она, лишенъ величія, и ничего священнаго въ немъ не имъется для Европы. Альпы-это гульбище, ставшее алтаремъ естественной (т. е. самой искусственной) религіи и получившее значеніе какъ резиденція творца ея Руссо. Кром'в общикъ Альпъ, каждая страна въ Европ'в имъетъ свои Альпы, свою Швейцарію, тоже красивую, но безъ всякаго величія. Альпійскій полустровъ страна не художниковъ, а мастеровыхъ, это, можно сказать, полуостровъ сиренъ, какъ Парнасскій полуостровъ музъ. Альпійскій полуостровъ проръзань Рейнско-Дунайскою линіей, путемъ, который можетъ быть названъ Византійскою, или Царь Градскою, дорогою, а вмъсть съ тъмъ эта дорога служитъ пограничною чертою двухплеменнаго полуострова, альпійскаго-по физическому устройству и романо-германскаго-по племенкому составу, и только въ движения по этому пути полуостровъ розни можетъ достигнуть единства. Подъ защитою Альпъ лежатъ Дельфы Европейскаго, или Альпійскаго, полуострова, - это Римъ съ его оракуломъ, который вводить «миръ Божій» въ варвирскую Европу, направляя колонизацію восточную (крестовые походы), а отчасти и западную, обходную. Альпійскій полуостровь потому и есть Альпійскій, что Альпы служили оплотомъ для оракула, руководившаго судьбами этого полуострова. Король священной области, въ которой находится Римъ, подобно древнимъ Фокейцамъ, боровшимся съ Дельфами, лишилъ этотъ оракулъ свътскаго достоянія. Освобожденіе отъ напскаго оракула, который не можетъ быть замъненъ политическимъ равновъсіемъ, было началомъ распаденія. Лютеръ, перенеся оракуль изъ Рима въ разумъ человѣка, положилъ начало паденію. Въ своей оппозиціи Римскому оракулу онъ опирался, въ началѣ по крайней мѣрѣ, на Царь-Градъ, но не пошелъ по Царь-Градской дорогѣ. Распаденіе на католицизмъ и протестантизмъ есть слѣдствіе отдѣленія отъ центра, отъ Константинополя, а православіе есть сокрушеніе о раздѣленіи, печалованіе. Исламъ осуществилъ образъ Мессіи въ іудейскомъ смыслѣ, но остается вопросомъ, кому будетъ принадлежать окончательное торжество: мессіи ли въ іудейско-магометанскомъ смыслѣ или христіанскому Мессіи. (Примѣчаніе 32-е).

Исторія Парнасскаго полуострова, какъ и Альпійскаго, (т. е. Западпой Европы), можетъ быть раздълена на средневъковую и новую

Средневъковая исторія Греціи есть эпоха созиданія, единства, что выражено въ миев объ Эллень, Амфиктонъ и Ифить, установитель Олимпінскихъ игръ. Новая исторія начинаєтся съ морскихъ открытій, колонизаціи, развитія торговли, тимократическихъ, или буржуазныхъ, конституцій, какова уже и Солонова; это и есть исторія паденія. Сознаніе паденія есть философія (хотя она и не признавала этого), какъ сознаніе смертности есть религія, хотя религія со смертностью признавала и безсмертіе или воскрешеніе. Вытекающія изъ сознанія паденія свътскія, искусственныя постройки общества недолговъчны и потому именно, что въ нихъ забыта смертность. Сократь, хотя и дъйствовавшій именемь Дельфійскаго бога, тъмъ не менъе перенесъ оракулъ съ Парнаса въ сознаніе, въ личное мнъніе каждаго (въ знаменитомъ--«познай себя», т. е. знай только себя); и вмъстъ съ такимъ перенесеніемъ съ Парнасскихъ высоть оракула, объединявшаго Грековъ, руководившаго ихъ дъйствіями, Греки достигли полной свободы, т. е. Греція разрушилась. Когда всемірную исторію называють естественною наукою, то и нужно разсматривать ее какъ развите и какъ если можно такъ выразиться, свитіе въ видъ историческаго года или сутокъ; но не только не слѣдуетъ придавать такому ходу безусловнаго значенія обязательности и на будущее время, значенія візчнаго, фатальнаго, напротивъ для существа, сознающаго въ себъ стремлене къ свободъ, обязательно освобождаться отъ рокового, извиб опредбляемаго движенія, Признавая отличительною чертою новой исторіи паденіе, мы не считаємъ его, какъ и смертность вообще, неизбъжнымъ, безусловнымъ ракономъ, а закономъ только при данныхъ условіяхъ, который перестанеть быть таковымъ, когда условія будутъ измітнены Паденіе и смертность объясняются недостаткомъ условій поддержанія и возстановленія. Всякое тъло упадеть, если не будетъ поддержано, всякое зданіе разрушится, если не будетъ обповляемо. Новыя государства поставили целью благосостояніе, а не прочное существованіе; откуда же взялась бы эта прочность, если она не имблась въ виду при измівненіи, преобразованіи средневівковыхъ государствъ въ новыя. Трудность представляется не въ объяснени періода замиранія, соотвътствующаго ночи и зимъ, не въ томъ, почему древній міръ рушился, распаденіе на враждебныя сословія, угнетеніе одного другимъ, причемъ

угнетаемое желаетъ иноземнаго нашествія, даже призываетъ его, вибшніе же враги (Средне-Азіатскіе варвары) пользуются такими приглашеніями.-паденіе при такихъ условіяхъ древняго міра легко понять; требуетъ объясненія только то, почему разрушеніе это было неполное. Спасителемъ древниго міра отъ окончательнаго разрушенія явилось христіанство. рясь, разрушая язычество, оно строилось изъ развалинъ его и тъмъ его сохранило. Такъ сохранилось искусство, знаніе: христіанство сохранило даже то, что противорћчило ему; (въ Оригенъ напр. сохранился Цельзъ, Contra Celsum). Съ другой стороны христіанство становилось межлу распадавшимися сословіями (рабами и свободными), между Эллинами и варварами. Теперь можно спросить, почему же христіанство не спасло міръ вполнъ? Потому, конечно, что оно не было и усвоено вполнъ, надлежащимъ образомъ. И пока степь не обратилась въ поле, кочевники въ земледъльцевъ, пока не будутъ всъ объединены въ общей цъли, до тъхъ поръ одна часть, одно сословіе будеть обращать другую часть, другое сословіе въ орудіе, и возникающая отсюда борьба будеть прекращать умственную работу на время или же прекратить ее и навсегда, т. е. будуть замиранія. можеть быть даже наступить и смерть. Нельзя, однако, не сказать, что христіанство не только не все сохранило, но многое и разрушило; а между тъмъ разрушение, очевидно, дъло нетолько не христіанское, а вполнъ противохристіанское, и разрушенія, совершаемыя христіанствомъ, свидътельствують, что само оно, какъ это уже и сказано, не вполнъ было усвоено тъми, которые носили его имя. Изъ сравненія Западной Европы исторически и географически съ Грециб, —изъ сравнения 2-хъ городскихъ цивилизаціонныхъ полуострововъ, вытекаетъ необходимо, что и Западная Европа, ни географически, ни исторически не можетъ быть смъшиваема со всемірною исторіей, которая, строго говоря, еще не начиналась. Но этого мало: въ томъ подобіи, сходствъ, которое оказывается въ исторіи Западной Европы съ исторією Греческою, классическою, и заключается псевдо-классицизмъ, ибо Западная Европа повторила всъ ошибки древняго міра; она жила тъмъ, что въ древнемъ міръ уже признано было несостоятельнымъ. Она паденіе приняла за юность, закатъ за восходъ. Сравненіе Западной Европы съ Элладою было бы совершенно безплоднымъ, если бы изъ него не открывалось то, что ожидаетъ Западную Европу въ будущемъ т. е. что ей нужно дълать для своего спасенія; нужно же ей признать своимъ центромъ Константинополь, и мирное его освобождение. Если въ Африкъ единство превращается въ деспотизмъ, то въ Западной Европъ свобода становится рознью, ибо если деспотизмъ есть эло, то свобода есть отсутствіе добра. Полуостровъ розни есть полуостровъ свободы, для котораго нътъ цъли, а потому нътъ и общаго отеческаго дъла. Всемірная исторія есть не исторія Западныхъ народовъ, съ которою, однако, ее отождествляють: она и не исторія Греко-Славянскаго міра; всемірная исторія есть отношеніе этихъ двукъ міровъ, центромъ которыхъ былъ Константинополь: поэтому мы и отождествляемъ ее съ исторією этого города, не забывая, однако, что Константинополь всеміренъ только въ связи съ Памиромъ, хотя Памиръ не городъ, не жилье даже, а земля мертвыхъ, но забвеніе мертвыхъ и дѣлаетъ наше существозаніе безцѣльнымъ, философскимъ, буддійскимъ, т. е. заставляетъ насъ въ смерти и уничтоженіи видѣть спасеніе. Если всемірная исторія отождествляется какимъ-либо народомъ, племенемъ или страною съ собственной своей исторіей, въ такомъ случаѣ, это отождествленіе будетъ выраженіемъ—«знай только себя»—(Сократъ, Декартъ, Западъ); но есть и другая крайность, когда исторію собственнаго народа, страны, совсѣмъ исключаютъ изъ всемірной, и тогда это будетъ выраженіемъ—не знай самого себя (Россія), самооплеваніе (Примѣч. 33 е).

Вліяніе Константинополя, выразившееся возрожденіемъ наукъ и искусствъ, въ сущности же. какъ сказано, возрождениемъ язычества, этой Эллинской прелести, ограничивалось только верхними слоями народовъсвоею же народной литературой, апокрифами, легендами, Константинополь двиствоваль и на самые глубокіе слои народа, явля ясь въ этомъ случав проводникомъ восточныхъ сказаній, такъ что черезъ него совершалось «народно-литературное общение Востока съ Западомъ»; черезъ посредство Константинополя и Индія, давшая всему человъческому знанію формы аполога, басни, мина, иначе сказать, превратившая отвлеченную идею въ форму, доступную для пониманія народа, — и Индія сдівлалась учителемь Запада и Съвера, «Примъч, 34». По этимъ легендамъ, заимствованнымъ въ Индіи и переработаннымъ въ Византіи, народъ, можно сказать, учился всёмъ отраслямъ Знанія; въ нихъ яся природа посредствомъ аллегорикосимволическихъ объясненій дёлалась учителемъ нравственности (Физіологъ, Бе стіарій и пр. излагали всю государственную мудрость). По этимъ же легендамъ составился и образъ, представленіе, самой Индіи, какъ страны богатствъ, страны чудесъ, сосъдственной земному раю, гдъ божественные человъки (рахманы, брамины) слышатъ пъне ангеловъ. И Буддизмъ познакомиль съ собою восточное и западное христанство въ Византійской же передълкъ сказанія о царевичъ Іосяфъ и Варлаамъ. Эта легенда важна тъмъ, что въ ней подъ именемъ Іосафа или Варлаама канонизированъ христіанами самъ Будда, хотя и въ совершенно измѣненномъ видѣ, подобно тому, какъ Индія въ лицѣ Кришны канонизировала основателя христіанства (если только это послідне вірно?). Эти легенды направляли народныя движенія, а странствующія повъсти, выйдя изъ Индіи, возвращались къ ней же. Все это доказываетъ, что различія въ въръ коренятся въ верхнихъ слояхъ, которые дълаются все болбе и болбе индифферентными, а народы всёхъ странъ одной вёры, вёры сельской, болёе близкой къ христіанству, т. е. къ дёлу христіанскому, чёмъ это думають тв, которые въру признають только въ догматахъ, а язычество смвшиваютъ со скульптурою. Индія, страна роскоши, учила Западъ аскетизму, но, очевидно, не научила, потому что обладать Индією сдіблалось манією Запада. Нужно замътить, однако, что Константинополь не быль простымъ передатчикомъ Индійскихъ сказаній, онъ передёлываль ихъ такъ, что нъ

его пересказамъ они становились изъ Будійскихъ, или Браминскихъ, христіанскими. Но не въ этомъ заключается великое значеніе Индіи: въ лицѣ Европейскихъ ученыхъ она открыла борящимся за ея богатства народамъ родство по языку, смыслъ дѣла, о коемъ вели споры католики съ протестантами, указала на Памиръ, какъ на могилу ихъ праотца, и только благодаря сословности ученыхъ все это осталось предметомъ празднаго любопытства, не коснулось чувства и совѣсти, не стало и предметомъ дѣла.

Собственно Византійское знаніе развилось изъ Пасхаліи, которая сама по себъ есть астрономическое знаніе; изъ Пасхаліи развилась лѣтопись, въ которую вносились и общественныя и естественныя явленія (къ сожальню впрочемъ только явленія, выходящія изъ ряда обыкновенныхъ); въ календарной же формъ издагались и житія святыхъ, а также проповъди, подлинники, лицевые и толковые, и всё службы; словомъ, полный кругъ христіанскаго знанія и искусства въ Византіи им'влъ стремленіе войти въ форму Миней, какъ у насъ напр.: Макарьевскія минеи составляютъ почти полную библіотеку всѣхъ чтомыхъ книгъ. И нельзя не признать, что календарная форма есть самая остественная для всёхъ знаній, - (знанія сельскаго, а не городскаго, для народовъ сельскихъ, а не мануфактурныхъ), если не ограничиваться одними только суточными, мъсячными и годовыми періодами, но если принять всі астрономическіе циклы, и тогда форма знанія не будетъ произвольною, отвлеченною отъ того, какимъ оно является въ дъйствительности. Славине народъ, по преимуществу, сельскій, землед вльческій, а Константинополь-столица сель, поэтому онъ и не быль торговымъ и мануфактурнымъ городомъ въ современномъ значени этого слова, но всегда сохранялъ за собою религіозное, патріархальное значеніе.

Итакъ Византія, сохранивъ свою внутреннюю самостоятельность отпосительно Латинскаго Запада и Магометанскаго Востока, жизни сохранить не могла. Ограничиваясь нассивною защитою и отказываясь отъ активной роли примиренія во виб-Востока и Запада, а внутри-язычества съ христіанствомъ при помощи обряда, какъ образовательнаго средства, для обращенія догмата въ д'яйствительность, Византія признавала свою неспособность къ продолжению исторической службы и приступила къ составленію зав'єщанія, подводя итогъ, составляя опись своему достоянію. Западу она передала наслъдственное: науки и искусства, Россіи же завъщала она благопріобр'втенное: свое дівло, дівло внутренняго и вившняго примиренія Запада съ Востокомъ (ибо и Исламъ не былъ совершенно чуждъ Византіи) (Примѣч. 35-е). Вопрост объ иконахъ, отвергнутый-ли по-магометански, или разръшенный поязычески, быль бы одинаково губителенъ для К-поля; усвоенный же по-христіански могъ быть орудіемъ примиренія и спасенія; но въ послъднемъ смыслъ ученіе объ иконахъ не могло быть еще принято К-полемъ, хотя бы онъ и хотълъ этого; въ этомъ и эаключается безыходность, траличность судьбы его. - Въ самомъ дълъ, не можемъ же мы отказаться отъ уподобленія Богу, имѣющему свой образъ въ Сынъ и создавшему по своему образу человъка, но не можемъ мы и признать ни искусство такимъ уподобленіемъ, ни промышленность истиннымъ отображеніемъ Божественнаго могущества; дѣйствительное же воспроизведеніе тѣхъ, отъ кого мы родились, въ чемъ только и могло заключаться истинное отображеніе (исполненіе) Божественной благости, всевѣдѣнія и могущества, проявившихся въ рожденіи Сына, было для того времени немыслимо. Уподобленіе Богу,—это желаніе не быть грѣшниками, это нелицемърная любовь къ Богу, какъ совершенству; называть это гордостью, значитъ имѣть оскорбительное понятіе о Богь и скотское о человѣкѣ.

Праздникъ возстановленія иконъ 19 февраля 842 года названъ «Православіемъ»; при той же императрицѣ Өеодорѣ, при коей учрежденъ праздникъ Православія, и Славяне начали принимать ученіе объ иконахъ или вообще объ обрядѣ, какъ образовательномъ средствѣ, т. с. Православіє. (Примѣч. 36-е).

Православіе есть по преимуществу обрядь, т. е. религія народо образовательная, (върнъе сказать, - Православіс можетъ и должно быть религією народо-образовательною, но таковою оно никогда во всей силЪ еще не было). Обрядъ есть средство, помощью коего догмать, какъ заповъдь, переходить въ дъйствительность, обрядъ есть переходъ отъ трансцендентнаго къ имманентному, отъ Христа къ христіанскому, отъ внутренняго, таинственнаго къ явному, матеріальному. Этимъ православіе отличается отъ Протестантизма, какъ учено-образовательной религіи, учено-образовательной не потому только, что она образуетъ ученыхъ, но, главное, потому, что удерживаетъ догматъ въ области теоріи, школы. Православіе, какт обрядь, не признаеть живописи, музыки, театральности, т. е, имфетъ цълью не поражать, не ошеломлять, чтобы сдълать народъ послушнымъ орудіемъ духовенства, и этимъ отличается отъ католицизма. Но православіє тогда только будеть образовательно, когда каждый приходь будеть имъть иконописную и хоровую земледъльческую школу, за не школу гра. мотности только), научающую сумволическому языку церкви, изучающую стъны самого храма, какъ наглядную картину (если только сами стъны храма будутъ образовательны). Только посредствомъ рисованія можетъ быть осуществлено наглядное образованіе, (наглядность, глазом'єръ), также, какъ посредствомъ только музыки, пънія, можеть быть развить органъ слуха, его върность и проч. Между тъмъ для протестантизма нужна лишь школа грамотности; католицизмъ же невъжество большинства считаетъ за лучшее средство для сохраненія въры; по Іезуитскимъ «Constitutiones» слугъ (домашнихъ) нельзя учить чтенію и письму безъ согласія Генерала, «ибо слугъ достаточно служить І. Христу, Господу нашему, во всей простотъ и смирени».

Разсматривая исторію Константинополя, как'є религіозный диспут'є, мы можемъ разділить ее, или что тоже, —всемірную исторію, на два періода, изъ коихъ первый есть споръ о догматів, а второй —объ обрядів; иконоброство же можно считать переходнымъ временемъ отъ перваго періода ко второму. Въ этомъ второмъ періодів Православное христіанство было принято Славянскимъ племенемъ, котораго, такимъ образомъ, споры

о догматъ даже не коснулись и оно всецъло отдалось вопросу объ обрядъ, т. е. объ осуществленіи догмата, насколько это было возможно, въ самой жизни, нравахъ и обычаяхъ. Въ наше время содержаніс этого вопроса расширилось, и споры Славистовъ съ Западниками, вопросъ о личности и общинъ и т. п., должно признать за продолжение того же спора о быто выхъ началахъ, должно признать, что освобождение личности есть только отреченіе отъ общаго діля, и потому цілью быть не можеть, а рабство можеть быть благомъ, вести къ благу, если оно будетъ лишь выраженіемъ общаго діла. Только съ разъясненіемъ бытовыхъ особенностей могуть быть найдены способы къ примиренно сказанныхъ племенъ, и тогда споръ объ «одномъ словъ» не будетъ имъть мъста; точно также безъ разъясненія бытовыхъ особенностей, безъ примиренія въ нихъ, если изъ сумвола и было исключено слово - «и отъ сына», -- миръ не могъ бы быть дбиствительнымъ; а между тъмъ отъ дъйствительнаго примиренія Латино-Германскаго съ Греко-Славянскимъ племенемъ зависитъ умиротвореніе и всего Міра, какъ это будеть видно изъ дальнъйшаго. Нельзя не признать, что миръ но вопросу о сумволъ даже и можетъ состояться въ настоящее время, при совершенномъ индифферентизмъ высшихъ классовъ главнымъ же образомъ, вслъдствіе одинаковаго образа жизни ихъ почти во всѣхъ народахъ, заимствованнаго отъ Западныхъ Европейцевъ (Примѣчаніе 37-е). Миръ по вопросу о сумвол'в можетъ состояться въ настоящее время подобно тому, какъ могутъ состояться соглашенія объ одинаковыхъ мъръ, въсъ, монетъ и т. п. удобствахъ жизни, небходимыхъ при частыхъ перемЪщеніяхъ и сношеніяхъ. Въ нЪкоторыхъ отношеніяхъ мы идомъ уже къ такому соглащению съ Западомъ; такъ въ нашихъ церквахъ введены уже итальянская живопись и итальянское пъне, и мы не смотримъ на это, какъ на измъну православію, Въ настоящее время намъ кажется уже страннымъ, какъ могла восточная церковь ставить въ вину западной то, что тамъ священники брѣютъ бороду (молодятся, желаютъ нравиться), носять на рукахъ золотые перстни и одваются въ шелковыя ткани (т. с. щеголяють); а между тъмъ, если смотръть на дъло серьезно, эти обвиненія и будутъ самыми важными; ибо, допуская въ жизни эпикуреизмъ. т. е. полагая ціблью жизни наслажденіе, въ теоріи надо признать основою міра матерію; иначе сказать, эникуреизмъ въ жизни предполагаетъ матеріализмъ въ теоріи и при томъ, и это главное, самый узкій матеріализмъ, т. е. безъ Бога, безъ будущей жизни. Но въ догматикъ Западная церковь матеріалистическою не была; она смотрібла, повидимому, на жизнь, какъ на невинное пропровожденіе времени, а на занятіе наружностью, на щегольство, какъ на поступки правственно безразличные; въ то время еще не мучила мысль, что всякое, даже необходимое пользование тъмъ, чего лишены другіе, есть уже нарушеніе христіанской любви, единства человъчества, нарушеніе самаго перваго, основного догмата, догмата о Троицъ, разсматриваемаго, какъ заповъдь. Ограничение, стъснение себя должно имъть мъсто въ наше время не для того, чтобы уподобиться богамъ, не имъющимъ потребностей, какъ говорилъ Сократъ, а изъ чувства близости и подобія со встыми людьми. Въ то время еще не думали, что заурядныя будничныя занятія могли быть средствомъ искупленія, если понимать искупленіе не отвлеченно только, если не смотръть на него лишь какъ на оправданіе безъ дъйствительнаго, матеріальнаго возстановленія, а потому и на эти занятія Западная церковь смотрівла какт, на безразличныя въ правственномъ отношеніи; а между тъмъ одни изъ нихъ, какъ земледъліе, производя дъйствительно для всъхъ необходимос, безъ чего невозможна жизнь, объединяють человъчество и могутъ сдълаться орудіемъ дъйствительнаго искупленія (какъ это и будеть видно изъ дальнъйшаго изложенія); другія же занятія, производящія предметы роскоши, недоступные для всібкъ, вызывають раздъление въ человъчествъ, и не заключая въ себъ возможности обратиться въ изследование самой природы, едва ли могутъ сделаться когда-либо орудіемъ спасенія людей, Когда одинъ изъ нашихъ писателей задалъ вопросъ: «Шекспиръ или сапогъ?« ему легко было бы отвътить на это - «будемъ ходить въ лаптяхъ и читать Шекспира». Но если бы онъ спросиль: «хлъбь или Шекспирь?» отвътить было бы трудиъе; однако, безъ умственнаго труда человъчество не можетъ обезпечить себъ и насущнаго куска хлѣба, т. е. върнаго урожая.

По важности отступленій Западной церкви на второе м'єсто, посл'є отступленій въ жизни, надо поставить отступленіе въ обрядь, какъ на это и смотрълъ народъ, вопреки миѣнію интеллигенціи, придававшей главиъйшую важность догмату. Такъ, нельзя не признать большой важности въ замънъ Латинянами кваснаго хлъба въ евхаристіи опръсноками, т. е. въ замѣнъ хлъба, употребляемаго въ обыкновенной жизни, такимъ, который въ жизни не употребляется. Католики упрекали православныхъ, что они покупаютъ хлъбъ для евхаристи на торгу, приготовленный нечистыми руками, тогда какъ у нихъ опръсноки (oblata) приготовляются въ сакристіи руками иподіаконовъ, діаконовъ и даже пресвитеровъ. Но почему же приготовлять муку для этихъ oblata, съять зерно, для приготовленія этой муки, позволительно нечистыми, не священническими руками? Въ возражени же католиковъ, что и Греки не могутъ считаться върными хранителями преданія (развъ Христосъ преподаль евхаристію въ томъ видъ, какъ она преподается нынё въ храмахъ, на лжицё въ видё частицы въ нёсколькихъ капляхъ вина) есть, конечно, доля правды, но для устраненія всякаго возраженія и спора, т. е. для примиренія, нужно обратить земледівліє въ священное искусство; оно и будетъ такимъ искусствомъ, когда цълью земледълія будеть не извлеченіе барыша изъ земли, но обращеніе естественныхъ условій, отъ которыхъ зависить урожай, въ орудія дъйствующаго знанія. Споръ переходилъ даже на физіологическую почву, когда латыняне въ закваскъ видъли источникъ гніенія, а греки-начало жизни, и противъ въ опръснокахъ Греки признавали что-то мертвое. Когда уничтожится въ церкви раздъленіе, когда она достигнетъ полноты и единодушія, когда евхаристія не будеть ограничиваться предблами храмовь, а будеть

дъйствіемъ, управляющимъ силою природы, то вопросъ о пресуществленіи разрѣшится въ утвердительномъ смыслѣ. Если восточная церковь признаетъ, что по раздълени церквей не можетъ быть вселенскихъ соборовъ, почему же не признать ей, что, пока въ священной трапевъ много еще не занятыхъ мъстъ, и таинство не имъетъ полной дъйствительности. Никто, конечно, и не думаетъ, чтобы евхаристія освобождала отъ смерти, отъ смерти настоящей, всъмъ ученымъ и неученымъ извъстной (тоже самое нужно сказать и объ «отпъвани», которое утратило даже смыслъ оживленія); объяснять же дійствіе евхаристій какі, то духовно, значить умалять подвигь Христа, обращать Его учение въ игру словъ; а потому върнъе сказать, что евхаристія (литургія) не избавила еще отъ смерти, вслъдствіс того, что еще не кончилась, ибо евхаристія также едина, вселенска, кикъ и церковь едина и всемірна. Литургія есть единое, всеобщее, еще не оконченное дъло, дър всеобщаго воскрешения, какъ это и слъдуеть по смыслу Х-го члена Сумвола въры, ибо крещеніе, признаваемое единымъ, есть средняя часть литургія, оглашеніе ему предшествуєть, а литургія върныхъ за нимъ слъдуетъ; и въ такомъ смысло литургія должна обнять всю жизнь, не духовную только или внутреннюю, но и внашнюю, мірскую, сватскую, превращая ее въ дъло воскрещенія. Будучи дъйствіемъ трансцендентнымъ по отношенно вивмірнаго Сушества укъ людямь, она (литургія, евхаристія) въ тоже время есть имманентное дъйствіе всъхъ дюдей, обращающее посредствомъ естественныхъ силъ прахъ въ тѣло и кровь Христову, т. е. въ церковь, обнимающую всѣ поколѣнія.

Литургія есть исторія не какъ выраженіе слъпой силы, а какъ сознаніе, возстановляющее общеніе, дающее сму временную архитектурную форму, одежду (храмъ); литургія создаєть храмъ. Когда ученіе о Троицъ сдълалось догматомъ, философемою, церковь стала только храмомъ (въ смыслъ зданія), оставивъ внъ своихъ предъловъ жилища, литургія же стала дъломъ священниковъ, духовенства, а не всего народа, и уклонилась отъ цълиудостижені избавленія ота дъйствительной смерти, уотъ лъла воскрешенія.- И для ученыхъ и художниковъ она стала только воспоминаніемъ въ драматической формъ, а для неученыхъ обратилась въ фетишизмъ, т. е. въ такое дъйствіе, которое не расширяеть ни знанія, ни дъйствія, не вдія. етъ образовательно. Неудачи многочисленныхъ попытокъ возстановить вечери любви по подобію первой тайной вечери, (которая также не была единодушна), достаточно оправдывають и католиковь, и православныхъ, ибо къ объединению въ транез в нужно присоединить и единство въ общемъ трудь, къ храмовой литургіи нужно присоединить внёхрамовую. Питаніе профанируется, когда обращается въ угонченное наслажденіе, а не въ возстановленіе тълесныхъ силъ для труда чрезъ пищу и не въ возбужденіе души чрезъ общеніе къ новому труду. Замівною кваснаго хліба опрівсноками Католики увеличили разрывъ между жизнью и обрядомъ, сдълали обрядъ еще мертвъй. Такое причащене еще болъе теряло смыслъ первоначальныхъ агапъ (вечерей любви), соединявшихъ людей около одного стола,

дълавшихъ ихъ между собою братьями по чувству; соединеннымъ такимъ образомъ не доставало лишь взаимознанія, знанія отцовъ, устраненія причинъ вражды, чтобы сдълаться обществомъ прочнымъ, неразрушимымъ Вмѣстѣ съ замѣною квасного хлѣба опрѣсноками обыкцовенныя трацезы лишились всякаго священнаго значенія, что выражено, хотя и преувеличено. въ одномъ изъ полемическихъ противъ Латынянъ сочиненій такъ: «повелѣ со псы ясти изъ единыхъ сосудъ». Неменъе было важно превращенте поучительнаго по существу обряда въ увеселительный, осуждение чему въ томъ же полемическомъ сочиненій было выражено въ словахъ:» и въ органы, и въ тимпаны, и въ мусикіи повель въ церкви играти». Въ словахъ, «еже на войну ходити епископомъ и попомъ, руки кровію сквернити», выражалось осужденіе духовному феодализму (Прим'вч. 38-е). Полемика им'вла бы право отнестись съ такимъ же осужденіемъ и не къ одному духовному, но и вообще къ феодализму, къ разрушению общины, которое на Западъ совершилось ранъе, чъмъ въ Восточной Имперіи; и въ то еще время полемика имбла право отнестись къ Латынянамъ съ тъмъ же осужденіемъ, съ которымъ отнесся къ Западнымъ народамъ современный писатель, видящій источникъ продстаріата въ аграрномъ вопросѣ, въ обезземеленіи; сочиненіе, въ которомъ выражено означенное осужденіе, можно было тоже отнести къ числу полемическихъ противъ. Латынянъ, въ особенности, если бы авторъ назваль экспропріацію экспатріаціей, т е. изгнаніемъ съ родной земли, или оставлениемъ ея

Постъ въ субботу, усвоенный католиками, также принадлежить къ самымъ важнымъ пунктамъ разноглясія; ибо когда одни находятся въчали (постятся), а другіе радуются, то не только не будеть общенія въ чувствахъ, но будетъ усиленіе вражды. Есть и еще различія между двумя церквами, но о нихъ или совсвмъ не упоминалось или только едва упоминалось. Различія эти представляють не противоположность, а скорфе крайность развитія Латинской церкви, до которой могла бы дойти и Восточная, если бы, къ счастно, жизнь въ ней не замерла. Католицизмъ есть религія ужаса, а управленіе за терроріїзмъ. Причиною воскресенія тамъ является не любовь, возстановляющая жизнь, а гнёвь; гнёвь раскрываеть могилы, гибвъ выбрасываетъ тъла, которымъ жизнь возвращается подъ грозные звуки трубы: Христосъ-неумолимый Судья, даже Дъва-Марія не ходатайница, а всъ святые обвинители, требующіе отмщенія за причиненныя имъ страданія. Картина страшнаго суда затмила, можно сказать, всё другія произведенія живописи и сдіблалась предметомъ воспроизведенія по преимуществу. Къ этому нужно прибавить все совершенство, всю утонченность техники, съ которою разрабатывались эти сюжеты въ искусствъ, какъ и въ жизни инквизиціями, Вареоломеевскими почами и т. п. Что значили вст эти живописныя и словесныя изображенія чистилища, ада, рая, если они не были выражениемъ папскаго могущества, изображениемъ того, что могли дать, и въ особенности того, отчего могли избавить папы, эти мнимые пресмники Петра и истинные преемники древнихъ Императоровъ? и

къ чему они могли служить, какъ не къ усиленію этой власти, рядомъ съ возрастаніємъ которой шло и развитіе этихъ изображеній? Хотя они имѣли и другую цѣль, но могли служить только къ этому. Между тѣмъ, въ первыя времена христіанства изображенія имѣли совершенно иной, противоположный характеръ, каковы: видѣніе Карпа, котораго Христосъ упрекаль за то, что тотъ принималъ участіе въ отправленіи грѣшниковъ въ адъ; видѣніе Христины, которая не задумывается промѣнять райское житье, гдѣ она видѣла бы мученіе грѣшниковъ, на земную жизнь, гдѣ она можетъ молиться за нихъ... До какой степени католицизмъ пропитался ужасами ада, видно изъ того, что даже у свободныхъ мыслителей, у невѣрующихъ является надежда, что со временемъ будетъ созданъ научный адъ.

Мы не перечисляемъ здѣсь всѣхъ поводовъ къ разрыву между Восточною и Западною церквами, между Латино-Германскимъ и Греко-Славянскимъ міромъ, потому что все, какъ до сихъ поръ сказанное, такъ и то, что будетъ сказано впослѣдствій, есть начто иное, какъ раскрытіе этихъ поводовъ къ разрыву и попытка къ примиренію двухъ міровъ, изъ которыхъ Латино-Германскій, войдя въ союзъ съ магометанами, тѣмъ самымъ очевидно доказалъ свое отступничество отъ Бога, во имя Котораго крестились, и полное нежеланіе мира, достижимаго единственно на тѣхъ условіяхъ, которыя мы себѣ представляемъ, когда говоримъ о Тріединомъ Богъ. (Примъч. 39-е).

Славянское племя находилось относительно Латинскаго Запада и Магометанскаго Востока въ томъ же положени, какъ и Византія; и когда первый миссіонеръ Грекъ указываль въ иконѣ Страшнаго Суда на Русь, какъ на осужденную къ погибели, онъ былъ правъ, ибо погибель Руси была бы естественнымъ слѣдствіемъ подчиненія ея Латинству (какъ Польша) и еще болѣе подчиненія или усвоенія исламизма. Наказанія должны быть представляемы не только какъ трансцендентное, но и какъ имманентное дѣйствіе, т. е. каръ естественное слъдствіе. Наказаніе происходитъ, является какъ отъ художественнаго и промышленнаго идолопоклонства, такъ и, еще болѣе, когда умерщвленіе другихъ считаютъ средствомъ собственнаго спасенія (какъ въ магометанствѣ).

Подъ вліяніемъ магомстанства, благодаря которому возникло иконоборство, христіанство распалось. Ветхій Римъ воспользовался бъдствіями Константинополя и первый по чести, пожелалъ быть первымъ и по власти; въ этомъ стремленіи и скрытый смыслъ крестовыхъ походовъ, войны противъ иконоборцевъ. Будучи для папъ средствомъ къ подчиненію восточной церкви, для бароновъ средствомъ пріобрътенія новыхъ владъній, въ глазахъ простого народа крестовые походы были пріобрътеніемъ индульгенцій, подвягомъ искупленія какъ своихъ гръховъ, такъ и гръхсвъ своихъ отцовъ-

Крестовые походы, сдълавшіе центромъ стремленій Іерусалимъ, оказали вліяніе на космографію и даже на космогонію. Въ Дантовской поэмъ вся космографія и даже космогонія связаны съ положеніемъ Іерусалима; такъ паденіе Люцифера образовало гору искупленія у Іерусалима, а на

противоноложной сторонъ гору очищенія (чистилище), на вершинъ которой земной рай. Отъ подножія горы очищенія Дантъ видитъ четыре зв'єзды, образующія на южномъ неб'в Крестъ, который видібли, по его словамъ, только два человъка. Такъ переплетается въ поэмъ Данта дъйствительное съ фантастическимъ; точно также и въ путеществіяхъ, открывшихъ новые пути, фантастическія ціли переплетались съ дібіствительными. Несмотря, однако, на отводимое Дантомъ мъсто Герусалиму, - мъсто, которое должно бы дать ему главное значение въ дълъ искупления, Дантъ оказывается совершенно равнодушнымъ и къ освобожденію этого города, и къ крестовымъ походамъ. Не такъ, конечно, относились къ Герсуалиму крестоносцы; они видъли въ крестовыхъ походахъ завершение искупления, думали, что взятіемъ Герусалима искупленіе должно окончиться, долженъ наступить посладній судъ и воскресеніе, что и выражено въ легенда, по которой Императоръ свагаетъ на Масличной горъ, или на Голгоеъ, у подножія креста корону въ знакъ того, что земное оканчивается и начинается небесное. Въ основъ Дантовскаго изображенія міра лежить Аристотеле-Птоломеевская система, измЪненная подъ вліяніемъ идеи паденія; хотя также легко было-бы представить ту же систему и подъ вліяніемъ идеи искупленія, — (въ той чистотъ, которую міръ имълъ до паденія Люцифера), —и самого Люцифера (т. с. эло) изгнаннымъ изъ центра земли, къ которому все тяготъетъ, и замъненнымъ божественною силою; но къ такому представленію меньше всего была способна мстительная натура Данта и вообше католическое возэрѣніе, дорожившее адомъ гораздо больше, чЪмъ раемъ. Мщеніе для Запада было дороже всеобщаго блаженства, а потому, когда Птоломеева система была замънена Коперниканскою, не было сдълано попытки примънить идею искупленія и къ этой системъ. Въ Птоломеевой системъ земля хотя и ранимаетъ центральное мъсто, по, по своей низшей природъ, не составляетъ центра міровой дъятельности и ограничивается лишь страдательнымъ созерцаніемъ ея въ лицѣ своихъ обитателей. По Коперниканской же системъ и небесныя тъла-той же земной, тълесной, не совершенной природы, тягот вюшей, властвующей надъ нами, недовольство коею и есть двигатель челоебчества, двигатель человбческой мысли, человъческой дъятельности. Несовершенство же небесныхъ тълъ заключается во взаимномъ отчуждени, въ отсутстви разумной связи между ними. Божество по этой систем'в внімірно не по отношенію только къ землі, но и вообще къ міру, т. е. къ тъдамъ, неуправляемымъ сознаніемъ и мыслію, (падшимы), а потому и чуждымо духовной природъ Бога. Чуждость эта, чуждость Богу будетъ устранена, когда всъ тъла будутъ выраженіемъ мысли и чувства, когда весь міръ, который стоитъ между нами и Богомъ, будетъ освъщенъ сознаніемъ, управляемъ волею. Для насъ и нъть иного пути къ общенію съ Высшимъ Существомъ, кром'в такого управленія міромъ. Не отдёляя человёка отъ міра, мы можемъ сказать, что не Богъ внъміренъ, а міръ съ человъкомъ сталъ внъбоженъ (или безбоженъ), на сколько онъ это можетъ. Не Богъ оставилъ міръ, а человъкъ съ міромъ

оставиль Бога. И изъ простого народа немалая часть пилигримовь, отправившись крестоносцами, возвратились торговцами, которые, бросивъ землю, населили города; городъ же, а съ нимъ и цивилизація, -продуктъ измѣны, а обезземеление и пролетаріать — естественныя наказанія за измѣну. Съ развитіемъ городской жизни, въ которой получають такое значеніе деньги, что становятся мѣриломъ всѣхъ людскихъ отношеній, все переводится на деньги, всякая натуральная повинность замбняется денежною, стало возможнымъ за деньги пріобрътать и индульгенціи. Делжно замътить, однако, что крестовые походы были не временнымъ или мъстнымъ только явленіемъ; это было нападеніе Западной церкви на Восточную, Романо-Германскаго племени (и тогда уже вступавщаго въ союзы съ кочевниками) на Греко Славянскій міръ (Примъч. 40-е), Нападеніе вызвано было тъми различіями католиковъ и православныхъ, въ обрядахъ и жизни, которыя были выше указаны. Въ этихъ именно различіяхъ нужно искать причину страш наго избіенія Латынянъ, покровительствуемыхъ Императоромъ, въ Констаптинополъ, и еще болъе страшное избіеніе Грековъ спасшимися Латынянами на берегахъ и островахъ Эгейскаго моря въ томъ же 1182 году. Черезъ пять лътъ повторилось избіеніе, а потомъ наступило и завоеваніе Латынянами Константинополя. Эти избіенія и вообще вражда находились, безъ сомнънія, въ связи съ тъмъ обстоятельствомъ, что Латыняне захватили всю торговлю въ свои руки.

Мысль завладъть Константинополемъ родилась еще у крестоносцевъ перваго крестоваго похода. Къ счастью, она не могла быть приведена тогда въ исполнение; если же Константинополь быль бы взять въ то время Латынянами, тогда установилось бы сухопутное сообщение съ Востокомъ, морскія же силы Запада не получили бы такого развитія, а океаническія открытія (пути въ Индію) замедлились бы, т. е. и сила, и слабость Константинополя им бли одинаково всемірное значеніе. Благодаря тому, что Константинополь не былъ взять крестоносцами, Европа завела флотъ, а всябдствіе взятія его турками, Европа употребила этоть флоть на открытіе новыхъ путей, такъ что первый крестовый походъ, (переправа черезъ Босфоръ), можетъ считаться зачатіемъ открытія Америки и новыхъ путей. Крестовые походы не кончились, когда палъ Константинополь, они приняли только другое направленіе; нынъшняя борьба Англіи противъ Россіи, при явной поддержкъ Запада и въ союзъ съ магометанствомъ и кочевниками, есть тотъ же крестовый походъ, лишь снявшій съ себя маску религія. Крестовые походы, бывшіе истиною для крестьянъ и маскою для другихъ сословій, скинули эту маску, лишь только городъ получилъ ръшительное преобладаніе надъ селомъ,

Одновременно съ крестовыми походами между Восточною и Западною церквами шли пренія; и если крестовые походы разсматривать какъ борьбу Латино-Нъмецкаго племени съ Греко-Славянскимъ, которая не окончилась и до сихъ поръ, то и пренія между ними продолжаются по сіе время; и притомъ пренія эти касались и касаются не догматовъ только, а по преимуществу обряда, нравовъ, обычаевъ. Въ самомъ споръ о l'ilioque дъло шло вовсе не о догматъ, а объ одномъ лишь словъ; если бы Латыняне вмъсто filioque сказали—«отъ одного только Отца исходящаго» (вмъсто — «отъ Отца исходящаго»), то и тогда споръ могъ бы возникнутъ потому, что важно было самоволіе, выразившееся въ этой прибавкъ, сдъланной папою вопреки соборнаго ръщенія; въ этомъ самоволіи и было нарушеніе согласія, единодушія (Примъч, 41-е).

Но ведя пренія и борясь съ Византіей, Латыняне, т. е. собственно Итальянцы, боролись также и между собою, отнималии другь у друга Византійскій торгь, рынокъ; Амальфитяне, прежде другихъ сдълавшеся князьями этого рынка, были побиты Пизанцами, Пизанцевъ побили Генуээцы, а сихъ послъднихъ вытъснили Бенеціанцы. Венеціанцы воспользовались войною Генуэзцевъ съ Пизанцами и завладѣли Константинополемъ, Генуэзцы помогли Палеологамъ вытъснить Венеценіанъ. Турки отняли у Генуэзцевь всв ихъ колоніи, Изъ Генуи вышелъ также Коломбъ, хотя открытія его и не принесли польвы его соотечественникамъ, а помогли Испанцамъ. Такое вытъсненіе, побіеніе одного народа другимъ, никого не удивляетъ, считается нормальнымъ, какъ считается нормальнымъ вытъснение одного поколъния другимъ, т. е. смертность. Вся исторія есть такая же цібль истребленія. Греки побъдили Востокъ, сами были побиты Римлянами, Римляне Германцами, а Германцы?., Но прежде надо поставить вопросъ, вѣдали или не вѣдали эти народы, что они творять? Были ли эти завоеванія діломъ свободнаго вы бора? Если народъ, имъя возможность продолжить этотъ рядъ, не захочетъ быть орудіемъ слѣпой силы природы, то, конечно, всякій назоветъ такое дъло дъйствительно свободнымъ, кромъ, развъ, однихъ философовъ, которые по своей профессіи мысли придають болье значенія, чымь дыйствію. Что же удивительнаго, если въ исторіи человъческой мысли одна система вытёсняетъ другую? Истины нётъ, пока существуетъ выгёсненіе, смерть, но истина, т. е. благо, будетъ, когда не будетъ смерти.

Съ появлениемъ магометанства, объявившаго мечъ ключемъ къ раю, возведшаго войну въ религію, началась и его борьба съ христіанствомъ. Магометанство явилось какъ совершенная противоположность христіанству и вмѣстѣ какъ гроза на развратившееся общество, какъ олицетвореніе свирѣпой правды, правды безъ всякой милости; и борьба магометанства съ христіанствомъ не прекратится, какъ и магометанство не перестанетъ существовать, а будетъ имѣть успѣхъ, пока христіанство будетъ христіанствомъ только въ теоріи, а не на дѣлѣ; но христіанство и само по себѣ не избѣгнетъ гибели, если его идеальное содержаніе не найдетъ соотвѣтъ ственнаго выраженія въ его дѣятельности.

Всю борьбу магометанства съ христіанствомъ можно представить себъ, какъ одну битву, и весь міръ, какъ одну позицію. Распространеніе Испамизма внъ христіанскихъ земель было какъ бы въ громадныхъ размърахъ рекрутскій наборъ. Широкая полоса степей и пустынь, тянущихся отъ Атлантическаго океана до Великаго чрезъ Африку и Азпо, доставляла и доставляетъ безчисленный контингентъ Испамизму для борьбы его съ христіанствомъ. Кочевые народы, по своему образу жизни и по характеру, могутъ назваться по природѣ магометанами, почему нерѣдко эти два потока, южный магометанскій и сѣверный кочевой, сходились въ своемъ стремленіи къ одной цѣли; такъ передъ первымъ крестовымъ походомъ Печенѣги съ сѣвера, а Турки съ юга подошли къ Константинополю и едва не овладѣли имъ. Какъ кочевники по природѣ такъ горожане по природѣ язычники, и только земледѣльцы природные христіане. Хотя на Западѣ крестьянинъ составляетъ синонимъ язычника, по это потому, что тамъ христіанство лишь внутреннее, личное дѣло каждаго; у насъ же крестьянинъ синонимъ христіанина.

Герусалимъ, какъ бы аванлостъ, палъ почти первымъ; затъмъ подверглась нападенію и Византія, составлявшая центръ позиціи. Встрѣтивъ неудачу въ Константинополъ, магометанство двинулось на Западъ и на Востокъ, ибо Византія, ставъ одной ногой на Европейскій, другой на Азіатскій берегь, опираясь на два моря, требуеть для завосванія и для прочнаго утвержденія въ немъ, обходныхъ движеній. Правый флангъ, хотя и защищенный Средиземнымъ моремъ, былъ оттъсненъ за Лоару; но самое трудное діло выпало на долю ліваго фланга, не имівшаго никакой естественной защиты. На этомъ флангъ стояло Славянство, которому и пришлось выдержать борьбу не только съ Арабскимъ Исламомъ, но и съ монгольскимъ монотеизмомъ, имѣвшимъ свой коранъ, т. н. «Ясу», въ которой война д\*лается особымъ видомъ охоты, облавами на отдъльные народы. Западъ видитъ въ Монголахъ выходцевъ изъ Тартара, а Будлизмъ признаетъ въ Чингизъ особое воплощение для искоренения неправдъ на землв. (Алтанъ-Тобчи, - Золотое сокращение), (Примвч. 42-е). Послъ первыхъ усибховъ магометанъ почти по всей линіи наступаетъ затишье, во время котораго разръщился иконоборческій споръ и произошло раздъленіе церк-Въ VII въкъ, когда Исламъ торжествовалъ на Запаль, въ это время на дальнемъ Востокъ Китай, усилившійся при династіи «Танъ», поражаль восточный Туранъ, къ концу же Х-го въка Византія побъдила Исламъ, отвоевала Палестину, грозила самой Аравіи; въ это время Турки, явились на помощь Исламу, и явились они потому, что Памиръ, укръпленный Александромъ, не былъ удержанъ Греками, не былъ возврашенъ и Римлянами, какъ желалъ этого Цезарь. Вышеозначенный фактъ торжества Византіи, благодаря мизсвизантизму ученыхъ, не выставляется въ надлежащемъ свътъ и потому мало кому извъстенъ. Тогда-то и начинается наступленіе со стороны Западныхъ христіанъ, которые при первомъ натискії успівли выбить магометанъ даже изъ Терусалима. Но магометане скоро оправились и отбили все отнятое было у нихъ Западными христіанами; эти послъдніе дълали потомъ еще нъсколько аттакъ, но всъ онъ кончились неудачно. Въ это же время магометане имъли большой успъхъ и на извомъ флангъ христіанъ, гдв они покорили своему игу всю Россію (собственно татары, покорившіе Россію, не были сначала магометанами, но они были кочевники). Всябдствіе движеній на помощь Исламу тюркскихъ племень, жившихъ въ восточныхъ степяхъ на западъ и на югь, а потомъ и на съвеов отъ пустыни Шамо, поднимаются, наконецъ, и Монголы (Темучинъ). Въ самомъ Кита в (въ Х-мъ въкъ) центръ политическаго тяготънія міра переносится съ Запада на Востокъ, изъ Чинъ-Аня въ Пекинъ. (Этотъ поворотъ Китая приближение его къ морю, облегчалъ доступъ къ нему съ океана и съ съвера черезъ Сибирь. Удаленіе отъ запада на самый край востока, трудность сухопутнаго странствованія на этотъ дальній востокъ, не могли не возбудить мысли о морскомъ пути и даже о достижени Китая съ Запада). Монголы, хотя и безрарлично относились и къ исламу, и къ христіанству, но при движеній на Западъ, обращались въ магометанство, потому мы и должны смотръть на нихъ, какъ на союзниковъ Ислама. Когда Западные христіане должны были отступить, оставить всё свои завоеванія передъ центромъ позиціи, магометане, какь и въ началѣ, опять стали направлять свои удары на самый центръ ся, на Византію; но прорвать центръ, взять Константинополь, а также подчинить себъ Индію (Тимуръ, Баберъ) магометане могли только послѣ продолжительныхъ и громадныхъ усилій, которыя какъ бы ослабили ихъ фланги, потому что около этого же времени магометане были оттвенены съ одной стороны Западными христіанами за Гибралтарь, а съ другой Россія освободилась отъ ихъ ига. К-поль могъ быть взятъ благодаря лишь тому, что магометанство завладъло всъмъ востокомъ Европы, а Западъ былъ безсиленъ по причинъ разъединенія, такъ что Турція нашла въ немъ даже союзниковъ вълицъ протестантовъ и французовъ. Взятів Константинополя имѣло важныя послъдствія на весь дальнъйшій ходъ битвы; оно затруднило прямое сообщеніе Запада съ Востокомъ и Ствера съ Югомъ; поэтому съ этого момента и начинается движеніе западныхъ христіанъ на югь, западъ (и даже сѣверъ), которыя и привели ихъ двумя путями, вокругъ Африки и чрезъ Америку, къ Индіи, т. е. къ тому же магометанству, только съ другой уже стороны, съ тыла.

Такимъ образомъ, на всѣ эти движенія можно смотрѣть, какъ на обходъ позиціи магометань съ тыла, каковыми они въ началѣ и были, при чемъ на Америку слѣдуетъ смотрѣть какъ на станцію по пути къ Магометанскому востоку, какъ на резервъ для осуществленія христіанскаго еди нства какъ на новую Европу, идущую рука объ руку со старою къ той же общей цѣли, которая выразилась въ постоянной борьбѣ съ магометанствомъ. (Примѣч. 43-е).

Самъ Колумбъ объяснялъ свое путеществіе въ Индію съ Запада необходимостью открыть всю землю для проповъданія Евангелія и чтобы возвратить Св. Градъ церкви; во имя того же и папы призывали на помощь къ Португальцамъ, открывшимъ свой походъ противъ Мавровъ Африки, который и привелъ ихъ потомъ къ Индіи; и когда Египетскій Султанъ грозилъ Португальцамъ разореніемъ Святыхъ мѣстъ, если они не оставятъ своихъ завоеваній, Португальцы грозили тъмъ же Меккъ и Мединъ.

Исламизмъ, опираясь однимъ флангомъ на Западный, а другимъ на Восточный океаны, для своего обхода требовалъ кругосвътнаго плаванія; такимъ образомъ, давоеваніемъ центра, т. е. К-поля, Исламизмъ вызвалъ открытіе всего земного шара; открытіе же это должно было прекратить исканіе на землѣ ада и рая, жилища предковъ, и самые крестовые походы въ смыслъ освобожденія душъ изъ чистилища. Но что же должно было сдълаться съ этимъ исконнымъ, - (существующимъ въ народъ еще до сихъ поръ и извращенномъ въ высшемъ сословіи), изначальнымъ стремленіемъ, которое во всёхъ путешествіяхъ въ отдаленныя страны видёло хожденіе въ страну умершихъ, которое и въ крестовыхъ походахъ и во всякомъ дблъ видъло отеческое дъло? что должно было сдълаться съ этимъ стремденіемъ, которое не можетъ же исчезнуть, пока существуютъ смерть и утраты? Съ открытіемъ земного шара негдѣ больше искать страны умершихъ, въ которой они находились бы въ полуживомъ, или какомъ бы то ни было, состояній; намъ остается искать ихъ въ жизни, которую они передали намъ, и въ оставниемся отъ нихъ прахъ, возвращенномъ землъ, которая теперь открыта со всёхъ сторонъ для совокупнаго нашего на нее дъйствія; иначе сказать: исканіе страны умершихъ должно бы превратиться въ собираніе для воскрешенія ихъ, крестовые же походы должны получить прямое значеніе освобожденія того центра, гді должень выработаться проектъ сказаннаго дъйствія на земной шарь и гдф необходимо согредоточить направленіе этихъ дійствій. Такимъ образомъ, открытіе земного шара указывало человъчеству дъятельность, недостатокъ которой дълаетъ христіанство теоріею, и ограничивая поб'їду его надъязычествомъ областью мысли, олицетворенія, не даваль м'вста христіанству в'ь жизни. Такое умозрительное направленіе и было поражено въ паденіи Константинополя, чёмъ не окончился, однако, ни тысячелётній теологическій диспутъ, ни тысячел'втнее ожиданіе кончины міра.

Результатъ означеннаго обходнаго движенія, - открытіе земного шара есть исполнение завъщания древняго міра, хранившагося въ Константинополь, этомъ последнемъ его представитель. Древній міръ, остановившись у Атлантическаго океана, былъ твердо уб'вжденъ въ возможности кругосвътнаго обхода, и если не совершилъ его самъ, то лишь по причинѣ начавшихся варварскихъ нашествій. Завъщаніе древняго міра тъмъ болъе обязательно, что оно не имъетъ юридическаго, т. е. внъшне-принудительнаго характера; только върность отцамъ и братьямъ требуетъ исполпеція этого завъщанія. Нашему въку, ограничивающему себя мелкими дъ лами, т. е. частными или общественными, покажется страннымъ, наивнымъ подчинять свою судьбу, опредблять двятельность народовъ (то, что называется политикою) зав'ящаніемъ, покажется наивнымъ принимать участіе въ общемъ дълъ, признавать, что единство имъетъ не отвлеченное значеніе, что христіанство, или единство, не пустое слово, не космополитизмъ, т. е. дешевый, легкій способъ сознавать себя гражданиномъ всего міра, не будучи имъ въ дъйствительности, - покажется наивнымъ видъть въ христіанствъ общес дъло, которое, въ отношеніи варваровъ, задержавшихъ древній міръ на пути къ открытію новаго, и положившихъ конецъ древнему міру віятіемъ Константицополя, должно быть, согласно зав'єщанію, д'яйствіемъ противъ варваровъ, кочевниковъ. Однако такое дъйствіе не можетъ быть оскорбленіемъ общихъ нашихъ съ кочевыми, или магометанскими, племенами предковъ, потому что оно есть содъйствіе только къ обезоруженію этихъ племенъ и къ освобожденію Константинополя. Ни Америка, ни Австралія не могуть, не должны отказываться отъ исполненія завъщанія, оставленнаго древнимъ міромъ, потому что въ немъ заключается обшее, т. е. праотеческое, двло, а никакая отдаленность не избавляеть отъ участія въ таковомъ, т. е. отъ исполненія долга. Названіе «Новый» св'єть вовсе не значитъ отречение отъ стараго; новый значитъ същовний, т. е. выражаетъ долгъ къ старому, отцовскому континенту; и этоть долгъ не ограничивается отношеніемъ колоній къ метрополіи, а если ближайшіе предки жителей Новаго свъта (для Америки Пуритане) и видъли въ христіанствѣ только свободу, т. с. отреченіе отъ прошедшаго, разрушеніе свя ви, соединявшей ихъ со старымъ свътомъ, то на ихъ потомкахъ лежитъ обязанность возстановить эту связь, а не поддерживать ученіе, очевидно не согласное съ христіанствомъ, ибо христіанство есть собираніе, а не разъединеніс, а также и не подчиненіе, котораго добивается католициомъ (При. мъчание 44-е).

Католическое дело, или литургія, понимая подъ этимъ словомъ и то, что совершается внутри храма (молитвы, покаяніе и самая месса) и внѣ храма (дёла, имёющія искупительную силу заслуги, какъ-то: крестовые походы, войны противъ еретиковъ, борьба противъ свътской власти для возвышенія папской, строеніе храмовъ, монастырей и, вообще, все средневъковое искусство), есть вся исторія Запада до XVI въка, когда всъ эти дъла, насколько возможно, замънились денежными пожертвованіями, которымъ приписывалась сила искупительной жертвы, дававшей индульгенцію, прощеніе (Прим'вч. 45-е). Теорія этой литургій есть вся богословская система католицизма, обнимавшая не только вивщнюю, но и внутреннюю исторію Запада, признававшая за исчисленными ділами спасительную силу заслуги; а изъ этого догмата вытекали вст другіе; изъ него же слъдовало и представление Бога, какъ правосуднаго, о которомъ Лютеръ говорилъ: «я не могъ выносить этого слова - «правосудіе - Божіе»; «я не любилъ этого Бога справедливаго и святого, который наказываетъ гръшника». Я тайно негодоваль на него, ненавидёль его, за то, что, не довольствуясь запугиваніемъ закономъ и бъдствіями жизни насъ, его бъдныхъ твореній, уже спубленныхъ первороднымъ првхомъ, онъ увеличиваль наши страданія еще Евангеліемъ». Изъ того же догмата вытекаетъ и ученіе о лицѣ Іисуса Христа; что-бы понять, какъ представленъ былъ Христосъ въ этомъ ученіи, основанномъ на требованіи заслугъ, достаточно привести слова Лютера, что онъ въ дътствъ блъднъль отъ страха призимени только Христа. Ученіе объ адв, чистилищь, рав, все это было также въ теснвишей связи съ

ученіемъ о заслугамъ. Но какъ ни велико било вліяніе папизма, всегда были и на самомъ Западъ не подчинявшіеся или протестовавшіе противъ него (Примѣч. 46-е). Можно даже сказать, что въ каждомъ западномъ человъкъ оставалось что то не удовлетворявшееся этимъ дъломъ, протестовавшее противъ него. Эту литургію можно назвать литургією заслуги, которая даеть спасеніе; но она не была сама дізломъ спасительнымъ, не была литургією возстановленія, воскрещенія. Протестантизмъ началъ съ литургія вившией, почти сократившейся въ индульгенцію несмотря на Турецкую грозу, (которая потому и не могла соединить противъ себя весь Запаль, что нашли болъе легкій способъ спасенія, чъмъ борьба съ Турками), и только затъмъ уже приступилъ къ преобразованію, или, върнісь, къ отрицанію мессы, «Но если месса», говорить протестанть — историкъ, «упьжала Господа, то она возвышала священника, облекая его неизсякасмымъ могуществомъ воспроизводить по своему желаню, собственными руками, Господа Творца. Церковь, казалось, существовала тогда не для пропов'вданія Евангелія, а единственно для воспроизведенія въ ней тівлесно Христа. Римскій первосвященникъ, самые незначительные служители котораго создавали по своему произволу тёло Бога, присвоилъ себъ духовное сокровище, изъ котораго онъ извлекалъ также произвольно индульгенціи для прошенія душъ». Съ этимъ отрицаніемъ мессы связано совершенное измѣненіе богослорскаго ученія, полагавшаго теперь спасеніе только въ одной въръ и ставившаго такимъ образомъ виъ спасения всъхъ, кто не имълъ въры, или не признавалъ ее единственно спасительною, т. е. весь языческій міръ, древній и новый, и даже весь христіанскій, не согласный съ протестантами. Протестантство съ своимъ оправданіемъ одною только вѣрою не могло, въ концъ концовъ, не придти къ самообожанію. «Въ этомъ одномъ словъ (credo)», говоритъ Гегель, «высказана широкая мысль о свобод'в субъективнаго сознанія и о блаженств'в внутренней сознательной жизни. Этимъ «credo» писпровергнутъ всякій вившній авторитеть. въкъ оправдывается върою, а не дълами, слъдовательно, не вившнимъ, а внутреннимъ образомъ и безъ всякаго вибшияго посредства». Христосъ мой дъйствительный Спаситель, если его заслуги становятся предметомъ моего чувства или, върнъе, моей мысли, «Мысли о дълъ опасонія, и оно будетъ твоимъ достояніемъ!». Останавливаясь исключительно на своемъ личномъ внутреннемъ, протестантъ естественно замыкался въ немъ и строиль изъ него цълый міръ, перснося въ себя и видимую природу, и само Божество.

Протестантскій субъективизмъ превратился въ абсолютизмъ личнаго мышленія, а христіанская идея въ пантеизмъ или антропотеизмъ (Право разума и личнаго возгрѣнія; неприкосновенность права личности въ области религіи).

Но въра сама по себъ не можетъ быть спасительна; только дълозахватывающее всю душу, можетъ произвести нравственный переворотъ, и своекорыстнаго превратить въ самоотверженнаго. И въ протестантизмъ не въра вдохновляда, увлекала, оживляда; у самого Лютера существенною была не мысль, что праведный върою будеть живъ, а то, что проповъдание этой мысли онъ сдвлаль «двломъ» своей жизни, что и подтверждается даже собственными его словами: «Если вы не будете всфять сердцемъ противоборствовать нечестивому папскому правительству, вы не можете спастись». Было, слъдовательно, и протестантское дъло, только оно состояло изъ отрицанія, изъ борьбы, отдібленія и внутренняго разъединенія личностей Католическое дѣло было искаженіемъ общаго, или литургін; но отрицая, не соглашаясь на искаженіе, нельзя же было отрицать самого діла. Пооповівданіе означенной мысли, (что праведный живъ будеть вѣрою), только казалось дъломъ, ибо состояло лишь въ отрицаніи всей католической вивш ности, обрядовъ, таинствъ, постовъ, монашескаго аскетизма, состояло въ отвобожденій человічка отъ общаго діла, въ лишеній его общей ціли. Доказательствомъ того, что имълось въ виду не снасеніе только върою, можетъ служить уничтожено праздниковъ и монашества; т. е. того, что наиболъе могло послужить къ спасенно върою, чрезъ одно соверцание. «О, человъкъ», говоритъ Лютеръ, «представь себъ Христа и созерцай, какъ въ Немъ Богъ показываетъ тебъ свое милосердіе безъ всякой съ твоей стороны заслуги». Если отъ такого представленія, соверцанія, зависить спасеніе человъка, то человъкъ долженъ вполнъ отдаться совершание или же какъ можно чаще отдаваться ему; впрочемь, даже и такое ограничение не можетъ быть допущено и доказываетъ лишь противоръчіе, заключающееся въ самомъ учени о спасени върою. Спасеню всецъло отдаваться можно лишь тогда, когда всякое дъло обращено будеть въ средство спасенія; отдаваться же спасенію только слегка, значить, лишить его всякаго значенія. А между тъмъ. Лютеръ старается отнять у человъка время, уничтожить праздники, когда человъкъ могъ бы отдаться единственно этому спасительному созерцанію, и уничтожаєть монашество, т. с. такое состояніе людей, въ которомъ человікъ и можетъ только поставить своею исключительною цълью созерцаніе, ведущее ко спасенію.

Вышедшее изъ Константинополя, по надени его, возрожденное знаніе подрывало ученіе о Троиців, какъ теорію, а также и ученіе о воскресеніи, но о воскресеніи трансцендентномъ, такъ какъ другого еще не знали; о трансцендентномъ же воскресеніи полагалось, что оно произойдетъ не тогда, когда воля человівческая подчинитъ себя волів Божественной, а наоборотъ, когда противленіе Божественной волів достигнетъ высшей степени, т. е. думали, что воскрешеніе должно явиться какъ наказаніе, а потому оно и возбуждало страхъ. Имманентное же носкресеніе необходимымъ условіемъ поставляетъ подчиненіе человівческой воли волів Бежественной, и при этомъ воскрешеніи не можетъ быть такой странности, какъ при трансцендентномъ, при коемъ воскрешеніг, т. е. избавленіе отъ всівхъ золъ, возвращеніе всівхъ утратъ, является карою,

Мысль Западно-Европейская берегъ свое начало въ Константинополѣ; она выходитъ оттуда въ видъ теоріи сперва догматической, а потомъ кри-

тической, и когда, по естественному ходу, сознаетъ себя проектомъ, въ кеторомъ объединится догматическая мысль съ критической, тогда почувствуется нужда въ центръ, или средоточіи для общей дъятельности и тогда никакая сила не въ состояни будетъ уже удержать Царь-Градъ въ рукахъ Турокъ Нужно признать лишь, что наука не мысль только, и тогда сознаніе, что исторія Константинополя есть исторія всего міра, будеть и сознательнымъ дъйствіемъ и всъ мыслящіе, даже въ самой Турціи, будутъ тогда за освобождение К поля отъ турокъ и за предотвращение на него всякихъ покушеній со стороны Востока Запада, Съвера и проч. Пока же съ Константинополемъ мы соединяемъ понятіе о метафизическихъ преніяхъ, о мертвой обрядности, до тъхъ поръ онъ не будетъ представлять для насъ ничего привлекательнаго и едва ли будетъ освобожденъ. Если Греція освобрждена, то не обязана ли она этимъ той симпатіи, которую судьба древней Эллады возбуждала въ Западныхъ Европейцахъ, образъ и подобіс которой Западная Европа носить на самой себъ. Но обходныя движенія Западныхъ христіант, приведшія ихъ къ открытію земного шара, привели ихъ также и къ богатымъ странамъ Индіи, которыя соблазнили, подкупили Западъ. Крестовые походы обращаются тогда въ торговые, изъ рыцарскихъ въ меркантильные (Подъ именемъ Запада разумъется верхній слой, городъ; собственно, земледъльческій слой быль совершенно подавлень и не могъ подавать своего голоса въ этомъ дѣлѣ). Крестовые походы, служивщіе выраженіемъ всего средневъковаго міросозерцанія, сдълались въ XVIII въкъ предметомъ ъдкихъ насмъшекъ. Такимъ переходомъ Европа отрекалась отъ своей юности, дълалась положительною. Съ того момента, какъ обходныя движенія привели Западныхъ христіанъ къ Индіи, на первомъ планъ, вмъсто общаго дъла, были поставлены выгода и польза, личный и народный интересъ, свобода мысли, свобода дъйствія, и все это было лишь освобожденіемъ отъ долга, изміною христіанскому союзу, единству; традиціи, преданія порваны, обозваны предразсудками, потому что напоминали сбъ измънъ, въ которой хотъли оправдаться; но подъ именемъ предразсудковъ изгонялись собственно совъсть и долгъ. Понятно, что реформація (протестантизмъ) и революція, возведшія либерализмъ, иначе освобожденіе отъ сбщаго, отеческаго долга и совісти, въ принциців, суть величайшія преступленія. (Хотя и феодализмъ, вызвавшій революцію, и папство, противъ котораго возсталъ протестантизмъ, не были благомъ, но таково уже свойство слітого развитія, переходить отъ одной крайности въ другую, отъ одного зла къ другому, еще горшему). Протестантизмъ, т. е. оправданіе только върою (оправданіе върою, искупленіе, есть отвлеченная форма воскрешенія), могь касаться только личности, взятой въ отдельности. Такое оправдане могло быть только для себя и достигалось внутреннимъ лишь расположениемъ, оно не могло простираться на отцовъи вообще на прошедшія поколівнія, а потому, діблало ненужными индульгенціи, чёмъ бы он'є ни пріобр'єтались; денежною ли то платою или крестовыми походами; такимъ образомъ, протестантизмъ двлалъ невозможными и самые эти походы.

Воэрожденіе наукъ и искусствъ, или освобожденіе человѣческой мысли и художественнаго чувства отъ служенія религіи (измѣнившей, правда, вълицѣ кътолицизма, единству и не возгратившейся къ нему вълицѣ протестантизма, (Примѣч. 47), повергло человѣческую мысль въ новое рабство, несравненно худшее прежняго, въ рабство торгово-промышленному духу, сдѣлало изъ нея служанку роскоши, чувственныхъ наглажденій, обратило въ адвоката всяческихъ измѣнъ. Словомъ, возрожденіе въ такомъ видѣ наукъ и вскусствъ есть профанація человѣческаго разума и чувства.

Управленіе вышесказанными обходными движеніями переходило изъ рукъ Испанцевъ и Португальцевъ въ руки Французовъ и Голландцевъ и, наконецъ, перешло въ руки Англичанъ. Слабые Португальцы не могли, конечно, думать о полномъ обезпеченій за собою пути въ Индію покореніемъ Константинополя, и въ видахъ такого обезпеченія мечтали обратить теченіе Нила въ Чермное море (Альбукеркъ). Несмотря на то, что Португальцы заняли выходы Аравійскаго и Персидскаго заливовъ, вступили въ союзъ съ врагомъ Константинопольскаго Падишаха Шахомъ Персидскимъ, они не избавились отъ нашестнія Турецкаго флота, осаждавщаго даже Діу, Не имѣя силъ обезпечить за собою обладаніе своими Индійскими владъніями покореніемъ Константинополя, Португальцы вскор'в потеряли всякое значеніе и большая часть ихъ владвий, а также и сама Португалія, была присоеди: нена къ Испаніи, которая и проложила себѣ путь къ Индіи вокругъ Америки, тогда какъ Португальцы владъли путемъ лишь вокругъ Африки, Магеллановскій путь вокругъ Америки, котя и длиннѣе сравнительно съ Васкоде Гамовскимъ, но на послъднемъ, со времени завоеванія Турками Египта, выступиль магометанскій флотъ; первый же быль совершенно свободенъ. Однако, даже Моллукскіе острова, по словамъ Пигафеты, участника Магеллановской экспедиціи, лѣтъ за 50 до нея (1520) были заняты магометанами, или Маврами, какъ онъ ихъ называетъ, которые и ввели тамъ свою религію. Подойдя къ Моллукскимъ островамъ съ другой стороны, Магелланъ на основани папской буллы доказывалъ, что они должны принадлежать Испаніи, а не Португаліи. Испанцы посл'є поб'єды при Лепанто думали идти на Константинополь, обладаніе коимъ укрѣпило бы ихъ значеніе, но это не могло быть осуществлено, (по митию герцога Альбы, высказанному по поводу побъды при Лепанто, - всякое предпріятіе противъ Константинополя окончится неудачею, если не будетъ поддержано общею коалицією христіанскихъ державъ), и Испанія уступаетъ свое первенство Голландцамъ и Французамъ, (Примъч. 48 е). Французы, хотя и вели войны непосредственно съ Голландією и Англією изъ за обладанія путями въ Индію, однако сознавали, что полная поб'їда можеть быть одержана только на востокв; такъ, по проекту Лейбница, Голландію можно побідить лишь въ Египтъ, и Франція не разъ поміншийла объ исполненій этого проекта (Шуавель); къ практическому же осуществленю его решился приступить только Вонапартъ: и когда первый полководецъ Европы отправлялся въ

Египеть, первый дипломать Европы назначался вь Константинополь, нбо, только обезнечивъ себя союзомъ съ Византіею, или Стамбуломъ, если уже не покоривъ его, можно было предпринять крестовые походы на Палестину и торговые на Египетъ. Преслъдуя торговыя, эгоистическія цѣли, забывъ первоначальный смыслъ крестовыхъ походовъ, Западные народы вынуждаются, однако, политическою, если уже не религозною необходимостью постоянно обращать взоры на Константинополь. Совершая обходныя движенія, нельзя, конечно, было не позаботиться о сохраненій спобщеній со своимъ базисомъ, со своимъ отечествомъ, т. е. о сухопутной дорогъ, которая могла идти только чрезъ Константинополь, Константинополь былъ центромъ, куда все стремилось, гдф сходились самыя разнообразныя направленія. Сюда направлялся и Исламизмъ съ самаго своего зарожденія, а равоевавъ Константинополь, онъ назвалъ его, хотя и преждевременно, «полнотою Ислама» (Стамбулъ). И папство надъялось достигнуть полноты чрезъ порабощение себъ Константинополя; папство и достигло высшей степени своего могущества, когда завладбло въ лицф крестоносцевъ Константинополемъ, но удержаться въ немъ оно не смогло. Въ возстановленіи или, правильнъе, въ узурпаціи Западомъ Императорскаго достоинства также скрывались притязанія на Царь-Градь, законных правь на который гораздо больше имъетъ Россія и вообще Славянскій міръ, законныхъ правъ, впрочемъ, не на обладаніе имъ, а на освобожденіе его. Нераздівльное обладаніе Константинополемъ было бы также візнцомъ и торгово промышленнаго могущества Англіи. Однако и Англія не удержалась бы въ немъ... Прочнаго, безспорнаго обладанія надъ Царе-Градомъ не можеть получить ни Востокъ (напр. Исламъ), потому что противъ него будетъ Западъ, ни Западъ. Константизоноль безспорно можетъ принадлежать только всемъ народамъ, миру всего міра, той истинів, которию Византія знала лишь въ видъ догмата.

Англія, взявъ въ свои руки морскіе пути сообщенія, овладъвъ встми почти колоніями Франціи, лишила посибднюю возможности отдавать избытокъ населенія въ свои колоніи, въ Новыя, такъ сказать, Франціи, и тъмъ самымъ сдълалась виновницею всъхъ революціонныхъ смутъ, порожденныхъ именно скопленіемъ населенія, невозможностью выділять изъ него самые безпокойные элементы, для которыхъ колонизація могла бы быть отводомъ. Наполеонъ, подавивъ реколюціонную смуту, направилъ всю свою дъятельность на борьбу съ Англіей, поставилъ своею цълью уничтожить ея морское могущество и этимъ, конечно, была бы достигнута Францією возможность избавиться отъ новыхъ революцій, устроивъ колонизацію. Бонапартъ, какъ и Талейрапъ, чтобы избавиться отъ внутреннихъ смутъ, считаль нужнымъ дать исходъ дъятельности наиболье безпокойбхъ элементовъ населенія, указавъ имъ на цёли внё страны; такъ смотрёла на это и Директорія, даже удаляя въ Египеть самого Бонапарта, какъ наиболве безпокойнаго. Но замънить внъшними войнами войны внутреннія, значить ли разръщить вопросъ? Египетскій походъ не могъ имъть успъха, пока Анг-

лія владъла морями, а Франція не овладъла еще сухопутною дорогою въ Египетъ и далъе въ Индію, которая, какъ сказано, могла идти только чрезъ Константинополь, такъ какъ эта дорога, будучи кратчайшею, вмбств съ твыъ господствуетъ надъ дорогами чрезъ Сирію и Египетъ, чрезъ Аравійскій и Персидскій заливы. (Бонапарть думаль о завоеваніи Египта, откуда могъ подать помощь врагамъ Англичанъ въ Индіи, въ качествъ друга Турокъ; и объявляя себя почитателемъ Магомета, онъ быль вынужденъ, однако, идти на Турокъ и подвигаться къ Константипополю. По ироній судьбы торговый походъ обратился въ крестовий; къ счастью Бонапарта, побъда на этотъ разъ оставила его и онъ не сдълался невольнымъ освободителемы Герусалима). Но чтобы овладъты Константинополемъ, нужно было покорить не телько всю Европу, но и Россію, которая, какъ и Египетъ, могла бы быть виъстъ и станцією къ Индіи. Такимъ образомъ на всь войны Наполеона можно смотръть, какъ на авангардныя дъла, ведния его къ Константинополю, вторжение же въ Россію было генеральною битвою, которая должна была открыть ему дорогу, если не самыя ворота Константипополя, обладаніе которымъ могло бы дать ему окончательный поревѣсъ надъ Англіею и возможность удержать за собою Индію,

При совершеніи обходнаго движенія образовался новый взглядъ, вовыя возарвнія, т е. философія Запада. Ученіе о паденіи замвнилось ученіемъ о прогрессів, хотя этотъ прогрессь и быль паденіемъ. Языческій взглядъ, происшедний изъ знакомства съ древнимъ міромъ, получилъ новую силу, новыя орудія для борьбы съ католицизмомъ и протестантизмомъ или, вообще, съ западнымъ христіанствомъ. Восточное же христіанство, Византійское, считалось ниже всякой критики. (Примъч. 49-е). Естественная религія, естественное право были плодомъ первыхъ впечатлібній, перваго поверхностнаго знакомства съ явленіями жизни, встръченными на новооткрытыхъ путяхъ, съ жизнью дикарей, этихъ невинныхъ, какъ казалось, дътей природы. Китайскій деизмъ, индифферентизмъ, терпимость, Индійская тримурти, аватары (воплощенія), Буддійская нравственность, все это сдълалось орудіемъ для борьбы съ религією и старымъ порядкомъ. Результатомъ этого поверхностнаго знакомства былъ періодъ, начавшійся 1789-мъ годомъ, который однако не былъ починомъ переворота, революцією, а лишь заключеніємь переворота, начавшагося выдібленіємь изь народа классовъ мыслящихъ, отдъленіемъ ихъ отъ дъйствующихъ. Означенный періодъ видѣлъ эло въ предразсудкахъ и суевъріяхъ и въ основанномъ на нихъ общественномъ устроиствъ, а потому задачею его было казнить суевъріе, но при этомъ казнилось и основательное знаніе. Легковъріе и легкомысліе лежали въ основъ всего этого переворота; это же легкомысліе было и «богинею разума» террористовъ. (При менъе поверхностномъ изученій «Австралійская идиллія» исчезла, Буддизмъ, какъ оказалось, поучалъ пессимизму, а Китай показаль, какая будущность ожидаеть техь, кто промышленность поставилъ исключительною целью).

На средневъковую Европу (Западную) нужно смотръть какъ на со-

вершавшую постоянный крестовый походь, «очистительное таинство, военное покаяніе», по выраженію Мори («Похвальное слово Людовику Святому»), какъ на создавшую рыцарство, дворянство, которое свое благородство основывало на подвигахъ въ Палестинъ, увъковъченныхъ гербами. Новая же Европа, совершая обходное движеніе, создасть, благодаря забвенію цъли, капиталистовъ и пролетаріевъ, истребляетъ на своемъ пути дикарей, грабитъ Индію и Китай, и въ тоже время выноситъ изъ такого обхода сознаніе чистоты и невинности, отрицаніе паденія, и производитъ, въ силу этого сознанія, переворотъ. Это походъ не покаянія, а признанія себя правыми.

Превращенію обходных движеній въ меркантильныя, совершенію измѣны, способствовало ослабленіе Исламизма и вообще прекращеніе нашествій, благодаря сильному земледѣльческому государству, создавшемуся на путях слѣдованія кочевых нашествій, не напоминавших болѣе объ общемъ долгѣ, т. е. о христіанствѣ (религія же, которая не требуетъ дѣла или требуетъ его очень мало, можетъ считаться мертвою или умирающею); ослабленіе Исламизма дѣлало, казалось, не нужными ни прямыя, ни обходныя противъ него движенія. Слѣдствіями такой измѣны были: 1) имущественное неравенство, прямое слѣдствіе меркантилизма, подъ вліяніємъ котораго патріархальный характеръ феодализма сдѣлался невыносимымъ; и 2) мысль о чистотѣ человъческой природы (т. е. отрицаніе паденія и необходимости искупленія, или всего христіанства), нашедшая себѣ подтвержденіе въ обходныхъ движеніяхъ изъ поверхностнаго знакомства съ дикарями.

Когда Англичане лишили Францію заправленія (гегемоніи) обходными движеніями, т. е. большей части колоній, тогда постепенное измѣненіе приняло характеръ взрыва, измѣна превратилась въ вѣроломство (хотя и тѣ, противъ кого оно было направлено, не оставались вѣрными обшему, отеческому долгу). Взрывъ (революція) произведенъ былъ людьми непризнававшими солидарности между живущими (настоящимъ) и умершими (прошлымъ), т. е. не сынами, а гражданами, купцами, признававшими себя чистыми и невинными, и обвинявшими только власть, которая будто бы насильственно поставила ихъ въ отношенія несвойственныя ихъ чистой природѣ.

Все совершенное энцеклопедистами и ихъ предшественниками можетъ быть названо превращениемъ поминальной трапезы въ банкетъ, въ салонныя бесъды; это въродомство, совершенное съ изумительнымъ легкомысліемъ. Для этого не требовалось ни продолжительныхъ изслъдованій, ни глубокого изученія, киторое въ данномъждучар ограничивались бъглымъ обзоромъ, мимолетнымъ взглядомъ, чтобы ставить свои ръщенія о самыхъ важныхъ для человъка вопросахъ, и при этомъ легкомысліе достается на долю философовъ, а въроломство совершено исторіею, превратившею патріархально-земледъльческій бытъ въ городской. Все это отрицательное міросорерцаніе выработано въ салонныхъ разговорахъ, шутя, въ видъ остро-

умныхъ выходокъ, это отрицаніе безъ боли, потому что чувства сыновней любви, любви къ отцамъ, уже давно не было въ сердцахъ.

Поминальная трапеза основана на памяти объ отцахъ, на въръ въ вагробисе существование, банкеты же на забвении отцовъ, на отрицании безсмертія. Поминальная трапеза была жертвою за живыхъ и умершихъ, пищею для живыхъ и умершихъ, или же простою формальностью, какъ ныпъ. Банкетъ-веселый пиръ, гдъ отрицаніе безсмертія было побужденіемъ не терять минуты наслажденія; эти банкеты, "dejeaners" и "soupers", потому уже были веселыми, что забывши умершихъ, забыли и о своей неправости, о наслъдственныхъ порокахъ. Для поминальной трапезы хлъбъ и вино имъли священное значеніе; они были условіями бытія, существованія; для банкета же - это не болъе, какъ предметъ наслажденія. Банкетные философы считали себя въ правѣ вести раскошную жизпь, ибо они, кажется, были увърены, что виною бъдности-христіанство, которое проповъдуетъ аскетизмъ въ настоящемъ и блаженство въ будущемъ, а не они сами, живушіе въ роскоши. Они принимали эту роскошь, какъ справедливое вознаграждение за то, что предметомъ салонныхъ бестдъ было такое же, т. е. роскошное будущее для всъхъ живущихъ. Тъмъ не менъе, эти салонные банкеты, это отрицательное направленіе им'ёло значеніе протеста противъ храма, замънившаго церковъ, противъ литургіи, обратившейся въ службу, воскрешавшую будто бы въ своихъ мессахъ. Христа; жизнь не могла бы такъ извратиться, если бы христіанство вошло въ жизнь, стало единымъ общимъ для всёхъ сыновъ и дочерей человъческихъ двломъ. До какой степени вышеозначенное направленіе не понимало предшествующаго, которое отрицали, лучше всего можетъ показать толкованіе открытыхъ поздиве Египетскихъ памятниковъ. Сцены обыденной жизниизображенныя въ Египетскихъ могилахт, принимались или за біографическія картины, или же за изображеніе того блаженства, конмъ наслаждались умершіе въ загробной жизни. Судя по себъ (и это неотъемлемая, характеристическая черта нашего времени), думали, что и Египтяне также заботились о существованіи въ намяти, о номинальномъ существованіи, были также тщеславны, также желали только казаться, а не быть; но тщательное изучение не подтвердило такого толкования: на всъ эти изображенія Египтяне смотр'єли, какъ на д'в'йствителное средство, приписывали имъ дъйствительную силу поддерживать жизнь умершихъ въ загробномъ міръ. Такая забота о предкахъ была принадлежностью всъхъ первобытныхъ народовъ и сохранилась, болѣе или менѣе, даже до настоящаго времени у всёхъ земледёльческихъ народовъ: самая евхаристія въ народномъ пониманіи есть поминальная трапеза, которая им'ветъ дібиствительную силу облегчат тумершихъ, или же, какъ прежде думали, питать ихъ.

Изъ превращенія поминальныхъ трапезъ въ банкеты и образовалось эпикурейское, матеріалистическое, атеистическое направленіе. Другое направленіе было менъе послъдовательно; то былъ деизмъ, который относился къ направленію, вышедшему изъ превращенія поминальной трапезы въ банкетъ,

точно также, какъ стремленіе Лютера удержать въ трапез хотя бы от части д'якствительное пресуществленіе къ его богословской теоріи, въ кот торой тоть же Лютеръ признаетъ достаточнымъ для спасенія одно воспоминаніе о заслугахъ Спасителя, одно представленіе Его заслугь. Эти два направленія господствуютъ и въ революціи: Гебертисты соотв тствуютъ первому, а Робеспьеристы были уже началомъ реакціи.

Выраженная сокращенно, въ одной формуль, революція можеть быть названь замінною общаго отеческаго, праютеческаго дівла общественнымъ, измівною или отреченіемт, отъ долга сыновне-отеческаго, отъ воскрещенія умершихъ пади благосостоянія живущихъ. Общее діло вытекаеть изъ общихъ всімы, людямъ бъдствій (смерть и все, ведушее къ ней); общественное же дівлокасается не всёмъ, а только иёкоторыхъ, большей или меньшей части общества, и вытекретъ изъ такихъ явленій, какъ бъдность. Но при болье глубокомъ отношены къ дълу, а не такомъ поверхностномъ, легкомысленномъ, каково направленіе, породившее Фрацузскую революцію, люди убъдятся, что объдность будеть существовать до тёхъ поръ, пока будеть смерть, какъ это сказано еще Христомъ, «всегда бо ниція имате съ собою». Общее дѣло есть дѣйствительно общее, которое и сямя смерть не ограничиваеть, не двлаеть менве общимъ; общее двло не ограничивается только живущими, оно есть объединеніе живущихъ для воскрешенія умершихъ, т. е. оно есть воскрешене, требующее всеобщаго соединения, не вибшияго только, но и внутренняго, истиниаго братства, братства по от цамъ, по отечеству, а не гражданства. Общее дъло не входитъ въ компромиссъ и со смертію, потому то въ немъ и нівть произвола; тогда какъ общественное дело есть, по самому существу своему, сделка. Общее дело изначально; оно редилось съ человѣкомъ: все, что извѣстно о дикаряхъ, о первобытныхъ людяхъ, доказываетъ заботу объ умершихъ, т.е. что смерть не разрушаеть связи живущихъ съ умершими; и пока хотя одно слово будетъ произноситься надъ умершими, какъ это бываетъ даже въ гражданскихъ погребеніяхъ, не будетъ безусловнаго признанія смерти, безусловнаго отрицанія этой связи; когда же порвется и эта послівдняя связь съ умершими, когда они будуть лишены уже всякаго, даже гражданскаго погребенія, тогда не будеть и человіка. При общемъ ділів становится понятною христіанская идея о Богь, какъ о совершеннъйшемъ Существъ, какъ о Существъ Тріединомъ. Признавая же послъднею цъяью общественное дъло, мы искажаемъ и самое понятіе о Богъ, лишаемъ Его совершенства, ибо объявляя Бога властителемъ и Судіей, мы признаемъ, что не способны быть братьями и не имъемъ Отца, а нуждаемся во властителъ и судій, и чъмъ ниже падаемъ нравственно, тъмъ суровъе нуженъ намъ властитель. Принисывая Богу эти свойства, т. е. господство и правосудіе, хотятъ однако не умалить тъмъ достоинство Бога, а превознести, усилить значеніе этихъ самыхъ свойствъ; ибо предпочитаютъ такое устройство общества, при которомъ каждый пользуется властью, этимъ благомъ подчиненія себ'є хотя бы временно другихъ, — правомъ осуждать и наказывать,

імы беремъ общество въ его идеальномъ устройствів по революціоннымъ принципамъ, гдъ каждый хотя времению, періодически, пользуется ховною властью), и подобное то устройство общества предпочитають такому состоянию, при которомъ общее дъло, открывая всъмъ общирное поприще двятельности, устраняеть всякіе раздоры и дълаеть пенужными власть, и судъ. Какое же общество выше, то ли, въ которомъ господствуетъ правда, т. е. власть и судъ, всёмъ попеременно принадлежаще, всёми попеременно отправляемыя, когда ни одинъ изъ общества не изъять отъ права и власти судить и наказывать, т. е. отъ такого права, которое не можеть принадлежать состояшимъ въ родствв, такъ какъ отца не двлаютъ судьею сына и на оборотъ - (хотя подобные случан и бывали, на нахъ и указываютъ какъ на прямфры пожертвованія любовью правдії, родствомъ общественной пользії)? или же общество, въ основъ коего дежить любовъ, т. е. отечество и братство? Если бы даже экономическимъ устройствомъ и было достигнуто невозможное, невозможное не потому, что яюди дурны, а потому, что человъкъ не можетъ не имъть общаго и при томъ великаго, всеобщаго дъла, не можеть удовлетворяться пустяками, если бы и было достигнуто невозможное, т. е. отсутствіе всякихъ преступленій, то и въ такомъ случав это не было бы еще братствомъ, потому что, если люди не дерутся, это еще не значитъ, что они любятъ другъ друга, Самое равенство, пока люди ничтожны, т. с. смертны, не можетъ быть признано благомъ; при равенств'в всякое превосходство, высшія способности должны быть нагоняемы; въ общемъ же дъль, въ братствъ всякій талантъ повбуждаеть не зависть, а радость. То же самое надо сказать и о свободѣ; свобода жить только для себя-велькое вло, хотя бы въ ней и не нарушались права другихъ и правда не допускала бы до столкновенія. Самая нысшая правда можетъ. требовать лишь того, чтобы способные трудиться не были лишены работы, а неспособные къ труду - средствъ къ жизни. Но то, что въ обществъ, не им вющемъ общей цвли и двла, въ обществъ правды, въ правовомъ обществъ, есть самое высшее, то при отеческомъ дбяв и братствъ есть самое низшее. Общее дъло даетъ участие всёмъ въ религи, наукъ, искусствъ, предметъ которыхъ, въ ихъ совокупности, есть возстановление и полное обезпеченіе существованія возхъ. При такомъ діль не можеть быть и вопроса о правъ на трудъ, потому что очевидна обязанность всъхъ, безъ всякихъ исключеній, участвовать въ немъ, не можетъ быть вопроса и о томъ, чтобы неспособные трудиться получали средства къ существованно, такъ какъ въ предметъ общаго дбла входитъ не доставкть имъ только эти средства, но и возстановить или надълить ихъ тъми способностями, которыхъ они лишены. И если мы сдълаемся, наконецъ, участинками въ общемъ дълъ, тогда мы можемъ благодарить судьбу, что не были испорчены, не растратили своикъ силъ въ приложения къ общественному дёлу.

Теперь мы можемъ оцібнить, насколько вібрны возэрібнія, по которымъ Франузская революція была въ дійствительности двумя, совершенно отличными революціями, изъ которыхъ «одна совершилась въ пользу пяди-

визуванама» (она имбетъ началомъ 89-й голъ), въ другой же савдана быда шумная попытка во имя братства. (эта пала 9-го термицора). (Въ сущности объ уже знахомыя намъ формы антихристіанства: языческій индивипуализмъ и семитическій соціализмъ, порабащеніе личности). Изъ предыцушаго очевидно, что то братство, во имя котораго сдблана изумная, върнъе кровавая полытка, свидътельствуетъ лишь, что самое понятіе о братств'ї у пытаршихся достигнуть его исчездо, потому они и приняли за самое братство отраспествленное ими съ своболою и равенствомъ. То, что есть лишь слъпствіе братегов и чего, къ тому же, они думали достигнуть насиліемъ, т с. не братскимъ путемъ: в это вело къ тому, что и то малое, чего желали постигнуть, не могао быть востигнуто, и заже къ осуществленю сго въ булушемъ полагались новыя препятствія. Только любовь освобождаєть, т. е. вълдетъ обязанность къ доугимъ желанною, и исполнение этой обяванности пріятнымъ, чъмъ не только не тяготятся, но къ чему стремятся по влечению собственияго сердия: и только любовь встать уразниваетъ, заставляя обладающихъ большими способностями, большими силами обращать ихъ, по внутреннему влеченно, на услуги другимъ, своимъ приснымъ. Сожительство же съ нелюбимыми палагаетъ и такія обязанности, къ исполненію которыхъ не лежить сердце: а между тъмъ, чтобы сожительство не разстроилось, необходимо дълать и то, чего не хотблось бы, но при этомъ стараются, конечно, сдълать только самое необходимое, минимумъ обязанности: равенства при этомъ не можетъ бить, потому что обладающій большими способностями, большими силами, не будеть тратить ихъ на тъхъ, къ которымъ не чувствуетъ любви. Телько любовь, слъдовательно, привовить ка братству: свобода же исполнять свои прихоти и завистливое равенство къ братству не приведутъ. Согласно христіанскому ученію о первородномъ гръхъ, согласно народному знаню, и, наконецъ, преобладающему нынъ научному возорънію паслъдственность есть фактъ неоспоримый, признавая же ее, нужно признать, что ни одно порочное чувство (какъ возбужденіє вражды и т. п.) не проходить безслідно, т. е. оно найдеть себь исходь, будеть проявляться даже и въ то время, когда исчезнеть самый предметь, вызвавшій это чувство. Слідовательно, возбуждая ненависть, озлобленіе, совершенно невозможно создать братство ни изъ того поколѣнія, въ которомъ были вызваны эти чувства, ни изъ ихъ потомковъ, невозможно создать его даже въ томъ узкомъ смыслъ, въ какомъ понимали его дъятели революціи и ихъ предшественники философы. Никакое вившиее устройство не уничтожить внутреннихъ свойствъ; грами-матеріальны, это-болёзни, требующія лівченія.

Какъ братство дѣятелей революціи было ложью, также ложенъ быль и икъ натріотизмъ,—(иначе это и быть не могло, потому что только истинный патріотизмъ могъ привести къ истинному братству, и наоборотъ), такъ какъ патріотизмъ этотъ былъ у нихъ или отвлеченнымъ понятіемъ, или же собирательнымъ; подъ именемъ отечества они разумъли или общее лишь происхожденіе, или же совокупность живущихъ, замѣнившихъ

отцовъ, т. е. самихъ же себя; въ этомъ случат они ничъмъ не отличались отъ всякаго государства, отъ всякаго гражданскаго общества, которое, по временамъ, взываетъ къ патріотизму гражданъ, а потому ихъ братство не могло имъть дъйствительного, настоящаго отличія отъ гражданства. Но отожествляя самихъ себя съ отечествомъ, ставятъ, слъдовательно, самихъ себя цѣлыо, свое наслажденіе, и именно наслажденіе, а не одно насущное; ибо насущное, пеобходимое, предполагаеть иную цъль, предполагаетъ, что наше существованіе нужно не для насъ только самихъ. но для чего-то иного. Говоря же о патріотизм'в и ставя цітлью наслажденіе, отрицають необходимость цівйствительной жизни отцовь, а слівдовательно и дъйствительнаго братства, потому что наслаждение эгоистично по существу, и въ больщинствъ случаевъ требуетъ взаимнаго исключенія въ пользованій этими благами. Съ другой сторочы, ставить цёлью не одно матеріальное благо, но и нравственное, значить ограничивать первое послівднимь, ограничивать матеріальное благо необходимо-нужнымь, насушнымъ, слъдовательно, отвергать наслаждение, какъ цъль, какъ единственное благо. Французская революція была полнымъ отрицаніемъ долга и обязанностей и декларацією правъ, а между тівмъ, обстоятельства вынудили ее прибъгнуть ко всеобщей обязательной повинности, которую она считала временною и отъ которой Франція поспъшила освободиться, но впослідствій она вновь была вынуждена къ ней возвратиться.

Всѣ народы передней Азін, прибрежій Средиземнаго моря. Индін п Китая, подверженные нашествію кочевыхъ варваровъ, желали, не отдавая себѣ въ томъ отчета, чтобы эти гримадныя силы, вносящія разореніе, убійства, были обращены къ земледвлію, т. е. чтобы кочевники сдвладись мирными земледвльцами, и страна, откуда выходили эти бичи Божіи, стала вемледбльческою. Страна эта была изобства у Арійцевъ Ирана подъ именемъ Турана, царства мрака и зла, у Језекіиля это страна Магогъ, царство Гога, нашествіе коего признавалось такимъ ужаснымъ событіемъ, что должно было знаменовать близкую кончину міра. Византія, испытывавшая, по выраженію Полибія, муки Тантала, вслідствіе разореній, производившихся ближайшими варварами, сдълавшись Константинополемъ и, слъдовательно, сильнъйшею приманкою, дъйствовавшею даже на отдаленнъйшихъ варваровъ, не могла не сходиться въ своихъ желаніяхъ съ народами Передней Азіи, Того же желаль, конечно, и Западь вь V-мь вькь, хотя и видьль причину бъдствій въ отступничествъ отъ боговъ, когда быль еще языческимъ, и вообще во гръхахъ, когда сдълался христіанскимъ. И то, на что уповали пророки V-го въка, - т. е. сокрушеніе «бичей Божінхъ», Провидъніе осуществило, хотя и не тѣмъ путемъ, какъ это ожидалось пророками, не внъ мірнымъ, а естественнымъ, человъческимъ, создавая оплотъ противъ нашествій въ лиць Славянъ и особенно въ лиць Россіи. Сухопутное обходное движение не было торговымъ, по крайней мъръ въ началь оно было колонизаціонное, земледъльческое, и если оно не было дъйствіемъ сознательнымъ, тъмъ не менъе это движение было службою, исполнениемъ

долга. Эллинской прелести мы не усвоили, и когда Западъ дробился, упо-добляясь Элладъ, у насъщло собираніе для общей службы отечеству.

По освобожаевій Россій оть татарскаго ига, со стороны лівраго фланта началось лямженіе, им'вющее особый хапактерь: оно заключалось въ томъ, что Россія, лишенная всякой естественной защиты и полвергаясь чостояннымъ напалегіямъ со стороны кочевыхъ и полукочевыхъ (магометанскихъ или во характеру своему склонныхъ къ магометанству) племенъ, постепенно окружала ихъ, обносила валами и сторожевыми постами, обелоруживала, но не отнимала у нихъ той вемли, которую завоевывала: и такъ дошла она до Урбоя. Аму Ларьи. Атрека, по которымъ идетъ наша послъдняя сторожевая линія. Лвиженіе съ такимъ характеромъ, борьба, которая ведется для того лишь чтобы внести въ завоеванный край миръ, чтобы кочевниковь, живущихъ по преимуществу грабежемъ, набъгами, войной, обратить въ мирныхъ землецёльцевъ, чтобы обезоружать ихъ, и все это, по возможности, безъ продитія крови, - только такая война, которую можпо назвать обезоруженіемъ, и можеть быть велена христіанскимъ народомъ. Но и это обходное движение, особенно подъ вдіянивмъ наплыва иностранцевъ Англичанъ (Ченслеръ и др.), Голландревъ, Датчанъ, Шведовъ и проч. и главнымъ образомъ при Петръ Великомъ, превращалось изъ священнаго въ торговый походъ. Однако, чёмъ дальше подвигались Русскіе въ этомъ паправленія, темъ ясиве становилось значеніе этого движенія, какъ двверсія противь Европейцевь и Англичань вь особенности, распоряжающихся въ Царь-градъ, измънившихъ общему дълу и ставщихъ союзниками Турокъ и кочевниковъ. Но если бы Европейцы не измъцики общему дѣлу. если бы морскія движенія оставались движеніями въ обходъ Ислама, въ такомъ случать встръча Русскихъ съ Англичанами въ Азіи не была бы враждебною; напротивъ, эта встръча свидътельствовала бы о приведени къ концу общаго діла, Кром'в того, это движеніе отрівнівало Турокъ отъ ихь родины, откуда они получали подкръпленія, резервы; это же движеніе вводило Русскихъ въ сношеніе съ Китаемъ, который подобную же работу умиротворснія совершиль въ Восточной части Средней Азій (Монголіп). Россія росла съ этимъ движеніемъ, которое, можно сказадъ, началось еще въ Кісвъ, сперва отдъльными походами въ степь, (которые однако-приносили большее облегчение Константинополю, чъмъ крестовые походы Запада, кончившіеся даже взятіємъ его); затёмъ движеніе это объединилось въ МосквЪ, откуда и направилось далъе кът Востоку, къ Индіи. Усиленная царствами Казанскимъ, Астраханскимъ, Сибирскимъ, Россјя получила патріаршество и вибстѣ съ тъмъ приняла на себя долов «опростать» христіань изъ рукъ невърныхъ, взять на себя дъло просвъщенія всего восточнаго христіанства, («Москва—3-й Римъ, а четвертому не быть»). Отстоявъ послФднюю сторожу у Индія—богатойр:русскій народь, воевавшій поневолъ, возвращается къ землъ, дълается Ильею Громовникомъ, т. е. оружіе расковываетъ въ громопроводъ, въ регуляторъ растительной жизни; и такимъ образомъ желательное становится дъйствительностью. Пока Западъ совершаль обходныя двяженія съ моря, а Россія съ сущи, со стороны фронта и Западъ и Россія ограничивались только оборонительными дъйствіями: Россія, какъ и Польша, выставила казачество, а Западъ-сборный корпусъ изъ Нѣмцевъ, Венгровъ и, главнымъ образомъ, изъ Славянъ (Австрія), занявшій Візнскій проходъ, открывающій путь вь Транс-Альнійскую Европу Въ это время въ Западной Европъ не было единства, папская власть была парализована протестантизмомъ, который пользовался даже страхомъ турецкаго наществія и вынуждаль къ уступкамъ. Только во 2-й половинѣ XVI вѣка папская власть, благодаря Іезунтамъ, настолько усилилась, что, чрезъ фанатизированную Польшу и порабощенную Западаую Русь (Унія), а также чрезь посредство самозванцевь, могла стремиться къ порабощенію в самой Россіи. Цівлью такого порабощенія было обратить эту силу, если бы удалесь ею овладъть, на подавление протестантизма, и затъмъ всею уже массою можно бы было обратиться противъ Турокъ и, освободивъ отъ нихъ Кенстантинополь, подчинить его себъ (этимъ подтверждается вышесказанное, что Западъ можетъ идти на К-поль только чрезъ Москву). Принимая во вниманіе, что папство, чрезъ іезуитовъ, дЪйствовало и въ обходныхъ движеніяхъ сь моря, въ Индіа, Китаб, Японіи и Америкъ, покореніемъ Константинополя была бы достигнута, можно скавать, полнота Католицизма.

Императорская власть, тоже стремившаяся, въ лицъ Карла У го, къ объединенно Европы для борьбы съ. Турками, также была безсильна для наступательнаго противъ нихъ дъйствія, велъдствіе противодъйствія тогоже протестантизма, а главное Франціи, этого постояннаго союзника Турціи-Впрочемъ, если бы Франція успѣла побѣдить Австрію, занимавшую, какъ сказано, В'вискій проходь по дорогів въ Константинополь, то отношенія Франціи къ Турціи должны бы были изм'вниться и изъ союзниковъ, они сдълались бы врагами, въ особенности же, если бы Франціи удалось побъдить и другого своего противника въ Европъ, Пруссію, которая образовалась изъ Тевтонскаго ордена, возникшаго въ Палестинъ, стремилась къ объединению Германіи и также, въ силу уже своего происхожденія, не могла не ставить своею цёлью Константинополя. (Ибо что значили учрежденіе протестантскаго епископства въ Герусалимѣ, въ союзѣ съ Англією, н связанныя съ этимъ учрежденіемъ критическія и археологическія нашествія на Палестину, которыя могли только снять обаяніе святости со Святой земли?), Пруссія - также союзница Турціи, пока им'вла противъ себя Австрію и Россію. Въ настоящее же время, воздвигая крѣпости въ открытой Прибалтійской равнинъ, Пруссія направляєть Австрію, подъ видомъ Солуня, къ Царь Граду, а Францію-на Туписъ. Хотя изъ духовнаго государства Германія и сдівлала зь світскимъ, но отдавая набытокъ своего населенія въ чуждыя себъ страны, она не можетъ не желать пріобрътенія колоніальныхъ земель за моремъ и обезпеченые сухопутнаго сообщения съ ними. Россія, съ своей стороны, не могла начать прямой аттаки противъ Турціи, потому что имъла въ тылу Польшу, (занимавшую Западно-Славянскій перешескъ, соединяющій Альпійскій полуостровъ, т. с. Западъ Европы, съ материкомъ земли, или съ Россією) и Австрію, занимающую такую превосходную позицію какъ Карпатскія горы, этотъ, можно сказать, Карпатскій редутъ, господствующій надъ дорогой изъ Россіи въ Константинополь. Такимъ образомъ, только въ союзѣ съ Польшею и Западнымъ Славянствомъ, Россія могла предпринимать прямыя аттаки противъ Турціи; но и въ такомъ союзѣ эти аттаки, вплоть до Прутскаго похода и съ нимъ включительно, оставались безплодными. Это-то и вынудило Россію искать новаго пути къ Константинополю и новыхъ средствъ къ его завоеванію, какъ матеріальныхъ, такъ и умственныхъ.

Построеніе Петербурга, изъ котораго выходили наши флоты, направляясь къ Константинополю, имѣло значеніе созданія исходнаго пункта того новаго пути, посредствомъ котораго мы могли полдержать наши дви женія на Константинополь съ сущи. Построеніе Петербурга давало также Россіи возможность войти въ сношенія съ народами Западной Европы и, не входя въ ихъ застарѣлые споры, заимствовать отъ нихъ усовершенствованные способы для борьбы съ Турками, а вмѣстѣ и сдѣлаться безпристрастною между ними посредницею, (а между тѣмъ Россія не только вошла во всѣ споры Запада, но сдѣлалась даже орудіемъ спорящихъ сторонъ, которымъ дѣйствуетъ то одна, то другая сторона). Настоящее значеніе, дѣйствительный смыслъ построенія Петербурга въ настоящее время забытъ; самъ онъ считаетъ себя только окномъ въ Европо съ единственною цѣлью подражанія ей, тогда какъ сближеніе съ Европою намъ нужно было какъ средство для борьбы за освобожденіе Царь града, этого мірового центра,

Отрицательное вліяніе магометанскаго Истамбула было также могущественно, какъ и положительное вліяніе христіанскаго Царе-града. Исламъ, поставивъ свой станъ на берегахъ Босфора, господствуя надъ дорогами въ Индію, обративъ Средиземное море въ Турецкое озеро, въ озеро пиратовъ, затруднилъ прямое сообщение Запада съ Востокомъ и этимъ выпудилъ первый искать новыхъ путей и обратить на нихъ колонизаціонные и крестоносные (какъ явленія естественнаго прироста населенія) токи, которые, уже по причинъ шарообразности земли, не могли не привести къ тылу магометанства. Съ другой стороны, поставивъ свои аванпосты предъ Вънскимъ проходомъ, предъ воротами Западной Европы, Исламизмъ унизилъ христіанство и придаль смітлости возрождавшемуся язычеству, а также и евреямъ, жидовству, поддерживалъ иконоборческій протестантизмъ противъ католицизма и далъ преобладаніе Франціи надъ Австрією и вообще Западнымъ державамъ (Франціи и Англіи) надъ Италією и Германією, торговое значеніе которыхъ было утрачено вслідствіе одного уже прегражденія магометанами прямыхъ путей сообщенія съ Индією. Благодаря Истамбулу же въ настоящее время весь Западъ объединяется въ общей ненависти къ Россіи. Могущество Истамбула, вынудивъ и Россію искать средствъ борьбы у Запада, подвергло ее нравственному его вліянію, которое составляло полную противоположность съ коренными началами и съ тъмъ, что вырабатывало изъ насъ обходное движеніе. Еще сильнъйшему вліянію подверглись Западные Славяне и Греки.

Съ измъненіемъ крестовыхъ походовъ въ торговые измънилось и самое оружіе. Огнестръльное, поражающее издали оружіе гораздо болбе соотвътствуетъ меркантильнымъ, чъмъ рыцарскимъ войнамъ. Это оружіе въ числъ другихъ причинъ способствовало нравственному упадку, хотя вмъств съ тъмъ войны перестали быть благороднымъ занятіемъ, а только необходимостью. Впрочемъ, необходимость эта понималась весьма общирно; напр.: войны велись изъ-за пряностей, ароматовъ и т. п. Огнестръльное оружіе дало силу такимъ народамъ, какъ Турки, Генуэзцы, которые перевезли ихъ на Европейскій берегь и научили ихъ употребленію огнестр'яльнаго оружія, какъ Венеціанцы, которые сообщили это искусство врагамъ Турокъ Египетскому Султану и Персіянамъ; ибо торговля космополитична, т. е. не иметъ стыда. Со введеніемъ этого оружія прежнее вооруженіе, щаты, замки, кръпости потеряли значеніе, въ томъ числів и Константинополь. Константинопольскія стіны охраняли архивы человіческаго рода; тамъ хранилось не только знаніе, но и замыслы (напр. дорога въ Индію съ Запада), которые не могли быть осуществлены вслъдствіе варварских в погромовъ. Но архивы были уже перенесены, а печатный станокъ замвнилъ вскоръ и стъны. Благодаря открытію книгопечатанія, явилась книжная религія, протестантизмъ.

Высщей степени могущества Турецкій Истамбуль достигь при Сулей манъ Великомъ, этомъ мусульманскомъ Юстиніанъ. Строитель знаменитой мечети «Сулейманіе» превращаль въ завоеванныхъ странахъ христіанскія церкви въ мечети, какъ въ Родосъ, Коронъ, Шабацъ, Бълградъ, Офенъ-Темешваръ и проч. (О постройкахъ Сулеймана Великаго, по словамъ Гаммера, можно составить книгу, подобную Проконіевой De edificiis). Въ его царствованіе западные Государи (Франція, Англія, Испанія), безъ преувеличенія, можно сказать, были вассалами султана. Греки же и отчасти Славяне, въ эпоху самостоятельности ждавщіе кончины міра, антихриста, во время порабощенія, напротивъ, стали проникаться надеждою на освобожденіе, составлять пророчества о паденіи и изгнаніи Турокъ. Стремленіе кателиковъ къ совращению православныхъ въ унио не прекратилось и послъ завоеванія Константинополя Турками; но съ этого времени оно встрѣтило сильное сопротивление со стороны протестантовъ. Не говоря о сношенияхъ съ Меланхтономъ при Патріарх в Іосиф в 11 и съ Крузіемъ при Гереміи II, протестанты достигли наибольшаго вліянія при Кириллъ Лукарисъ (Патріархъ Александрійскій съ 1602 и Константинопольскій съ 1621 г.) по низложеніи Неофига II, котораго поддерживали іезуиты; при Кириллѣ Лукарисъ дъйствовалъ Кальвинскій проповъдникъ Гагенъ, поддерживаемый послами Голландіи, Англіи и Швеціи. Съ этихъ поръ возведеніе и низложеніе патріарховъ зависъло отъ преобладанія въ Константинополъ протестантскихъ или католическихъ державъ. Существенною причиною слабости православія быль недостатокъ внутренней силы, сознанія; поэтому оно склонялось то къ католицизму, то къ протестантизму. Такъ было и у насъ: Стефанъ Яворскій и Өеофанъ Проконовичъ были представителями одинъ католическаго, а другой протестантскаго направленія. Чтобы не подвергаться колебаніямъ, надо опредълить себя. Очевиднымъ доказательствомъ тому, что все зависить отъ недостаточнаго самосознанія, самоопредѣленія, слуэкитъ сама Россія: несмотря на независимость, она не имъетъ самостоятелиности и служить орудіємь то одной, то другой Европейской партін. Какъ въ религи у насъ нътъ православныхъ, такъ въ политикъ у насъ нътъ русскихъ. Между язычествующею Европою и Тудействущимъ Исламомъ Россія можетъ быть посредникомъ. Москва не 3-й Римъ, ни новый Константинополь, а только намъстникъ послъдняго. Она будетъ посредникомъ, если сознаеть свое значене-не противодбиствовать духовно-умственной, или научной силъ. Степень вліянія Турецкаго господства на покоренныя ему народности наглядно представляется храмомъ Софи, обращеннымъ въ мечеть; но даже въ самомъ нарваній этой мечети – Айя (т. е. святая) – Софія сохранилось названіе христіанскаго храма; точно также сохранились въ совершенной неизмѣнности и мозаики храма, покрытыя только тонкимъ сло емъ. Подобнымъ образомъ продолжалась подъ Турецкимъ господствомъ и Византійская исторія; даже не прекратилось вліяніе Грековъ на Славянъ, особенно на Болгаръ, это нравственное Болгаробойство. Турецкій бытъ и религія, отличавшієся умственною и художественною простотою, (или пустотою), не могли произвести вліянія, изм'єненія въ жизни покоренныхъ народовъ; они могли только охранить ихъ отъ вліянія болѣе сильныхъ въ этомъ отношени Европейцевъ.

Насколько ничтожно было положительное вліяніе Турокъ на внутренній быть, на внутреннюю исторію покоренныхь ими народовь, на столько же, можно сказать, велико было ихъ вліяніе на политику народовъ Западной Европы. Только подъ вліяніемъ страха Турецкаго нашествія быль избранъ Германскимъ Императоромъ король Испаніи, владётель богатыхъ Нидерландовъ и иныхъ земель, Карлъ V-й: годъ его избранія совпадаєть съ годомъ аступленія на царство Сулеймана. Страхъ, который Турки производили на Европу, былъ такъ великъ, что вліяніе его мы можемъ прослівдить въ учени Лютера и другихъ, «По Священному писанію», говоритъ Лютеръ, «два тирана должны до Страшнаго Суда придти опустошать и истреблять христіанство; одинъ хитростью и лжеученіемъ (конечно, пала); другой придетъ съ мечемъ. Итакъ діаволъ, (ибо приближается конецъ міра), долженъ, соединивъ эти силы, сдълать страшное нападеніе на христіанство, и нанести намъ послъдній ударъ прежде, нежели мы вознесемся на небо». Этотъ фатализмъ, естественное сябдстые спасенія върою или, лучіше сказать, ученія о бездійственной вірів, быль результатомь могущества Ту\_ рокъ и разъединенія христіанства. Могущество Турокъ усиливало въру въ трансцендентность воскресенія и ослабляло вфру въ возможность объединенія, въру въ Бога Тріединаго. Цвикаусскіе пророки предсказывали, по тъмъ же причинамъ, конечно, о близости конца міра. «Чрезъ 5, 6, или 7-мь льтъ міръ будеть опустошень. Турокъ овладветь Германіею, всь священники, даже женатые, будутъ преданы смерти... И посяъ того, какъ земля будеть очищена кровью, Господь устроить свое царство. День Господень близокъ, мы приближаемся къ концу міра». Пока кочевыя орды не обратятся къ мирному земледълно и не окончится разъединение въ христіан ствъ, до тъхъ поръ не прекратится ожиданіе кончины міра, и спасенія будутъ ждать только отъ въры или суевърія. Соединеніе въ рукахъ Габсбургскаго дома Австрійскихъ земель, служившихъ защитою Европы отъ Турокъ съ сущи, и Испаніи, защищавшей Европу съ моря, теряло свое значение съ того времени, когда начался упадокъ Турецкаго могущества, Раздъление и упадокъ Габсбургскаго дома, по преимуществу анти-Турецкаго, начинается уже при непосредственномъ преемникъ Карла V-го, Распростравеніе протестантства сділало невозможнымь выборь Филиппа II-го Императоромъ Германскимъ. Къ счастію Европы къ этому же времени относится и начало упадка Турціи. Со смертью Маріи Тюдоръ Англія дівлается враждебною Испанін; затъмъ отдъляется отъ, Испаніи Голландія, Какъ только Западная Европа перестала опасаться Турецкаго нашествія, началась всеобщая, эвърская, тридцатилътняя война. Только гроза Турецкаго нашестыя удерживала Европу отъ всеобщей войны; эта гроза была гораздо сильнъе и папскаго могущества, и еще болъе безсильной, такъ называемой, системы политическаго равновъсія. Европа слъдалась посмъщищемъ Турокъ... Оригинальная черта Запада и состситъ въ томъ, что онъ признаеть только вивший страхъ, насиліе, а все прочее считаеть предразсудкомъ. Международное право, не имъвшее принудительной силы, существовало только въ книгахъ. Изгнавъ последніе остатки правственности изъ обычаевъ, т. е. изъ жизни, цивилизація отвела м'Есто нравственности въ книгахъ; на дълъ же Европа не знаетъ иной нравственности, кромъ купеческой или утилитарной.

Возвышеніе Габсбургскаго дома объясняется необходимостью защиты отъ Турокъ; возвышеніе же Франціи, противницы Габсбурговъ, основывается на союзѣ съ Турками; на бѣдствіяхъ христіанъ, на постоянномъ возбужденіи Турокъ противъ нихъ основала Франція свое могущество. Когда Европа перестала стращиться Турціи, произоніло раздѣленіе бывшихъ защитниковъ Европы отъ Турокъ и начались войны за наслѣдства Испанскаго престола, послѣ Карловицкаго мира, и за Австрійское. Австрія и Испанія ликвидируются, какъ ненужныя, что было бы невозможно въ пору Османскаго могущества; свѣтскій интересъ къ концу XVIII вѣка вытѣсняетъ религіозный, и Европа, которая не могла соединиться для борьбы съ Турціей, весьма легко соединяется для ея защиты или, что то-же, для сохраненія ея власти надъ славянами; въ этомъ соединеніи выражается согласіе всего Запада не допустить вліянія Россіи.

Со времени войны за Австрійское наслѣдство вліяніе въ Германіи постепенно переходить на сѣверъ, изъ Вѣны въ Берлинъ. Усиленіе Пруссіи

доказываетъ ослабленіе Турціи. Вѣна могла служить для обороны; Берлинъ можетъ начать наступленіе, употребляя для этой цѣли Австрію и обезпечивъ себя со стороны Франціи и Россіи. Точно также и Россіи и Франціи нужно обезпеченіе со стороны Германіи для дѣйствія на Константинополь.

Въ перспективъ—кровопролитивищая война, результатомъ коей гораздо въроятнъе всеобщее истощеніе, чъмъ обладаніе которою либо изъ сторонъ Константинополемъ. На благоразуміе трудно разсчитывать: нуженъ высшій интересъ для объединенія, или общее бъдствіе, для борьбы съ коимъ только и можно надъяться на соединеніе. И быть можетъ, ничтожный жучекъ, какое-либо микроскопическое насъкомое и будетъ тъмъ бъдствіемъ, которое соединитъ всъхъ.

Несмотря на раздълене церквей, несмотря на то, что не думали о дійствій по общему плану, событія обнаруживають какъ бы общій замысель, исполняемый всемъ христіанствомъ. Въ то время, когда Россія углубляется въ степи, умиротворяетъ кочевыя племена. Западъ Европы, начиная съ конца XV въка, обходитъ магометанство съ моря. Тъснимое съ двухъ сторонъ, оно, конечно, сдалось бы, было бы обезоружено; къ сожалънію Западъ не поцималь значенія своего собственнаго діла, и потому въ настоящее время окруженною оказалась Россія, народъ земледівльческій, слідовательно, по преимуществу мирный, а не магометанство. Западъ, употребляя Исламизмъ какъ орудіе, силится нанести ударъ Славянству, которое своею грудью защинало тотъ же Западъ; и какъ только будеть разбита эта грудь, Исламизмъ, не опасаясь болъе Россіи, сбросить съ себя оковы Запада и подчинитъ себъ Англійскія владънія въ Индіи, т. е. поставить мірь въ statusque aute XVI или даже aute IX въкъ; затъмъ по трупу Россіи Исламизмъ шагнеть къ самому Западу; свътскій милитаризмъ Германіи при первой встрівчів съ религіознымъ милитаризмомъ Ислама, быть можетъ, одержитъ надъ нимъ блестящую побъду; но только война этимъ не кончится, нужно будеть сдЪлать выборъ или ежегодно подвергаться нападеніямъ, и тогда раннія воспоминанія Запада, связанныя съ именемъ Атиллы, изъ процедшаго сдвлаются настоящимъ, тогда Западъ узнаетъ, что Атиллы еще живы; или же должно будеть снова начать ту работу умиротворенія кочевниковъ, которую Россія совершала въ теченіи всей своей тысячельтней исторіи...

Вотъ что значитъ единство человъчества!

Европа считаетъ своимъ врагомъ Россію; но какъ только этотъ врагъ, эти мнимые Туранцы, (мы, впрочемъ, не пренебрегаемъ и этимъ родствомъ), погибнутъ, Европа увидитъ у себя въ гостяхъ истинныхъ Туранцевъ. Ужели тысячелътняя работа, когда она приходитъ уже къ концу, когда наши линіи подходятъ почти къ Индійскому Кавказу, когда намъ стоитъ лишь протянутъ руку Англіи, чтобы было завершено христіанское кольцо, охватывающее Исламизмъ, (не для наказанія этой преступной шайки, вносящей всюду войну, а лишь для обезоруженія ея и обращенія къ земледѣлію), ужели эта работа будетъ уничтожена нравственною близорукостью Запада.

Но если эта катастрофа дъйствительно постигнетъ Европу, какъ отнесется къ ней Америка? Останется ли она тогда, не признавая нравственной солидарности и общаго дъла человъчества, равнодушною эрительни цею катастрофы стараго отцовскаго свъта, или же и она приметъ участіе въ дълежъ Россіи, нахвативъ напримъръ Камчатку? а можетъ быть не сдъластъ ли она диверсіи въ пользу Славянства противъ торговой монополіи Англіи, находящейся въ союзъ съ Исламизмомъ?.

Ударъ, нанесенный христіанству взятіемъ Константинополя (Примъч. 50 е), прорывомъ самого центра, оказалъ, повидимому, на Западъ такое дъйствіе, что онъ отрекся отъ христіанства, въ лицъ высшихъ сословій, даже и въ мысли, (Примъч. 51 е), что выразилось въ измъненіи самой жизни, сдълавшейся по преимуществу городскою; падая все ниже и ниже, подъ видомъ просвъщения Западъ проповъдывалъ совершенный обскурантизмъ и фатализмъ; потому что нельзи же назвать просавшениемъ одно лишь признаніе, или сознаніе всей природы слѣпою матерією, а себя—частью этой матеріи, невольнымъ ея порожденіемъ, если это сознавіс не ведеть къ дѣйствію, дающему направленіє слъпой силь, согласное съ разумомъ и съ родственнымъ сыновнимъ чувствомъ! Дългась болъе и болъе антихристіанскимъ по жизни. Западъ становился такимъ же и въ мисли, и такимъ лишь одностороннимъ образомъ разръшилъ то противоръчіе, которое раздирало Константинополь, сдълало судьбу его столь трагическою. Въ пербавот выхъфилософіяхъ после возрожденія еще полагается вь основ'ї міра и его развитія—мысль, разумъ, или Богъ и его промыслъ; въ послъднихъ же (особенно новъйшихъ) господствуетъ уже одна только слъпая сила, и въ этомъ, какъ оно ни странно покажется, Западъ возвращается къ христіанству, ибо въ мірь, дъйствительно, сльтая сила (по сознанію върующихъ «міръ во зяб лежитъ»), потому что онъ оставленъ своей сябпоть, а человъкъ своей похоти. Но это оставление входитъ въ планъ Провидви нія (а съ этимъ легко могутъ согласиться и невбрующіе, какъ изъ дальнъйшаго будетъ видно) или, точнъе, въ планъ искупленія, такъ какъ внесеніемъ світа въ царство природы (ада, т е. тымы и смерти), подчиненіемъ его вол'в и долгу воскрешенія, иначе сказать, обращеніемъ этого царства въ свътлый, свободный міръ, т. е. уничтоженіемъ обскурантизма и фатализма, и выражается усвоеніе челов'вкомъ искупленія, усвоеніе не отдъльными только лицами, а всъмъ родомъ человъческимъ въ совокупности. По истинъ изумительное явленіе: Западъ намъренно удалялся отъ христіанства, но этимъ самымъ къ нему приблизился, и чъмъ дальше стремится онъ уйти отъ христіанства, тъмъ ближе онъ къ нему подходитъ! Философія (западно-европейская) хотя была мыклью, выводомъ европейскаго человъка, но кругозоръ послъдняго не ограничивался Европою и посредствомъ обходныхъ движеній обнималь болье и болье весь міръ; всюду искали средствъ для опроверженія христіанства, а между тёмъ приближались къ истинному христіанству. Обходныя движенія были вовсе не открытіемъ Новаго Свъта, какъ это казалось въ началь, Въды, Авеста, Шукингъ были открытіемъ древибишихъ временъ, и въ жизни дикарей открылся до-историческій міръ. В'єды и Авеста расширили родство Европейскаго человъка; онъ вынужденъ былъ поминать умершихъ, хотя и избралъ своимъ девизомъ "memento vivere!"; всюду онъ находилъ мсгилы, вездъ находилъ культъ мертвыхъ, т. е. умершихъ отцовъ. Поминовение становилось всемірнымъ, онъ уже приближался къ христіанству, хотя не въ этомъ только было приближеніе! Самые крайніе матеріалисты—натуралисты, могутъ предварить въ Царствія Божіемъ оставшихся вѣрными принципамъ панизма и протестантизма. Отрицая безсмертіе, т. е. доказывая, что мысль есть продукть матерін, слёдовательно праха, они не догадываются, что какъ только это было бы доказано, т. е. какъ только мы сумъли бы привести этотъ прахъ въ такое состояніе, чтобы онъ произвелъ мысль, мы были бы безсмертны. Далбе, доказывая, что міръ есть сліпой механизмъ, а человъкъ единственное разумное существо, что міръ не боги дълали, что онъ не есть что либо чудесное, а нѣчто весьма простое, механическое, которое для своего созданія не нуждалось въ сверхъестественномъ, таинственномъ могуществъ Божіемъ, не вытекаетъ ли отсюда естественно заключеніе, что механизмъ можеть быть орудіемъ разума? Наконецъ, отвергая цълесообразность, не наводятъ-ли они насъ на мысль, что въ этомъ отсутствій цівлесообразности лежить глубокій планц-сдівлать человіна орудісыть внесенія ея. Они, конечно, могуть остановиться, не принимать естественныхъ выводопъ изъ своихъ посылокъ, какъ бы могъ остановиться и Магелланъ, или его спутники, въ кругосвътномъ плаваніи, если бы имъ при шла дикая мысль не давать доказательства шарообразности земли. Но возможна ли такая остановка? Кромб того, скептицизмъ и критицизмъ, подрывая основы знанія, обративь въ развалины все міровозэрівніе человічества, утверждая, такъ сказать, что мысль можеть только мыслить, представлять, а не видъть и осязать, т. е. что она не имъстъ доказательной силы, ни права придавать своей мысли, своему представлению действительности, объективности, тъмъ самымъ требуетъ, чтобы образъ міра, человъчестви, возстановляемый въ области мысли, быль возстановленъ въ дъйствительности; иначе это будеть только фантазія, которою хотять удовлетворить потребность человъка въ безсмертіи. Подобнымъ образомъ «Критика практическаго разума» возстановляетъ разрушенное критикою разума умозрительнаго, т. е. только теоретически, только мысленно, миимо; иначе сказать, человъку, остающемуся въ прежней зависимости отъ слъпой силы природы, остающемуся несвободнымь, предоставляють мыслить себя свободнымъ. Можетъ онъ также и умершихъ представлять себь живыми, существующими, т. е. върить въ ихъ безсмертіе, хотя не можетъ ни видъть ихъ, ни находиться съ ними даже и въ обыкновенныхъ человъческихъ отношенияхъ. Точно также человъкъ можетъ мыслить ссвершенство, Бога существующимъ, хотя въ наличной дъйствительности, насколько намъ ее даетъ опытъ, совершенства человъкъ находить не можетъ. Вопреки опыту, показывающему только изм'ьняющееся, исчезающее, челов'ькъ можеть, конечно, мыслить въ себъ и другихъ что-то пеизмънное, безсмертное, но въ этой мысли выражается собственное желаніе, управляя измъняющимси, исчезающимъ, возстановить исчезнувшее. Итакъ скептицизмъ и критицизмъ, уничтоживъ въру въ дъйствительное существованіе совершенства, безсмертія, свободы, но не имъя силъ уничтожить въ человъкъ потребность всего этого, тъмъ самымъ заставляетъ, такъ сказать, человъка поставить все это своею цълью, своимъ проектомъ.

Россія, вступая въ союзъ съ протестантскою и свободомыслящею Европою, съ которою только союзъ и былъ для насъ возможенъ, усвоивала по преимуществу критицизмъ; но въра и критика могутъ найти свое примиреніс только въ проектъ, такъ какъ для проекта безсмертіе хотя и не фактъ, какъ для въры, но также и не мысль, какъ для критики; въ проектъ безсмертіе является предположеніемъ, осуществляемымъ въ воскрешеній. Нъкоторыя понытки превращенія мыслимаго въ проекть уже появляются, хотя и не у насъ, гдъ бы всего, казалось, естественнъе имъ явиться. Такъ, прежде полагалось, что въ основъ всъхъ обществъ лежатъ контракты; теперь же принимается это за цібль; прежде признавалась за человібкомъ свобода воли; въ настоящее же время ставится человѣку цѣлью достиженіе этой свободы. Въ возможной же полнотії содержаніе этого проекта можетъ быть выражено въ учени о Троицъ, какъ образцъ для человъчества, и въ ученій объ искупленій, только не отвлеченномъ, а конкретномъ, т. е. въ ученій о всеобщемъ воскрешеній или возсозданій. Уже протестантизмы отнесся къ ученію о Троиців съ недовіріємы, не находя въ писаніи самого слова «Троица»; философія же, даже догматическая, совсъмъ не хотъла признавать этого ученія, допуская только единство (деизмъ); но отрицали это ученіе только какъ догматъ, какъ теорію, а не какъ образецъ. Тоже самое было и съ ученіемъ о воскресеніи: сначала оно замънилось безсмертіємъ души, т. е. признавали кромів міра, доступнаго чувствамъ, еще иной міръ, чувствамъ недоступный, трансцендентный; но критицизмъ призналъ трансцендетнымъ міромъ (такъ сказать, внъ-мірнымъ), только субъективное, мысленное существованіе. На самомъ же дѣлѣ безсмертіе не можеть быть признано ни субъективнымъ только, ни объективнымъ: оно проективно. Міръ, каковъ онъ въ настоящемъ, какимъ онъ данъ намъ въ опытъ, но въ опытъ, такъ сказать, пассивномъ, есть только совокупность средствъ для осуществленія тего міра, который данъ намъ въ мысли, въ представленіи, и который мы представляемъ себъ существующимъ виђ чувственнаго міра; но это осуществленіе или возсозданіе должно быть имманентнымъ; оно не выступаеть изъ предбловь доступнаго человъку, изъ предъловъ активнаго опыта, ибо и смерть не выступаеть изъ предъловъ опыта, иначе злу, смерти, разрушеню пришлось бы придать значение безусловнаго.

Проектъ, имъющій своимъ содержаніемъ ученіе о Троицъ, какъ образцъ, заключающее въ себъ и ученіе о воскрешеніи, будетъ состоять изъ слъдующихъ частей: 1) Предметъ дъйствія, т. е. земной шаръ въ его от-

ношеній къ солнцу, и, вообще, природа; 2) Способъ дѣйствія, т. е. различныя профессій, и особенно земледѣліе, превращаемыя въ опытъ, въ изслѣдующія дѣйствія, и 3) Согласованіе этихъ дѣйствій, направленныхъ къ общей цѣли, т. е. центръ.

Результатомъ дъйствія, направленнаго на одинъ общій предметъ, будетъ умиротвореніе, подобно тому, какъ всякое общее предпріятіе примиряетъ, какъ способствовали водворенію мира въ Европ'в крестовые походы, указывая всъмъ общую цъль, а также и удаляя безнокойные элементы; подобно тому какъ Европа изъ феодальной превратилась въ монархическую, усобицы или мелкія войны между вассалами - въ войны междугосударственныя. Когда Западная Европа проходила Эллинскую стадно развитія, то, находя въ себъ подобіе Эллады, она исполнилась сочувствія къ этой странъ; это-то сочувствіе и было причиною освобожденія Греціи. Когда Европейская мысль въ своей языческой стадіи равитія разрушала Византійскія ученія о Тронців, какъ теоріи, и о воскрещеніи, какъ трансцендентномъ, то, конечно, сочувствія къ Византій не могло быть; но когда та же Европейская мысль совнаеть недостатокъј«теоретичности», происшедшей вслъдствіе выдъленія изъ массы челов'вчества, изъ народа особаго соловія, узурпировавшаго, захватившаго въ исключительное достояніе разумъ, а все прочее обратившаго въ «темный людъ», когда вмъстъ съ тъмъ будетъ понято, что разумъ, находясь въ рукахъ одного класса, теряетъ доказательную силу, ибо мысль доказывается только дъйствіемъ, опытомъ всёхъ (мыслить не значитъ доказывать, доказывать значитъ мысленное сдблать видимымъ), когда почувствуютъ все зло, которое заключается въ розни умственной н практической и сознають необходимость центра дъйствія, -- тогда Византійскіе догматы, разрушенные въ теоріи, возстануть въ проектъ, тогда Константинополь орарится новымъ свътомъ, сдълается привлекательнымъ, тогда забудется его теологическое высокомбрје и совершится освобожденіе, при чемъ оно можетъ быть даже мирнымъ. (Примъч. 52-е). Но чъмъ же научное высоком вре отличается отъ теологической гордости, богословская нетерпимость отъ нетерпимости ученыхъ? Чтобы избавиться отъ спъси нужно и кабинетнымъ опытамъ не придавать полной доказательности-Въкъ критики и революціи (послъдняя была въдь только приложеніемъ къ жизни первой, т. е. критика была мысль, а революція—дъйствіе), иначе время теоретического и практического разрушенія, придетъ тогда къ концу. Критика привела знаніе къ субъективизму, т. е. къ личному мнѣнію, а революція уничтожила общую цівль, открывъ свободу для личнаго произвола, для личныхъ цълей, ибо идеаломъ государства стала наибольшая свобода мысли, свобода личнаго дъйствія.

Изъ всего изложеннаго очевидно, что всѣ стремленія человѣческія схолятся въ два центра, изъ которыхъ одинъ Константинополь, а другой Индія, центръ соблазна, искушенія, который привелъ, однако, къ Памиру, центру искупленія (Примѣч. 53-е); эти-то стремленія и вызвали какъ улучшеніе существовавшихъ уже путей сообщенія, такъ и открытіе новыхъ. Но

улучшенные пути сообщенія, хотя и вели людей къ сближенію, однако же лишь къ чисто внъшнему, которое было поводомъ къ новымъ между ними столкновеніямъ.

Итакъ безсознательная дъятельность, вырабатывая средства къ достиженію воскрешенія, направляетъ ихъ на разрущеніе, къ которому міръ идетъ и самъ по себъ; что міръ идетъ къ своему концу, это принимается и върующими, къ тому же заключенію приходитъ и наука, которая всю классификацію міровъ, или звъздъ, основываетъ на степени ихъ близости къ концу, опредъляя ихъ возрастъ спектральнымъ анализомъ. На основаніи такой классификаціи нашъ солнечный міръ вышелъ уже изъ возраста юности, не принадлежитъ къ звъздамъ 1-го типа, но не дошелъ еще и до такой степени охлажденія и угасанія, какъ міры 3-го класса.

Если хотя въ одномъ изъ этихъ последнихъ и зачалось сознаніе (что, однако, весьма сомнительно), то оно не сдълалось правящимъ, возстановляющимъ разумомъ этого міра, потому, конечно, что сознающія существа ограничились созданіемъ подобій, кабинетными опытами (экспериментальная наука), скоротали свой въкь въ усобицахъ, въ интригахъ земскихъ, конституціонныхъ (политика, общественное діло), и другихъ всякаго рода, или въ праздномъ созерцании (философія), а между тъмъ силы этого міра разсъевались, угасали. И наше солнце, хотя и медленно, но меркнеть, и мы въ правъ сказать не только, что настанетъ часъ, когла оно совсъмъ не дастъ свъта, но что это уже настаетъ «и нынъ есть», Угасаніе звъздъ (внезапное или медленное) представляєть для насъ поучительный примъръ, грозное предостережение; истощение же земли, истребленіе л'єсовъ, извращеніе метеорическаго процесса, проявляющееся въ наводненіяхъ и засухахъ, все это свидѣтельствуетъ, что будутъ «глади и пагуби» и побуждаетъ насъ не оставлять тщетными всѣ эти предостереженія. Но кром'є своего медленно, постепено наступающаго конца, мы не можемъ быть увъренными, что землю, эту песчинку вселенной, --- не постигнетъ какая-либо внезапная катасрофа... (А между тъмъ земля, быть можетъ, единственная носительница спасенія міра, а прочіе милліоны міровъ только неудачныя попытки природы)... Не слышится ливъ этомъ грозное-«не въсте ни дня, ни часа», и не должно ли это побуждать насъ къ еще большему бодрствованію и труду, чтобы выйти изъ этой мучительной неизвъстности? Итакъ, міръ идетъ къ концу, а человъкъ своею дъятельностью даже способствуетъ приближенію конца, ибо цивилизація, эксплоатирующая, но не возстановляющая, не можетъ имъть иного результата, кромъ ускоренія конца.

Во главъ этой цивилизаціи стоитъ Англія, которая силится всѣ народы, и въ особенности Россію, обратить въ чернорабочихъ, въ орудіе для эксплуатаціи земли, стремится принудить ихъ добывать сырые продукты, которымъ Англія придаетъ лишь красивую внѣшность и соблазняетъ ими ту же деревенщину, глушь, которая сама же и добыла ихъ. (Что такое цивилизація, т. е. Западная Европа, Англія въ особенности, какъ не экс-

плуатація природы руками чернорабочихъ народовъ, какъ Россія, напримъръ, при помощи фальсификацій, т. е. фабрично-мануфактурной обработки, красивой по внѣшности и гнилой, непрочной по сущности; при чемъ эта эксплуатація поддерживается, въ случав сопротивленія принимать предлагаемую гниль, новоусовершенствованными орудіями, Армстронговыми, напримъръ, пушками). Выраженемъ этой цивилизаціи являются: 1) привязанность къ мануфактурнымъ игрушкамъ, которая и произвела весь современный индустріализмъ, и 2) личная свобода, или возможно меньшее стъсненіе въ забавахъ этими игрушками. Естественно вытекающая изъ этихъ двухъ склопностей и стремленій, ожесточенная борьба признается законною и даже нравственною, т. е. разрѣшается вредить другъ другу съ сохрансніємъ лишь юридическихъ приличій. Запов'єдью цивилизаціи становится борьба; это уже не «любите другь друга», - а нъчто другое, противоположное. Цивилизація пришла къ тому, что все предсказанное, какъ бъдствіе при началъ конца (Мато. 24, 7 и проч.), подъ видомъ революціи, конкуренціи, оппозиціи, полемики и, вообще, борьбы, стало считаться условіемъ прогресса, (все это и есть условіе, но только не прогресса, а слѣпого развитія). Тѣ, кои стараются убъдить, что человъчество само собою идетъ къ прогрессу, истинные губители человъка. Если человъчество и шло до сихъ поръ ко всеобщему воскрешенно безсознательно, то достигнуть его такимъ путемъ оно не можетъ. Въ теоріи, въ мысли цивилизованное общество даже превзошло предсказаніе, потому что всякое поддержаніе слабыхъ, больныхъ, всякая помощь угнетеннымъ, хотя бы то были цёлые народы, должно считаться вреднымъ, какъ усиление слабости; если оснаватель трансформизма выражалъ сочувствіе угнетеннымъ Турками Болгарамъ, то это свидътельствуетъ лишь, что онъ несравненно выше и лучше своей теоріи, по которой Болгары, если не могуть выдержать борьбы, должны погибнуть, быть замъщенными Турками, баши-бузуками, которые сильнъе, слъдовательно, лучше ихъ. Ворбще порицаніе, осужденіе, «худа» есть начало премудрости для современной цивилизаціи. Возстаніе сыновъ противъ отцовъ дълается основою общественнаго устройства («щенята во чревѣ щенницы брехаху» по выраженію одного апокрифа); н наша молодежь, сама того не сознавая, становится орудіемъ разрушающихъ общество элементовъ, (Безсознательность такого дъйствія не уменьшается, не смотря на то, что сама эта молодежь провозглащаетъ, что дъло ихъ есть дъло разрушенія, что они плюютъ и на небо, и на землю и проч. т. подобное). Наконецъ небытіе въ ученіяхъ пессимистовъ поставляется какъ высшая цъль человъчеству; въ этомъ отношени пессимисты сближаются съ ученіями дальняго Востока; Буддійское ученіе изъ трансцендентнаго превращается въ имманентное: уже написано что-то въ родъ проекта всеобщаго самоуничтоженія, т. с. какъ будто природа чрезъ человъка, лицъ его, хочетъ сама себя уничтожить, лишить бытія. Какъ иначе назвать этотъ проектъ уничтоженія, если не покущеніемъ на самоубійство, вызваннымъ такою скорбію, для которой Господь об'вщалъ «сократить дни».

Итакъ Западъ приходитъ къ тому, къ чему давно уже пришелъ дальній Востокъ. Но признавая жизнь зломъ, скорбью, пессимизмъ осуждаетъ собственно (самъ того не сознавая и даже восхваляя безсознательное) слѣпой прогрессъ (въ смыслѣ развитія) природы и исторіи; онъ осуждаетъ природу, какъ потокъ уносящую жизнь чувствующихъ существь; осуждаетъ науку, какъ сословное только знаніе, какъ мысленное лишь возстановленіе, какъ иллюзію; осуждаетъ искусство, какъ недъйствительное воспроизведеніе жизни; пессимизмъ осуждаетъ и общество какъ имъющее въ основъ невъжество и слъпоту, выражениеми которыхъ можетъ быть только борьба и угнетеніе, ибо тамъ только, гді ніть ни субординаціи, ни раздёленія, гді ніть ни сліянія, ни отчужденія, только въ такомъ обществів нътъ тьмы, невъжества, слъпоты, тамъ невозможна и скрытность, т. е. въ обществъ по образу Троицы, Тріединаго Бога, Пессимизмъ, понятый такъ, осуждаетъ, следовательно, антихристіанство. Пессимизнъ и Буддизмъ, какъ сознаніе и осужденіе эла во всей его полнотъ, являются не антихристомъ, а предтечею явленія христіанства въ силѣ и дъйствіи. Родина Буддизма-Индія, страна эпидемій, гдв часто уже одно прикосновеніе, всякаго рода общеніе между людьми смертоносно; страна эноя и влаги, гдів жизнь течетъ съ такой быстротою, что непрочность становится очевидною, разрушение дълается видимымъ, яснымъ, гдъ, -- говорятъ, -- даже благородные металлы, какъ серебро, ржавъютъ; гдъ все необычайно быстро покрывается плъсенью которая принимаетъ роскошныя формы (растительность); гдѣ борьба, взаимное истребление въ средъ животной жизни самая ожесточенная, гдъ болѣзни, эта своего рода флора и фауна, принимаютъ также колоссальные размѣры, гдѣ юность соприкасается со старостю, -- только въ такой странъ и могла явиться извъстная легенда о Буддъ и учене, признающее жизнь эломъ, а небытіе Слагомъ, т. е. осуждая жизнь за эло, въ ней заключающееся, оно терястъ надежду предъ силою этого зла, впадаетъ въ отчаяніе. Христіанство, благая вість, тогда только получить тамъ признаніе, будетъ принято, когда явится съ орудіями блага, съ орудіями знанія, регулирующими зной, влагу и все, что ими производится

Итакъ, въ настоящее время мы видимъ, что человъчество дъятельностью своею безъ общаго плана приведено въ слъдующее положеніе: Новоязычество (цивилизація, Примъч. 54-е) и новоїудейство (исламизмъ, который осуществилъ идеалъ царя-завоевателя, мессію, по понятіямъ Евреевъ), имъя во главъ Англію и угнетая дальній Востокъ, исповъдующій, благодаря крайнимъ бъдствіямъ (естественнымъ и общественнымъ), доведеннымъ въ послъднее время европейскою цивилизацією до высшей степени, крайній пессимизмъ,—возстали противъ Россіи, которая только въ задаг-кахъ носитъ проектъ воскрешенія.

Задатки эти, которые нами считаются условіями дальнѣйшаго движенія, другими же могутъ считаться только нисшими формами жизни, суть. 1. Родовой бытъ, въ которомъ потерявшіе отца ставятъ себѣ власть въ отца—мѣсто, а себя называютъ сиротами, какъ и называли себя кресть-

яне въ отнощеніи къ пом'єщикамъ и властямъ. 2. Община, а) при которой не можетъ быть вражды между отцами и дътьми; б) въ которой лежитъ зародышъ ученія о круговой, такъ сказать, порукі въ общемъ, а не лич. номъ только спасеніи, в) которая не допускаетъ такихъ улучшеній земледъліи, при коихъ получается наибольшій доходь, но способна на улучшенія, обезпечивающія наиболіве віврный урожай, т. е. она стремится къ удовлетворенію лишь дійствительных потребностей, къ прочному обезпеченію существованія, а не къ роскоши, прочное же обезпеченіе существованія въ посл'вднемъ результат'в есть безсмертіе. З. Земледъльческій быть (земля чернаго хльба, грубой поскони и прочнаго льна), допускающій, благодаря климату и обычаю, мануфактурную промышленность только какъ побочный, зимній промысель, при коемь утонченность немыслима, пока, конечно, земледъльцы не впадутъ въ фабричное искушение (которому, къ сожальнію, оказывается покровительство) и не измінять землів. (У нътъ привязанности къ ремеслу, нътъ ремесленной или цеховой гордости, и это указываетъ на возможность полнаго освобожденія отъ идолопоклонства). 4. Безсословность, т. с. типомъ нашего государственнаго устройства служитъ, очевидно, не организмъ, а какой-то иной образецъ. 5. Государство служилое, въ основу котораго было положено самоотверженіе, имфющее цітью не благосостояніе сочленовъ, а службу; ибо ему некстда было заботиться о благосостояній, ему почти непрерывно приходи. лось спасать самое существование государства; оно было поставлено въ такое положеніе, что постоянно должно было жертвовать собою за весь міръ и особенно за Заладную Европу. Самое кръпостное право, распространявшееся на всф чины государства, (такъ какъ всф были призваны къ обязательной службъ), было тою же всемірною жертвою. Самою важною ошибкою нашей новой исторіи должно быть признано освобожденіе отъ службы (или, что тоже, отъ долга) вмъсто облагороженія ся, вмъсто возведенія ея въ служеніе, въ дъло священное. Отрекаться отъ службы, дълать ее достояніемъх голько немногихъ, безнаказанно нельзя. Не обязательная служба, а вольности дворянства дъйствовали разрушительно и привели къ самодурству, создали лишнихъ людей, разочарованныхъ и т. д. 6. Государство до признающихъ за собою правъ, а сознающихъ себя виноватыми; отсюда вытекаетъ необходимость повиновенія, повинности; при болье же глубокомъ сознаній чувство виновности отожествляется съ первододною виною, съ первороднымъ гръхомъ. 7. Способъ распространенія государства при помощи сторожевыхъ диній, какъ это было объяснено више. 8. Географическое положеніе Россій: а) по шидоть Россія соотвытствуеть такимь высотамъ, (представляя земной шаръ какъ два полушарія, какъ двъ горы, соединенныя подошвами, при чемъ линія соединенія подошвъ, соотвътствуеть экватору, а верщины полюсамъ), какъ напр.: С. Бернардскій монастырь на Альпахъ, куда могло влечь только самоотвержение, а не искание наслажденія; б) гладь, равіцина, не приковыпающая взора своею красотою къ демль (природа или насъ не картина и изъ съраго неба мы не могли сдъдать

себъ идола; в) просторъ, который не могъ развить упорства во внутренней борьбъ, но развивалъ удаль, могущую имъть и иное приложение, а не одну борьбу съ кочевниками; г) континентальное положение, т. е. глуць, окаймленная полуостровами и островами, бойкими мъстами, изъ которыхъ бойчье всъхъ Англія, такъ что, если бы нужно было однимъ словомъ опредълить наши границы, можно было бы сказать, что мы окружены Англіею, которой всѣ наши сосъди служать какъ бы орудіями; д) ближайшая сухопутная дорога въ Индію (путь изъ Варягъ въ Индусы), къ богатствамъ которой нашъ первый путешественникъ, Аванасій Никитинъ, выказалъ такое равнодущіе и даже не нашель въ средъ этихъ богатствъ товаровъ, годныхъ для насъ; и въ противоположность этому – пятисотъ-лътияя принадлежность къ Константинопольскому приходу, прекратившаяся лишь съ паденіемъ Константинополя, связь незримая, чисто духовная, налагающая на Россію обязанность возстановить свой приходскій центръ, свою, если можно такъ выразиться, приходскую церковь. е) Климатъ, которымъ природа какъ бы закаляетъ человъка, подвергая его то тропическому жару, то полярному холоду; и этимъ она приготовляетъ его къ выполненію какой-то цъли. Тотъ же климатъ и просторъ сдълали эту патріархальную страну, лежащую подъ полюсомъ, по сужденію Наполеона, доступною только три или четыре мъсяца въ году, и не доступною ни съ тыла ни съ фланговъ. "La cause du siecle etait gagnée, la revolution accomplie", если бы послъдній походъ Наполеона (1812 г.) быль удачень, т. е. діло отеческое погибло-бы и сама земная планета, создавшая въ Русской котловинъ для своего самосохраненія кріпость противъ промышленной эксплоатаціи, утратила бы надежду на возстановленіе. 9. Собираніе земель, въ которомъ прошла вся жизнь Россіи, и стало ея функцією, такимъ отправленіемъ, безъ котораго она перестала бы существовать. Это собираніе, хотя и было выниманіемъ душъ изъ удівловъ, но сами удівлы ознаменовали себя усобицами и гибелью отеческаго дёла, а потому и души ихъ не были чистыми; самое сознание перваго собирания, какъ обездушения, указываетъ на другое собираніе, хотя и не сознанное. 10. Наконецъ, отсутствіе всякихъ сділокъ. конкордатовъ между духовнымъ и свътскимъ. Духовное, подавленное, какъ сословное, должно проявиться во всемъ и во всехъ, сделаться всеобщимъ.

Вст вышеисчисленные задатки указывають, что въ нашей жизня не можеть быть противоположенія человіческаго божественному, что въ ней есть возможность и способность сділаться срудіемь божественнаго плена; и при этому мы должны сказать, что вст эти задатки не составляють нашихъ какихъ-либо преимуществъ; постъ нашъ занять не по свободному выбору и потому мы не можемъ гордиться ни нашимъ великодушіемъ, ни устуднивостью, ни нашимъ самостверженіемь; мы заняли этотъ аскетическій постъ, эту уединенную глуднь, не разділяемую никакими горами, ни интересами, свойственными бойкимъ містамъ, этотъ необозримый просторъ, исключавшій вражду за обладаніе землями, эту беззащитную котловину, или крітость, со всёхъ сторонь замкнутую, какъ съ сущи, такъ и съ мо-

ря, и ворота которой не въ нашихъ рукахъ, что дёлало необходимымъ внутреннее сплоченіе, объединеніе противъ внішнихъ опасностей, этотъ постъ мы заняли, потому что были сюда вытъснены враждебными между собою и согласными только во враждів къ намъ островитянами и полуостровитянами. Такимъ образомъ, благодаря только насилно и нашему вслъдствіе того, уединенному положенію, мы сохранили и общину, и, отчасти, родовой быть; благодаря лиць тысячелётнему застою, въ которомъ мы принуждены были оставаться, свойства первобытныхъ дикихъ обществъ, чрезъ которыя проходили всь народы, сдълались нашимъ характеромъ; благодаря этому же застою для насъ стали чужды и свойства высоко (?) развитыхъ юридико-экономическихъ порядковъ, которые всю природу, эту отчину человъчества, обратили въ доходную статью (утилитаризмъ), а братство замѣнили юридическою сдѣлкою, за которой и сами не могутъ признать правды. Такъ создался нашъ характеръ, отличающій насъ отъ другихъ народовъ, дающій намъ какъ свою физіономію, такъ и тяжелую миссію въ общемъ дълъ, отличную отъ задачъ другихъ народовъ

Особенности нашего характера доказываютъ лишь то, что и Славянское племя не составляетъ исключения въ средъ народовъ, что и оно также не похоже на другіє народы, какъ Евреи не были похожи на Грековъ, а Греки на Римлянъ. Какъ Романское племя ръзко отличается отъ Нъмецкаго, такъ и Славянское племя ръшительно не имъетъ права претендовать на исключительное положеніе, - оставаться всегда безцвѣтвымъ, ничего не внести во всемірную исторію, хотя такое положеніе было бы гораздо легче, несравенно покойнте. И въ самомъ дълъ, чего бы легче, чего бы покойнъе принять уже существующее, уже выработанное: нъмецкій ли то характеръ или французскій, романское воззрѣніе или Германское? Допуская различія между народностями, мы вовсе не хотимъ сказать, что между нами существують такія различія, какъ между «видами животныхъ», какъ это думають тъ, которые подобно Дарвину, берутъ образцы для человъка въ животномъ царствъ, хотя и считаютъ себя противниками Дарвина. Для такихъ ученій дороги лишь различія, лишь свойства, ведущія ко враждъ; имъ чужды и даже противны чаянія народовъ такого, состоянія, когда волкъ будетъ пастись съ ягненкомъ, когда славянинъ станетъ нъмцу братомъ.

Различіе Французовъ, какъ представителей Романскаго племени, отъ Нъмцевъ, какъ представителей Германскаго, можно видъть изъ ихъ воззръній на капитальнъйшіе вопросы о происхожденіи языка, общества, религіи и проч. Такъ, по понятіямъ Французовъ, условились называть вещи тъми или другими именами и языкъ былъ созданъ; религію выдумали жрецы; государство было основано на договоръ. Нъмцы отнеслись критически къ французскимъ объясненіямъ: что по французскимъ возэръніямъ дълалось, то, по нъмецкимъ теоріямъ, раждалось. У кабинетныхъ ученыхъ Германіи даже всъ дъятели обратились въ мифії; Ликурги, Нумы, Гомеры, законодатели, поэты, проповъдники религій исчезли, давъ мъсто классамъ, сосло-

віямъ, поколѣніямъ, народамъ; дѣятельность, приписывавшаяся одному дицу, возложена на цълый народъ, который однако также состоить изъ лицъ. Идеалъ раціональнаго объясненія заключался въ устраненіи разума; объяснение состояло въ томъ, чтобы представить явление само собою рождающимся, а не создаваемымъ разумною волею. Для касты, занятой исключительно мышленіемъ, созданіе, участіе въ дъйствій разума, не могло быть понятно, оно и было изгнано отвсюду, начиная съ природы и кончая чедовъческою дъятельностью. Ясно, что вопросъ остается открытымъ; ни фрацузское fiunt, ни нъмецкое nascuntur ничего не объяснили; не будеть объясненія и въ томъ случав, если французскій договоръ будеть перенесенъ въ будущее (станетъ идеаломъ), какъ это дълають новъйшіе французы, сбитые съ позиціи нѣмецкою критикою. Такъ какъ договоръ со всьми его исправлениями ("Justice reparative" - Revue des deux mondes 1880, 2-me livraison), по отношеню къ прошедшимъ поколвніямъ не будетъ выраженіемъ даже полной правды, то и осуществленіе общества по такому контракту не будетъ объясненіемъ прошедшаго, не будетъ полнымъ его знаніемъ. Justice reparative очевидно силится достигнуть христіанскаго искупленія, но сама себя ограничиваетъ предълами произвольно на себя наложенной возможности, (въ объяснение которой даже и не входитъ, считая ее доказанною), а въ концъ концовъ устраиваетъ послъдній судъ, хотя и не страшный; это будеть судь взаимный, потому что каждый, какъ потерпъль отъ несправедливости другихъ и можетъ потребовать съ нихъ за это вознагражденіе, такъ и причинилъ несправедливость другимъ, которыхъ долженъ вознаградить. Нельзя не замътить, что правда, ограничиваемая возможностью, есть отрицаніе всякой правды, всякой нравственности.

Итакъ, если върно, что и Славянское племя не составляетъ исключенія въ средъ народовъ, то и оно не можетъ быть изъято отъ обязанности потрудиться для ръшенія въковъчнаго вопроса; вкладомъ въ разръшеніе его со стороны Славянскаго племени будетъ, впрочемъ, лишь отрицаніе какъ своего права, такъ и права какого бы то ни было народа, или даже цълаго поколѣнія хотя бы и всѣхъ народовъ вмѣстъ, останавливаться на одномъ только мысленномъ разръшеніи этого вопроса. Одно мышленіе можетъ произвести только мысль, догадку, предположеніе; искусственный же кабинетный опытъ можетъ показать происхожденіе лишь того, что онъ производитъ; происхожденіе же всего можетъ быть доказано лишь полнымъ воспроизведеніемъ, возстановленіемъ всего исчезнувшаго, погибъшаго, т. е. когда fiunt расширится до наясшити и это возстановленіе, будучи доказательствомъ долга, вмѣстъ съ тъмъ будетъ полнымъ выраженіемъ его безъ всякихъ сдѣлокъ съ возможностью.

Выраженіе надеждь на собственное наме оживленіе и на соединеніе въ общемъ ділі, т. е. въ общемъ тяглії, съ Роминскимъ и Германскимъ племенемъ, какъ начало объединенія всего міра. Область естествознанія, понямаемаго не въ смыслії случайныхъ приложеній къ мануфактурной промышленнести, но прилагаемаго во всей совокупности къ разрешению вопроса с клюбь и вине, — есть область, въ которой должно произойти соединение всекъ народовъ въ общемъ дёлё.

Если подумаемъ о всъхъ этихъ задаткахъ, которые таятся въ русскомъ народъ, задаткахъ еще несознанныхъ, спящихъ такъ сказать, а съ другой стороны, если представимъ себъ размножение повсюду обществъ, библютекъ, музеевъ, школъ, учебныхъ заведеній, словомъ, органсвъ сознанія, то нельзя не признать, что все это не даетъ никакого результата, благодаря лишь полному разъединенію, полнъйшему отсутствію цъли. Вопросъ-къ чему? ослабляетъ, парализуетъ всякое дъйствіе. Хотълось бы върить, что немногое нужно для того, чтобы эти спящія задатки были сознаны, пробудились, чтобы проснулся народъ русскій и двинулся къ великой цёли. Самый Западъ, отрекційся отъ вёры, отъ воскрешенія (впрочемъ лишь транцендентнаго, какъ объ этомъ и было сказано), по самой крайности, односторонности своего развитія чувствуетъ потребность обновленія. Крайнее развитіе личности, раздъленіе занятій, приведшее людей къ совершенной внутренней разобщенности, заставляетъ и Западъ обращаться съ надеждою къ тъмъ странамъ, гдъ сохранилась еще община, общинный бытъ. Нъчто подобное замъчается и въ религіозной жизни; католицизмъ и протестантизмъ одинаково чувствуютъ свои недостатки, и нъкоторые изъ католиковъ и протестантовъ съ надеждою обращаются къ Востоку, ожидая свъта оттуда. (По мнънію Запада христіанство возвысило только личность; очевидно, въ этомъ случав Западъ смотрвлъ односторонне, потому что въ самомъ главномъ догматъ христіанства, въ догмат'в о Тріединомъ Бог'в, не только придается высокое значеніе личности, но вмѣстѣ съ тѣмъ установляется и глубочайшее единство между личностями). Кризисы всякаго рода, философскій, религіозный, соціальный, приводять Западь къ предчувствію, если не къ сознанію, что выработанная имъ цивилизація не заключаетъ въ себъ спасенія. Итакъ даже здъсь, повидимому, вопросъ о возстановленіи, послѣ революціонно-критическихъ разрушеній, становится на очередь. Крайности, къ которымъ пришелъ Западъ, вслёдствіе односторонности своего развитія, могуть вызвать этоть вопрось, какъ реакцію, и могуть произвести соединеніе Запада съ нами. Оно можетъ произойти въ той области знанія, въ которой нельзя не видѣть перехода къ воскресенію, какъ дъйствію (какъ знаніе оно было не далеко мысли о воскресеніи). Вопросъ о положеніи земли въ небесномъ пространствъ, о незначительности величины ея, о звъздахъ (планетахъ), какъ о подобныхъ землъ тълахъ, изслъдованіе между-планетныхъ и междузвъздныхъ пространствъ и т. п., если все это и не привело человъка къ сознанію его истинной цібли, къ сознанію, что не земля только, но и весь міръ, требуетъ внесенія въ него цълесообразности, что весь онъ долженъ стать поприщемъ дъятельности человъка, - если все это еще не сознано и и не совершилось, то благодаря лишь тому, что и мысль, и дъятельность отдълились одна отъ другой и воплотились, такъ сказать, въ особыя сословія. Вслъдствіе этого даже та система, которая отвергла центральное положеніе земли и вибсть съ тымь признала въ земль такое же небесное тъло, какъ и другія, могла быть идеализирована и превращена въ цълесообразное зданіе, мистическою силою тягот внія управляемое, т. е. въ храмъ; человъку же остается только удивляться, поклоняться и воспъвать оды этому космосу. Баконъ идеализировалъ даже само это отдёление мысли отъ дъятельности; въ его «Атлантидъ» наука есть достояне только обще. ства мудрыхъ, т. е. экспериментаторовъ, наблюдателей, производящихъ свои опыты въ подземельяхъ, въ воздушныхъ пространствахъ и проч., дълающихъ разныя открытія, но не въ видахъ обезпеченія бытія сосущественно, консубстанціально природів, а въ видахъ избавленія лишь отъ страданій и увеличенія наслажденій. Поставивъ такія цібли цауків. Бэконъ первый положиль начало порабощению ся торгово-промышленному классу, Вслъдствіе этого и химія, стремясь къ открытію превращенія (т. е. пресушествленія) неорганическаго въ органическое, растительнаго въ животныя вещества, ограничивала свои изысканія, изслёдованія, открытія тёмъ, что возможно было достигнуть путемъ лабораторнымъ; даже такія важныя изсл'бдованія, какъ изслібдованія надъ дібиствіемъ органической пыли, зародышей, процессовъ окисленія, броженія, гніенія не могли поднять человЪка до мысли о консубстанціальномъ природѣ обезпеченій бытія всѣмъ. Хотя физіологическія и всякаго рода изслъдованія и ставили вопросы о жизни и смерти, и Западу иногда даже казалось, что ключь отъ жизни уже въ его рукахъ, (какъ это было, напримъръ, при открыти гальванизма), тъмъ не менъе даже сама мысль о такомъ обладани не производила въ людяхъ стремленія къ тому, чтобы знаніе было приложено къ обезпеченію бытія всёмъ. Не свидетельствуетъ ли это о томъ, что поставившие на своемъ знамени «братство» утратили въ дъйствительности братскія чувства и оказались въ необходимости во всемъ вращаться въ удивительныхъ противоръчіяхъ. .

Ни одно, быть можеть, открытіе не вызвало такихъ надеждъ, какъ Франклиново, и вмъстъ съ тъмъ никогда не наносилось такого удара язычеству, какъ въ то время, когда Западъ самъ началъ поклоняться языческимъ богамъ, т. е. силамъ природы, въ которыхъ стали видъть все, Франклинъ, если и не занялъ Зевсовъ тронъ, то указалъ къ нему путь. Если желають доказать отсутстве разумныхь силь природы, то могуть достигнуть этого однимъ путемъ, - поставивъ собственный разумъ, разумную волю на мъсто слъпой силы. Если бы Франклинъ хотълъ доказать, что нътъ громовержца, распоряжающагося громами, то долженъ былъ бы найти способъ самому управлять ими; что онъ и сдблалъ отчасти, но только отчасти, и не нашелъ подражателей, развъ только въ проектахъ, о которыхъ и будетъ сказано, Пока этого не сдълано вполив, ибтъ доказательствъ, что природа - слъпая сила, а не разумная; когда же это будетъ сдълано, то уже не будетъ слъпой силы. Шарль открылъ дорогу въ надъальпійскія пространства, (Прим'вч. 55-е), но Гермесъ, покровитель торговли и промышленности. Афродита, покровительница модъ, успѣли спасти

Зевса, указавъ западному человѣку инее назначеніе. Впрочемъ, занятіе такими предметами, какъ напр. регулированіе метеорическими явленіями, а не предсказаніе лишь ихъ, какъ это дѣлается въ настоящее время, могло бы быть полезно только мужикамъ пахарямъ, а не мастеровому Западу.

Дальній Западъ-Америка, въ которой недостатки ближняго Запада, Европы, (каковы напр. отрицаніе 5-й запов'єди, конкуренція, спекуляція), доведены до высшей степени, уже по этому самому можетъ предупредить соединеніе нашихъ сосёдей съ тёми, кои сохранили еще традиціи христіинства и завътъ отцовъ въ своемъ родовомъ и общинномъ быту. Дальній Востокъ (Китай, у коего 5-я заповъдь лежитъ въ основъ всего строя жизни, гдф важныя заслуги кого-либо вознаграждаются возведеніемъ въ его достоинство не потомковъ, а предковъ, и Индія, страждущая отъ голодавсябдствіе разрущенія у нея общины) не составляеть что либо чуждое намъ; ибо для тбхъ, кои не до конца еще развращены юридико-экономи, ческими началами, по коимъ всё люди другъ другу чужіе и братства нётъ, дяя тбхъ, напротивъ, все родное и кбтъ между племенами чуждыхъ, а потому и нътъ нужди въ какихъ либо контрактахъ, такъ какъ братствовооруженное знаніемъ, исключаетъ необходимость въ сдёлкахъ, которыя могуть быть сильны лишь подъ угрозою вившняго принужденія. Многострадальный край, эксплуатируемый Западомъ, когда почувствуетъ облегченіе, не будеть считать уничтоженіе, небытіе-благомъ и изм'янить нирвану на воскрешеніе.

## Примъчанія.

- 1. Памиръ могила праотца, по народнымъ преданіямъ, болѣе стойкимъ, чъмъ выводы ученыхъ, постоянно мъняющіеся,
- 2. Это совершенствованів (прогрессъ), вопреки воли и нам'вренія человівческаго совершающеєся, не показываетъ-ли, что за слівпою силою стоитъ разумная воля, а человіть дійствуєть слівпо, вопреки своей разумной природів, не противясь слівпому влеченію, слівпой силів природы, и несогласно съ внівмірнымъ Разумомъ.
- 3. Въ оракулъ Дельфійскомъ, произнесшемъ безчеловъчное «познай самого себя» (т. е. знай только себя), христіане справедливо видъли голосъ, дъйствіе, діавола, а въ демонъ Сократа—чорта. Такова же и жалкая эгонстическая Августино-Декартовская передълка— «сознаю, егдо существую» (существую только, а не живу еще). Въ дъйствительности сознане не можетъ быть чистымъ, отвлеченнымъ, а соединено съ признаніемъ недсвольства или довольства, при чемъ первое является результатомъ утраты. Оознаніе себя не можетъ быть отдълено отъ признанія другихъ: въ сознаніи рожденныхъ (сыновъ) заключается признаніе родителей; въ признаніи этой первой причины заключается признаніе и послъдней, Вога-Отца-

- 4. "Воскресшу Тебъ, Господи, можно сказатъ, началось служеніе (а не поклоненіе или почитаніе) Тріединому Богу, началось собираніс, братотвореніе чрезъ усыновленіе для воскрешенія. Усыновленіе и есть нисхожденіе души въ могилу предковъ, спогребеніе.
- 5. Относительно невѣрующихъ желательно, чтобы они имѣли наибольшее сомнѣніе, т. е. такое, которое могло бы удовлетвориться только полнымъ, дъйствительнымъ возстановленіемъ и было бы побужденіемъ къ труду доказательства.
- 6. Только иконопись и обрядъ могутъ служить грамотою для неграмотныхъ, а потому въ исторіи для неученыхъ иконопись и обрядъ им'вютъ такое же преимушественное значеніе, какъ и въ православіи, которое есть истинно-народная религія, почему оно и не отд'єляєть догмата отъ обряда, какъ не отд'єляєть слова отъ д'єла.
- 7. Нужно думать, что первоначально у умершихъ руки складывались крестообразно. Черепъ (голова) и руки, т. е. мысль и дѣло, или органъ мысли, знанія, и орудія дѣла.
- 8. Но отъ страшнаго до смѣшного одинъ шагъ! Очень можетъ быть что одна изъ армій, заслышавъ лишь издали выстрѣлы, подъ вліяніемъ страха истребительности новаго оружія (а мнѣніе, слава истребительности далеко превосходитъ дѣйствительный вредъ, приносимый этимъ оружіе мъ) обратится въ бѣгство, а другая, у которой хватитъ мужества не бѣжать отъ перваго залпа, и останется побѣдителемъ. Мужество же у нынѣщняго женоподобнаго, женопоклоннаго общества умаляется, исчезаетъ съ каждымъ днемъ. Не нужно забывать, что война франко-прусская, война съ усоверпіенствованнымъ оружіемъ, благодаря упадку мужества, далеко не была такъ кровопролитна, какъ войны Наполеона 1-го.
- 9. Исторія—синодикъ, не только оплакивающій умершихъ, но и сознающій самихъ себя виновниками смерти. Исторія есть Великій Канопъ раскаяніе во грѣхѣ, но не личномъ, а общемъ. На вопросъ: «откуда начну плакати окаяннаго житія нашего»,—нужно отвѣтить: отъ самаго рожденія, которое было началомъ смерти родителей.
- 10. Не отказываясь ни отъ одного изъ благъ настоящей жизни, ученое сословіе представляеть себя самоотверженно отрекающимся отъ будущей жизни, признавая, что тогда не будетъ пользованія матеріальными благами въ ущербъ другимъ. Ученое сословіе, придумавшее альтруизмъ, конечно, не для себя, а для другихъ, тѣмъ легче можетъ надѣяться на осуществленіе альтруизма для большинства, (альтруизмъ для всѣхъ—логическая нелѣпость),—ибо стоитъ только нынѣшнему большинству принятъ добровольно то, что оно принимаетъ въ настоящее время вынужденно, и наступитъ это вожделенное состояніе, когда большинство изъ страсти къ альтруизму будетъ просить ученое меньшинство оставаться эгоистами, чтобы неученые могли быть альтруистами; и ученое сословіе, конечно, низойдетъ до ихъ просьбы и благородно откажется отъ альтруизма, ради большинства пожертвуетъ имъ.

- 11. И не политическая лишь экономія, но и вся наука вообще есть наука о войнѣ, ибо для Дарвина и его послѣдователей, что такое наука, какъ не знаніе о борьбѣ, а для Гегеяя и его послѣдователей сама логика, по коей міръ творится и движется исторія, есть изображеніе войяъ между отвлеченными: понятіями, ибо всякое понятіе, всякій тезисъ имѣетъ своего врага въ антитезисѣ, и хотя послѣ долгой борьбы они мирятся въ синтезѣ, но лишь для того, чтобы начать новую борьбу съ новымъ антитезисомъ, отъ него родившимся. Хотя ученое сословіе изъято изъ воинской повинности, а между тѣмъ вся наука есть военная по предмету (борьба) и по способу развитія; только наука о воскрешеніи, или о возстановленіи родителей, есть не военная наука.
- 12. Однажды Будда встрътилъ семью, изъ мужа, жены и ребенка, довольствовавщуюся самою простою жизнью, полагавщую все свое счастье въ возможности, котя и тяжкимъ трудомъ, удовлетворять лишь самыя первыя, самыя необходимыя свои потребности; вст они были сыты, одъты, имъли свой уголь, были живы и здоровы, и это было все, что нужно было для ихъ счастья; и Будда преклонился предъ такою ум'вренностью. Но черезъ нъкоторое время является къ Буддъ женщина; вся въ слезахъ, въ полномъ отчаяній она объявляетъ Буддів, что ребенокъ ея умеръ, и проситъ помощи въ ея горъ. Тогда Будда посылаетъ эту женщину разыскать двѣнадцать домовъ, въ которыхъ никто никогда не умиралъ, и принести изъ каждаго такого дома по кусочку хлъба. Обнадеженная было женщина пошла разыскивать такје дома, но затемъ возвратилась къ Будив еще въ большемъ отчаяній; она не нашла домовъ, въ которыхъ никто и никогда не умиралъ-бы. Тогда Будда сказалъ женщинъ, что она требуетъ невоз. можнаго, что всъ умираютъ, сяъдовательно и ребенка ея постигло лишь то, что составляетъ удълъ всъхъ и каждего. И осудилъ Будда эту женщину за неумъренность ея требованія, не замътивъ, что это была та же самая женщина, предъ умъренностью требованій которой самъ же онъ преклонился; Будда не поняль, что требованія этой женщины нисколько не измънились, и какъ въ то время, когда онъ преклонился предъ ней, такъ и въ то время, когда онъ осудилъ ее, женщина эта желала одного, чтобы близкіе ей были живы и здоровы; - Будда не замѣтилъ и не понялъ, что женщина осталась при прежнемъ своемъ требованіи, а онъ самъ быль не послъдователенъ. Не замътили этого и всъ жизнеописатели Будды, разскат зывая эти два случая изъ его жизни въ отдъльности одинъ отъ другого, не сопоставляя ихъ, а между тъмъ при сопоставлении этихъ случаевъ открывается вся несостоятельность Буддизма. Стр. 126-я, причивы 99-и
- 13. Для праотца исторіи, т. е. для народа, культь отцовь и есть исторія. По библейскому сказацію «Ной собираеть въ ковчегь отъ всего живущаго»; по народному же сказацію (книга Адама) Ной, по повольнію Бога, взяль съ собою тьло Адама, подобно тому, какъ Евреи по выходь изъ Египта взяли останки Іосифа, подобно тому, какъ вообще переселенцы беруть съ собою горсть земли съ могиль. Культь мертвыхъ состоить въ

представленіи ихъ живыми или, вѣрнѣе, въ оживленіи ихъ чрезъ сыновъ никогда не умирающимъ Отцомъ всѣхъ; —оживленіе это, конечно, не дѣйствительное, пока царствуетъ рознь и знаніе отдѣлено отъ дѣла. Истинная религія есть одна, —культъ предковъ, при томъ всемірный, культъ всѣхъ отцовъ, какъ одного отца, неотдѣлимыхъ отъ неумирающаго (Святого, Крѣпкаго, Безсмертнаго) Бога Тріединаго, Отца, Сына и Св. Духа, въ Коемъ обожествлена неотдѣлимость сыновъ и дочерей.

Ограниченіе всемірности есть уже искаженіе религіи, свойственное не языческимъ только религіямъ, чтущимъ отцовъ или боговъ своего народа (языка), которые при соединеніи легко, впрочемъ, усваиваютъ боговъ чуждыхъ, но и тѣмъ христіанскимъ религіямъ, кои ограничиваютъ спасеніе только крещеными предками. Отдѣленіе нашихъ праотцевъ отъ Бога Тріединаго (въ коемъ, именно, обожествлена неотдълимость сыновъ и дочерей отъ отцовъ) есть также искаженіе, какъ и ограниченіе всемірности, какъ и поклоненіе слѣпымъ силамъ. Такое отдѣленіе снойственно протестантамъ, деистамъ, и, вообще, тѣмъ, Богъ коихъ не принимаетъ молитвъ сыновъ за отцовъ.

Нътъ другихъ религій кромъ культа предковъ, всѣ же другіе культы суть только искаженіе (идоло-лятрія) или отрицаніе (идео-лятрія) истинной религіи; искаженіемъ религіи должно признать и ограниченіе всемірности культа предковъ (Еврейство). Обращать эти искаженія въ особыя религіи, — это значитъ допускать существованіе болье, чъмъ одной религіи, т. е. это будетъ полнымъ отрицаніемъ религіи. Терпимость, говорящая, что всѣ религіи истинны, показываетъ полнѣйшее равнодушіе, т. е. признаетъ ненужность религіи. Возможно ли допустить культъ вещей, природы, которыя должны быть лишь средствами воскрешенія предковъ?..

Философія есть наибольшее искаженіе религіи, она произведеніе сословія, отдіблившагося отъ народа, не желающаго знать нуждъ его, хотя и живущаго на счетъ народа, живущаго трудами рукъ тібхъ, которыхъ сословіе это презираетъ.

- 14. Основаніе Халкидона и есть основаніе Константинополя; что теперь предмістіє, то было главнымъ городомъ. Халкидонъ быль основанъ въ эпоху бронзоваго віка; самое названіе Халкидона, какъ и острова Халки, а также множество старинныхъ рудокрпень доказываютъ, что основатели его не были сліти, выбравъ богатое міздыю місто для поселенія научившихся отъ Финикіянъ и кораблестроенію и вооруженію. По древнимъ преданіямъ Византія и Халкидонъ представляются союзниками: Халкидонъ помогаетъ Византія и Халкидонъ представляются союзниками: Халкидонъ помогаетъ Византія избираетъ Халкидонскаго вождя (Диніаса) своимъ правителемъ. Такимъ образомъ Византія и Халкидонъ въ первоначальномъ преданіи являются однимъ городомъ и вмівсть основываютъ колоніи.
- 15. Евреи при нападеніи на Ханаанъ (при Іисусії Навинії) дали толчекъ Ханаанскому (Финикійскому) движенію; Греки же, отбросивъ Финикі-

янъ отъ проливовъ, дали этому движенію направленіе обходное. Потерявъ же самостоятельность, Евреи, при своемъ разсѣяніи, подготовили превращеніе Ханаанскаго и всего Семитическаго въ Магометанское объединеніе, замѣнившее Персидское (прямое движеніе), и въ союзѣ съ Туранскимъ, превзойдя въ объемѣ и самое Персидское, оно стало безпощаднымъ врагомъ хранителей памятниковъ

Финикіяне, столь прославленные свѣтскою исторією за распространеніе цивилизаціи (т. е. эа «научите») и осужденные священною исторією за развращеніе, весьма мало отличались по образу жизни отъ Евреевь послів Вавилонскаго плівна и особенно послів взятія Іерусалима Римлянами. Евреи были такимъ же странствующимъ народомъ въ древнемъ, какъ и въ христіанскомъ міръ: легенда Въчнаго Жида есть дъйствительная исторія этого народа; земледълјемъ, т. е. насчетъ природы, онъ жить уже не могъ, да и не хотълъ, а полюбилъ жить на счетъ другихъ, т. е. торговлею. Христіаиство по заповъди – «шедше» подвигалось по слъдамъ Евреевъ, останавлявалось въ ихъ колоніяхъ, им'вя въ виду примирить язычество и Тудейство. но примирить ихъ оно хотвло только въ мысли, въ духв, а потому и примиреніе вышло мнимое. Христіанство не предупредило борьбы между Евреями и Римлянами, какъ впослъдствій не предупредило образованія новаго вооруженнаго Гудейства-Ислама, и не предупредиле потому, что не вошло въ жизнь, т. е. не признало тъсной связи между кореннымъ догматомъ Троице-Воскресеніемъ и жизнью земледѣльческою. Жить земледѣліемъ значить жить на счеть природы, а не на счеть другихъ, т. е. въ земледъльческомъ быту менъе поводовъ къ враждъ и болъе поводовъ къ соединенію силь для одного д'вйствія, чівмь въ жизни городской, если, конечно, земледълје не приняло еще промышленнаго характера и не сиблалось дохолной статьей. Жить землельліемь значить жить не только не на счеть другихъ, а на счетъ природы, но и жить, обращая мертвое (прахъ) въ живое, какъ это дълаетъ земледъліе, а не обращая живое (растенія и животныхъ) въ мертвый фабрикатъ... Впрочемъ, пока умъ человъческій работаеть преимущественно наль обращеніемь живого въ мертвое, придавая ему только видъ жизни, какъ это дълается въ мануфактурной промышленности и въ искусствъ, до тъхъ поръ и земледъліе, покорное слъпой силъ природы, будеть обращать прахъ предковъ не въ то, чъмъ онъ былъ и чъмъ долженъ быть, по требованио нравственнаго закона и знанія, а въ продукты питанія, одежды и т. п., -т. е. хотя и на утонченную, но все же антропофатію., Христіанство превращаєть естественнюе, тоть прироста населенія и уменьшенія средствъ жизни зависящее движеніе въ образовательное (т. е. въ «научите»); но оно, конечно, не ограничивается педагогическимъ дъйствіемъ, а имъетъ главною цълью обратить этотъ избытокъ силъ вибсто рожденія на Воскрешеніе, это-то дбйствіе и совершается «во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа».

16. Когда Византія стала Царь-Градомъ, то и этотъ царь городовъ былъ візчнымъ мученикомъ и благодівтелемъ, вознаграждавшимся за это

равнодущіемъ или завоеваніемъ, подъ видомъ пособія, какъ во время 4-го крестоваго похода, когда Франки, разграбивъ Константинополь, назвали себя самымъ великодушнымъ народомъ, а Грековъ самымъ коварнымъ. Эти подвиги назывались Gesta Dei per Francos; въ настоящее же время подобные подвиги называются Gesta ideae.

17. Подобно тому, какъ и въ наше время, та же Азія (Турки) нашла себѣ союзниковъ въ Европѣ, прежде всего въ лицѣ Французовъ, а потомъ Англичанъ и другихъ Европейскихъ народовъ, ибо измѣна, разъединенів, иначе независимость личности, космополитизмъ, есть коренная черта Европы.

18. Съ Греческими походами также связана заповъдь «научите», и это есть то ученіе, которое, поздніве, христіане называли Эллинскою прелестью, Авинейскими плетеніями, а Европейцы называють свѣтлыми, гуманными и проч. возэрѣніями, - (это ученіе было наукою разъединенія, спора, діалектикою)... Что для насъ поэзія (поэмы Гомера), то для Грековъ была религія, и потому назвать Иліаду библісю Грековъ можетъ казаться только остроумною мыслью, а между тъмъ это - върная мысль. Гораздо ближе къ истинъ считать язычниками Европейцевъ, восхищающихся поэвісю Грековъ, чъмъ Гомера признавать поэтомъ въ нашемъ смыслъ, думать, что и для древнихъ Грековъ онъ быль только свътскимъ поэтомъ. По въръ Грековъ слъдуетъ назвать Гомеріанцами. Религія Гомера, - это религія общаго предпріятія, также какъ и христіанство можеть быть названо Ролигівю Всеобщаго Предпріятія. (Религія Гомера религія общаго предпріятія, а религія Христа-религія Всеобщаго предпріятія, и если Өемистокль позволиль себя бить, чтобы не разстроился союзь спасенія отъ общаго врага, то Христосъ дозволилъ себя убить, лишить жизни, распять, чтобы состоялось соединение для возвращения жизни всъмъ ея лишивщимся. Греческая религія была явыческая, т. е. народная, а христіанская всенвыческая, всевародная). Греки поздижищихъ временъ, эпохи раздоровъ, не могли не обращаться съ любовью къ тому времени, когда и для нихъ было возможно еще общее предпріятіе. Религія Гомера нашла своего исполни. теля, мессію не въ Греціи, а въ Македоніи. Римляне были продолжателями Македонскаго героя. Если и Римляне, считавшіе себя потомками Троянцевъ. чтили Гомера, то тугь нътъ противоръчія, ибо Гомеръ не быль врагомъ Троянцевъ. Гомеръ радъ-бы былъ, если-бы видълъ «день Константина», когда Азіатскій, т. е. Троянскій берегъ, Иліонъ, въ лицъ Халкидона сблизился съ Европейскимъ берегомъ, съ греческимъ станомъ въ лицъ Византіи, Прада, туть не было еще дійствительнаго мира, а только превращеніе войны оружіємъ въ войну словесную; Троянскій походъ былъ только важнъйщимъ актомъ въ общемъ, колонизаціонномъ движеніи Грековъ, происходившемъ подъ руководствомъ оракуловъ Пиеій и Сивиллъ. Подобное же отношеніе представдяеть и Гомерическая поэзія къ религіозной поэзіи Пиоїй или Сивиллъ, в Взятіе Трои было священнымъ событіємъ; не поэма Гомера прославила, сдълала извъстнымъ мъсто, напротивъ важность событія создала поэму, вызвала ігвень. Взятіе Трои было также важно для древняго міра, какъ взятіе Константинополя для новаго: взятіемъ Трои Греки закрыли проливы для финикіянь, заставили ихъ обратиться на Западъ и Югъ, и этимъ опредълили всъ дальнъйшія открытія, предъ собою же они открыли этимъ весь Востокъ; этимъ событјемъ начинается борьба Грековъ (т. с. Запада) съ Востокомъ. Но торжество Грековъ было далеко не полное; часть Троянцевъ удалилась на Западъ, откуда Греки и должны были ожидать мщенія. Конечно, сказаніе объ Энеб есть дегенда, по не все въ ней легенда. Распространяясь на Западъ, Греки должны были встрътить народъ, который, сопротивляясь имъ, признаетъ въ себъ назначение бороться съ ними, т. е. съ Гомеріанцами, разорителями Трои, народъ, который изъ борьбы съ Греками, сдёлаетъ себь миссію, а въ Троянцахъ, изгнанныхъ Греками, признаетъ своихъ предковъ. Съ своей стороны и Греки признали въ Римлянахъ Троянневъ въ самое первое столкновеніе съ ними. Пирръ, потомокъ Эака, придавалъ своимъ походамъ, по Павранно, именно такое значеніе, а Римскій Сенатъ, впослъдствіи, приняль подъ свою защиту Акарнанцевъ на томъ основани, что онидединственные изъ Грековъ не принимавшіе участія въ Троянскомъ разореніи. Даже въ поэдиѣйшее время, Магометъ II-й говорилъ: «мы не можемъ не удивляться и не скорбъть о томъ, что противъ насъ ополчаются Итальянцы, тогда какъ затаенная любовь побуждаеть насъ любить ихъ на томъ основани, что они и ихъ старше, и предки произошли отъ крови Троянцевъ, такъ какъ знаемъ, что прародители ихъ (Итальянцевъ) были д'биствительно Антеноръ и Эней изъ крови Пріама, вмісто котораго, согласно обітованіямъ Бога нашего, досталось намъ владычество въ частяхъ Европы, которыми, какъ намъ извъстно, владъли отцы наши. И мы намърены даже возстановить великую Трою и отмстить за кровь Гектора и за разрушение Иліона подчиненіемъ Грековъ своей власти»... Была и другая теорія для объясненія происхожденія Римскаго государства, теорія Греческая, какъ у насъ Нормандская; у Гезіода Латинъ и Агрей-сыновья Одиссея и Киркеи (Изіодъ, Өеогонія 1011—1015). Для нынъщняго времени Христіанство стало поэзією, т. е. прекраснымъ, но не истиннымъ. Такое отношеніе къ религіи лишаетъ наше время возможности понимать прошлое. Для нашего времени Гомеръ-поэтъ, тогда какъ для древнихъ Гомеръ быль не поэтомъ, а пророкомъ, поэмы его были не прекрасны только, онъ были истиною для своего времени; и служба страстныхъ дней для нашего времени (т. е. для тъхъ, въ коихъ есть еще въра) тоже самое, что для древнихъ были, напримъръ, панавиней, на которыхъ читались поэмы (т. е. дъянія предковъ) Гомера;—півсни Гомера пробуждали любовь къ Эллинизму и вражду къ Востоку (паходившемуся, въ глазахъ Грековъ, подъ покровительствомъ Афродиты и отчасти Зевса, не всегда върнаго своей супругъ), хотя въ самомъ Гомеръ этой вражды и нътъ.

19. Изъ знающихъ Востокъ, одни думаютъ, что монголы не опасны, пока Россія и Китай будутъ въ силъ, другіе же увъряютъ, что «воинственная Монголія не воскреснетъ и нашествіе ордъ не угрожаетъ уже Евро-

пъ». Но когда эти знатоки вмъстъ съ тъмъ описываютъ Монголовъ, какъ искусныхъ, неутомимыхъ всадниковъ, и не только мужчинъ, но и женщинъ способными къ перенесенію всякихъ нуждъ и лишеній, когда описывая ихъ мужественныя игры, борьбу, любуются ихъ стальною мускулатурою, то невольно приходишь къ другому заключенію. Буддизмъ отучилъ будтобы монголовъ отъ охоты; но гораздо легче отучить людей отъ убійства животныхъ, чъмъ отъ войны.

- 20. Очень многіе знаютъ имена Ахилла, Одиссея., но не многимъ извъстенъ Протезилай. Если же смотръть на исторію съ точки эрънія борьбы Востока съ Западомъ, то имя Протезилая не можеть быть обойдено молчаніемъ: это первая жертва войны Европы съ Азіей, онъ же первый ступиль на Азіатскій берегь, котя и зналь свою судьбу, ибо оракуль предсказаль ему смерть нь этомъ походъ, и онъ, только что вступившій въ бракъ (съ Лаодаміею), тёмъ не менёе оставляетъ свою жену и идетъ исполнить свой долгъ. Сказаніе представляеть его образцомъ общественныхъ и семейныхъ добродътелей, (и особенно семейныхъ или даже брачныхъ; боги по просьбъ Лаодаміи возвращають изъ Аида Протезилая на три часа, но Лаодамія уже не разстается съ нимъ, т. е. умираетъ), въ войнъ, начавшейся за похишеніе женщинъ. Надъ тівломъ его, перевезсинымъ на Европейскій берегь, у мыса Сикея, лежащаго противъ Азіатскаго (Троянскаго), воздвигли погребальный холмъ. Городъ, построенный у этого погребальнаго холма, избралъ Протезилая своимъ богомъ покровителемъ. Христіанство не требуетъ отъ новаго міра отреченія отъ древняго, оно не отвергаетъ, а искупляетъ древнее: Протезилай и для повой Европы есть первая жертва борьбы въ исторіи, какъ синодикъ.
- 21. Гегемонія есть вопросъ о томъ, кому вести Грековъ противъ Персовъ, кому быть главнокомандующимъ. Названія «Пелопонезской» войны, также какъ «Семилътней», не выражають исторического значения ихъ. Въ споражь Өемистокла съ Эврибіадомъ начинается эта война. Благодаря близости врага, этотъ споръ имълъ благополучный исходъ. По удалени же врага, въ увлеченіи спора Греки забыли о цъли его и Персы могли спокойно смотръть на безумную войну своихъ противниковъ. Персы могли торжествовать, когда скульпторъ Сократъ, бросивъ свое ремесло, сталъ философомъ, т. е. отъ обожанія идоловъ перешель къ обожанію идей, и это обожаніе въ его ученикъ, Платонъ, перешло въ идеолатрію, въ безумное отдъленіе мысли отъ дъла. Это любители мнимаго мира, внутренняго, безъ устраненія причинъ вражды во вившнемъ міръ. Идеолатрія, -- это особый видъ опьяненія. Противъ этихъ Восточниковь и отчасти Персофиловъ выступиль наставникъ Александра Аристотель изъ Македонскаго захолустья Стагиры. Споръ о командованіи кончился тімь, что оно досталось не Грекамъ, а людямъ болве ихъ достойнымъ, или болъе сильнымъ; точно также наследство Александра досталось не діядонамъ, ни эпигонамъ, а тъмъ, которые исполнили планъ Александра на Эмпадъ, Дъло Александра Македонскаго не было окончено; и хотя планы его на завоеваніе Запада

также апокрифичны, какъ и завъщаніе Петра Великаго, тъмъ не менъе эти планы върно выражають историческій ходъ. Римляне закончили дъло Александра на Западъ и перенесли столицу въ Византію, родственникомъ основателя которой, Визаса, легенда и дълаеть Александра.

## Александрійскія сивиллы и палестинскіе апокалинсисы.

Разрушивъ Тиръ, жители котораго оставались върны Персамъ, овладъвъ Палестиною, обитатели коей върности Персамъ не сохранили. Александръ основалъ новый торговый центръ, куда переселились въ здачительномъ числъ и Евреи, какъ переселились опи и въ Антіохію, поздиве основанную и также имъвшую торговое значеніе, и въ другіе города. Александрія замізнила Тиръ, а Евреи замізнили Финикіянъ во Всемірномъ Индійскомъ торгъ. Завладъвъ языческимъ міромъ экономически, Евреи пожелали завладъть имъ и умственно, что для Евреевъ составляло существенную необходимость, ибо экономическое преобладание не могло не превратить религіозныхъ различій въ непримиримую вражду, какъ это и случилось. По попытка овладъть сердцемъ и умомъ язычниковъ, не отказываясь отъ торговыхъ притеснени, не могла, конечно, иметь большого успеха, не смотря на всю изворотливость семитического ума, пріобр'ятенную в'яковой торговой практикой, несмотря на то, что Евреи не стъснялись въ этомъ дълъ никакими правственными сдержками. Эта попытка вызвала борьбу, и на борьбу, открывшуюся между Евреями и язычниками, должно смотръть, какъ на новую фазу восточнаго вопроса, какъ всемірнаго; то была борьба востока съ западомъ, въ которой Евреи были представителями перваго, или Семитическихъ предацій, изм'вненныхъ подъ Персидскимъ вліяніемъ (а Семиты и Персы составляли всю тогдашнюю Азю), Греки же и затъмъ Римляне были представителями Запада. Евреи, не стращась никакихъ поддълокъ, сдълали орудісмъ, посредствомъ коего надъялись подчинить своему религюзному вліянію Западъ, всю древнюю Греческую литературу, начиная отъ миническихъ Лина и Орфея, которыхъ они заставили проповъдывать монотеизмъ, дълая ихъ миссіонерами іудейскихъ върованій, до лже-Пивагора, лже-Гераклита, Короче сказать, явилась цёлая псевдо-эллинская литература; но въ особенности они воспользовались оракулами Сивиллъ, влагая въ ихъ устави угрозы языческому міру. Мы не знаемъ, заставляли ли: Евреи своимъ экономическимъ вліяніемъ говорить также въ ихъ видахъ и. существовавщіе въ то время оракулы, въ родь Аммона Ливійскаго, но въпророчества старыхъ сивиллъ они не стъснялись влагать нужныя имъ учепія, пророчества, ув'єщанія. Это были что-то въ родів Палестинскихъ апокалипсисовъ съ тою лишь разницею, что въпророчествахъ сивиллъ не было той ненависти, того презрвнія, какими отличались палестинскіе апокалипсисы; эти последніе приписывались древнимъ пророкамъ и патріархамъ Еврейскимъ и были предназначены не для язычниковъ, а для утъщентя ле Израиля во время гоненій Антіоха Елифана, и всей борьбы Маккавеевъ съ Селевкидами, а также и въ то время, кегда евреи ожидали пришествія многоглаваго зобря изъ-за моря, т. е. Рима, управляемаго Сенатомъ. Но если бы цълью Евреевъ было не господство, а примиреніе, то безпристрастное изслъдованіе открыло бы имъ гораздо больщее сходство между ними и язычниками, чъмъ всжывозможныя поддълки; такое сходство и открывалось имъ въ преданіяхъ о потопъ, (Девкаліонъ и Ной), о борьбъ Ти тановъ и столпотвореніи Вавилонскомъ. Впрочемъ, были и примирительныя попытки, къ каковымъ можно причислить и Филоново ученіе о Логосъ.

## Періодъ понытокъ примиреція: Александрійское ученіе о Слов'є и Палестинское - о Мессіяхъ. Основаніе Музея.

Происхожденіе ученія о Логосъ понятно, какъ попытка примиренія между язычниками и іудеями, поставленными завоеваніями Александра въ близкія между собою отношенія. Логосъ, по ученію Филона, представляется посредникомъ между Богомъ, какъ его понимали Евреи и особенно раввины того времени, т. е. Богомъ внѣмірнымъ, и міромъ, который обожали, въ видѣ многихъ боговъ, язычники, т. е. простой народъ, и въ видѣ одного существа, проникающаго, проявляющагося во всѣхъ явленіяхъ міра, природы, какъ представляли себѣ міръ языческіе философы, или вообще, интеллигентный классъ (пантеизмъ). Ученіе Филона о Логосѣ было ученіємъ философскимъ и потому могло имѣть примирительное значеніе лишь для послѣдняго класса; но примиреніе языческой интеллигенціи съ Евреями, если бы оно состоялось, свидѣтельствовало бы о разрывѣ интеллигенціи со своимъ народомъ, и потому состояться не могло, хотя, быть можетъ, и отвлекало нѣкоторыхъ отъ столкновеній съ Евреями, столь частыхъ въ Александріи.

Ученіє о Мессіи могло бы служить къ гораздо глубочайшему примиренію, потому что оно примирило бы весь народь языческій съ Евречми, если бы только Евреи не представляли себѣ Мессію въ видѣ завоевателя, который долженъ былъ не только освободить ихъ, но и подчинить имъ всѣ народы, отметить за всѣ бѣды, которыя претерпѣлъ Еврейскій пародъ и въ которыхъ, однако, онъ самъ былъ пеменьше другихъ виновенъ. Мессія—примиритель и явился въ христіанствѣ. И несмотря на всѣ усилія критики, повидимому, разрушавшей христіанство, она содѣйствуетъ только къ болѣе глубскому его возстановленію, потому что значеніе Христа, какъ примирителя, поколеблено быть не можетъ; - это фактъ, выразившійся принятіемъ крещенія, во имя Воскресшаго, какъ іудеями, такъ и язычниками. Самый фактъ распространенія христіанства доказываетъ несомнѣнность заповѣди—«шедше, научите всѣ языки», слѣдовательно, іудеевъ и язычниковъ; такимъ образомъ, этотъ самый фактъ неоспоримо свидѣтельствуетъ, что Христосъ былъ проповѣдникомъ мира. Но этотъ проповѣдникомъ мира.

никъ мира былъ казненъ, какъ то свидътельствуетъ языческій историкъ, іудеями и язычниками, Востокомъ и Западомъ, за то, что, - (что несомивнио, - только казалось имъ) онъ противъ твкъ и другикъ будтобы, тогда какъ, на самомъ дёлё, онъ былъ за тёхъ и за другихъ, за общее благо всѣхъ; нэ, хотя и казненный, онъ даль эту заповѣдь примиренія, какъ воскресшій. И вотъ изъ проповѣдника отвлеченной нравственности, морали, относящейся къ частнымъ случаямъ, какимъ онъ является по источникамъ, признаваемымъ критикою противоръчивыми и недостовърными, Онъ дълается ръшителемъ всемірнаго, т. е. Восточнаго вопроса, Отрицая непосредственное происхожденіе Евангелія отъ учениковъ Христовыхъ, критика заставляеть писать евангеліе по мірт того, какть развиваются событія, какъ открывается вражда между языческими и іудейскими послъдователями Христа, и оттого притча получаетъ всемірно-историческую назидательность за и какой частный смысль могуть имъть притчи о царстви Божьемъ?!.. Притчи эти могутъ имъть смыслъ лишь для тъхъ, кто отдался общему дёлу, сталъ миссіонеромъ. Быть добрымъ человёкомъ въ своемъ околодкъ, это еще не значитъ быть христіаниномъ, хотя можно, и оставаясь въ своемъ околодкъ, быть всемірнымъ дъятелемъ; но недостаточно сказать, что это можно, нътът это должно! Царствіе Божіе есть большое дерево, весь міръ покрывающее своими вѣтвями, проникающее во всѣ захолустья: отъ съвера и юга, востока и запада придутъ и займутъ мѣсто за трапезою. Мы слышимъ притчи Христовы отъ посявдователей Его, восточныхъ и западныхъ, и единственный критерій, по которому мы можемъ цънить ихъ христіанственность, критерій, стоящій выше всякой критики, который пикакая критика никогда не поколеблеть, это-отсутствіе вражды какъ къ той, такъ и къ другой сторонѣ и любовь къ объимъ. Но если евангельскія притчи и поученія относятся только жь изв'єстному моменту борьбы и осады Герусалима, то, скажуть, что эта борьба, хотя и всемірна по пространству, (ибо въ каждомъ городѣ Римской имперіи былъ свой Іерусалимъ [т. е. Еврейскій кварталь і и Евреи были распростанены даже и вні Римской имперіи, въ непринадлежащемъ Риму Востокъ, откуда они хотъли даже поставить самозванца, лже-Нерона), во всякомъ случат эта борьба, а слъдовательно, и относящіяся къ ней притчи и поученія, не всемірны по времени. Однако, вопросъ борьбы Востока и Запада не только не кончился, а еще и расширился, проявился на съверъ; потому и Христосъ продолжаетъ говорить чревъ своихъ послъдователей и, не уничтожая стараго, совидается новое Евангеліе, Евангеліе распространяется, глубже раскрывается; Евангеліе не закрытая, не законченная книга, въсть должна быть все радостиве и радостиве и никогда не должна переставать быть новою книгою. Наставленія апостоламъ, инструкціи миссіонерскія, должны ли оставаться все тъми же?... Число апостоловъ у Луки увеличено 70-ю по числу признаваемыхъ тогда народовъ, какъ 12-ь соотвётствовали числу колёнъ Еврейскаго народа. Евангеліе въ томъ смыслѣ вѣчно, что притчи, поученія наставленія проявляются все въ новыхъ формахъ, по мъръ того, какъ всемірный вопросъ, т. е. восточный, вступаеть въ новыя фазы; это-то раскрытіе безконечнаго содержанія жизни Примирителя, въ полномъ смыслѣ этого слова, и есть въчное Евангеліе. Евангеліе не имъетъ границь ни съ какой стороны и 70-ть апостоловъ могли бы или, върнъе, должны бы были обратиться въ 790, 800, словомъ, во столько, сколько языковъ. И это только одна сторона примирснія, примиреніе только со стороны языка; миссіонеровъ же нужно столько, сколько различныхъ должностей, профессій, которыя всъ должны быть миссіонерскими, т. е. служить не своему прибытку, а общему благу. Какъ ни прекрасны Евангельскія повъствованія, но они не могли изобразить Христа во всемъ Его величіи, ни передать всей глубины Его ученія; Іоаннъ свидѣтельствуетъ, говоря: «и самому міру не вмѣстить написанныхъ книгъ», едли бы описать всю жизнь Его. Окончивъ такъ свое Евангеліе, онъ положиль начало безконечному, вѣчному Евангелію, которое, занявъ центральное положение, какъ оракулъ въ древности будетъ руководить, а отчасти и руководило даже, ходомъ всемірной исторіи. При самомъ сткрытіи шествія по заповъди «научите», мы встръчаемъ въ проповъдникахъ-учителяхъ отрицаніе самой способности знанія въ человъкъ, отрицаніе разума; такъ, по крайней мірь, поняли это поэднібищіе толкователи канонической письменности, хотя и сами пользовались при этихъ толкованіяхъ тою же способностью, которой не давали м'яста въ христіанскомъ дълъ. Можно, конечно, и такъ полагать, что, осуждая мудрость, которая дЪйствительно, была заносчива, опыта не признавала и оставаясь при мысленныхъ только средствахъ, дълу христіанскому служить не могла, каконическая письменность отвергала лишь гордое знане греческого города. Во всякомъ случаъ, однако, не видно, чтобы тогдашнее христіанство имъло намърение направить энание, обратившееся въ спекулятивную, умственную и Нравственную заносчивость города, презиравшую природу (хотя она господствовала и надъ горожанами), не видно, чтобы христіанство им'вло намъреніе направить знаніе къ селу для изученія господствующихъ надъ человъкомъ естественныхъ силь, заставляющихъ его служить матеріи. Потому то христіанство и дало лишь ограниченный смыслъ заповѣди «научи» те», потому-то оно и бичевало все, одаренное сильными умстренными способностями, не указывая жиз дёла, въ которомъ умственныя способности мегли бы найти приложение; потому то и само христіанство, вм'всто указанія дъйствительных в способовь къ освобожденію отъ зависимости отъ силъ небесныхъ и земныхъ (т. е. матеріи и природы), усвоило лишь гордый взглядъ на матерію и природу, уча, по ветхозавбтному, не поклоняться ничему, что на небъ и на землъ. Иногда же христіанство даже не признавало эти силы только бездушными, слъпыми, какъ бы это слъдовало, и считая ихъ за демоновъ, поступало уже совствув не по-христіански, а вмъстъ узаконяло и невъжество, Іустинъ не вступилъ въ школу Платониковъ, потому что для этого требовалось знаніе геометріи; и это свид'втельствуетъ, конечно, что геометрія не расширила смысла послѣдователей Платона настолько, чтобы не требовать отъ приходящихъ знанія геометріи, а

учить этому знанію. Христіанство было шире, оно не откарывало въ принятій шикому, оно приняло и Тустина; по Тустинъ, перейдя и въ христіанство, въ сущности не отказался отъ язычества, ибо вмъсто полудобрыхъ боговъ, каковы языческіе, онъ призналь совсёмъ элыхъ, каковы демоны, въ которыхъ онъ върилъ. Признаръ нъ силахъ природы демоновъ, и въ этомъ оставаясь языческимъ, христіанство считало нужнымъ бороться съ ниви, и въ этомъ было истиниымъ христіанствомъ; но боролось оно съ ними лишь внаками, сумволами, (какъ напримъръ, крестное знаменје), въ которыхъ признавало магическую силу. Ныпъшнее же христіанство, отвергнувъ, по крайней мърт въ высшихъ слояхъ, демоновъ, этимъ возвратилось къ христіанству, но въ то же время оно признало господство надъ человъкомъ естественныхъ силъ, и этимъ опять стало языческимъ. - Наставленія апостоламъ, составляющія главную часть Евангелія, чтобы не оставаться мертвыми, должны быть расширяемы, по мъръ расширенія круга дъйствія, а тогда расширится и самый смыслъ слова «научите», такъ что повсемъстное основаніе обсерваторій и т. н. учрежденій будеть способомь этого «научите», войдетъ въ программу христіанскаго наученія.

Александрія основана именно въ то время, когда для Греціи всего востока наступила пора исторіи, время сдачи въ архивъ; потому Александрія и есть по преимуществу Музей (т. е. памятникъ Греціи и Востока и общество для изученія ихъ языка, литературы и проч.). Александрія тоже сдівлала для философін, что Константинополь для христіанства: изъ гонимой она сдълала ее покровительствуемою, изъ свободной зависимою. Аристотель былъ отцомъ Александрійскаго музея Даже коментаторы Гомера, критики священной книги Грековъ имъли Аристотеля своимъ предшественникомъ, ибо Аристотель писалъ и критическія примъчанія къ поэмамъ «божественнаго пъвца». Теорія эцоса была результатомъ изученія тёхъ же поэмъ. Основаніе Музея имёло цёлью примирсніе между Греческою и другими народностями Востока, Слово «Музей» постигла таже участь, какъ и слово церковь. Какъ подъ последнимъ сталъ разуметься храмъ, такъ подъ первымъ «хранилище». Между тъмъ, по Страбону, музей есть соборъ (синодъ) ученыхъ; по Филострату музей — египетская тра пеза, къ коей приглашаются знаменитые люди всей земли. И еще въ Греціи, въ Авинахъ музеи имѣли значеніе школъ (схоли -досугъ, и потому наука и искусство у Грековъ были досужествомъ). Такъ Платонъ основалъ храмъ Музъ подлѣ Гимназіи, Академіи; можеть быть именно потому Платонъ и построилъ храмъ дочерямъ памяти, что и самыя «Идеи» были воспоминаніями вивмірнаго существиванія. Идеи Аристотеля были также, можно сказать, воспоминаніями, только не внівмірнаго существованія, а земного, -- опыта, исторін; а потому, если справедливо извівстіє Плинія и Авенея, что Александръ издержалъ 800 талантовъ и назначилъ 1000 человъкъ для сбора естественныхъ предметовъ, посылавшихся Аристотелю, то послъдній не могъ не имѣть музея въ нашемъ смыслѣ слова, т. е. хранилища. Нельзя не замѣтить, что если музей, какъ зданіе, хранилище, безъ ученаго

общества есть тёло безъ души, то и школа безъ хранилища есть душа безъ тѣла, и этотъ музей былъ памятникомъ не внѣмірнаго существованія, а памятникомъ мірныхъ завоеваній его (Аристотелева) ученика, Македонскаго царя. Аристотель въ 1-й клигѣ Метафизики говоритъ, что памятъ образуетъ опытъ. На миеическомъ языкѣ это значило бы, что опытность есть дочь памяти, иначе сказагь, рождается новая муза, муза опытныхъ наукъ. Птоломси были преемниками Александра, а ученые музея— діадохами Аристотеля, какъ и изслѣдователи Гомера, двигатели ботаники и зоологіи, астрономіи,— пользовавшіеся походами и путешествіями.

22. Время отъ разоренія Иліона на Гелеспонтів до возстановленія его на Босфоръ (Византія) есть время искація центра (внішняго сосредоточля и внутренняго единства). Это и есть Древняя, но несовершенно прошедная, а продолжающаяся исторія міра. Вавилонъ быль лишь временною столицею Александра на Востокъ, какъ и Римъ былъ переходною столицею Цезарей, (исполнившихъ планы Алексиндра), на Западъ, Центръ былъ нийденъ Константиномъ и этотъ центръ сталъ могилою древняго міра, въ которую было собрано, по обычаю погребальному, все что любилъ и чёмъ занимался умершій: и памятники искусства, и кинги и пр. Внутреннее единство древній міръ нашелъ въ христіанствъ; но христіанство въ К полѣ стало лишь хранителемъ моголъ, (моголь 🥓 древняго міра), не переставая однако быть и собирателемь, перенеся только собирательную дъятельность, съ появленіемъ Ислама, на съверъ. Расхищеніе могилы древняго міра было началомъ возрожденія для Запада; Съверъ же сталь наслъдникомъ собиранія. Въ Константинополів, какъ центрів, сходятся и военногражданская власть стараго Рима, и Въстники воскресения (духовенство), т. е. центръ дълается кръностію, а въ кръпости воздвигается храмъ, и такимъ образомъ создается кремль. Но этотъ Кремль (Константинополь) можно назвать всемірно центральнымъ лишь въ проективномъ смысять, ибо онъ больше былъ хранителемъ, чёмъ исполнителемъ завёщанія древняго міра. Лашь проективно онъ заключаль въ себт средства спасенія, лишь проективно быль Царь-градъ. Если бы осуществлено было завъщание древняго міра относительно мирскихъ открытій не въ торговомъ, а въ христіанскомъ смысль, съ цълько примиренія, съ цълью избъжанія вражды, то было бы предупреждено и столкновение Нъмецкаго съ Славянскимъ племенемъ, если уже нельзябыло предупредить, еще болъе раннимъ открытіемъ морскихъ путей, столкновеніе Римлянъ съ Германцами; такъ какъ въ этомъ случаї каждое изъ этихъ племенъ имбло бы свое обходное движение. Это значитъ, что на распространеніе Христіанства нужно было смотръть какъ на осуществленіе опредъленно-историческаго дъла, имъющаго цълью устранение вражды; при распространени христіанства, руководимомъ такимъ воззрѣніемъ, не могъ бы развиться и Исламъ; не было бы ни паденія древняго міра, ни возрожденія его. Если К-поль не осуществиль того, что въ немъ лежало проективно, то, конечна, потому, что, какъ храмъ, онъ велъ постоянный диспутъ, (быль какъ бы кръпостію воинствующей церкви, т. е. больше догматическою школою, сословіємъ ученыхъ, чѣмъ церковью), и потому именно, какъ крѣпость, былъ въ постоянной осадѣ.

- 23. Безусловное торжество тъмъ менъе возможно, что за Западомъ стоитъ Америка: торжество надъ ближнимъ Западомъ еще не будетъ полною побъдою, ибо «Ближній Западъ» имъетъ свой резервъ, запасное войско въ «Дальнемъ Западъ» (Америкъ, съверной и южной, Германской и Романской: Америка, хотя и не допускаетъ вмѣшательства въ своей части свъта, но она не отказывается отъ участія въ цъломъ міръ и имъетъ своего посла въ его центръ, К-полъ, какъ будетъ, конечно, имъть тамъ своего посла и Дальній Востокъ, Китай, Кромѣ того, въ тылу Ислама - Австралія, т. е. Европа южнаго полушарія; возможно, что и противъ Европейской Россіи поднимется Азіатская, если первая (т. е. Европейская Россія) усвоитъ завоевательную, а не мирную политику. Всеобщій миръ невозможенъ, пока Царь-Градъ будетъ въ рукахъ одного какого либо государства. все равно будетъ ли то Россія или Англія, ибо всемірная дъятельность принадлежить всёмь. Царь-Градь не можеть быть и нейтрализованнымь, т. е. безучастнымъ, эгоистичнымъ, напротивъ, какъ центръ, по центръ не пре обладанія (какъ Римъ, Парижъ, Берлинъ и пр.), а центръ единства, онъ самое активное мъсто, и эта активность можетъ выражаться только въ международности. Знаніе, понявшее значеніе К-поля, какъ центра, и будетъ регулирующею силою исторіи человіческаго рода. Коноль по самому положенно международенъ, а наука международна по сущности, и потому она въ немъ и найдетъ опору. Въ Византіи и начало древняго міра, и конецъ его. Для древняго міра Царь-Градъ-быль могилою, для новаго онъ колмбель, мъсто воспитанія.
- 24. Уже въ 1 мъ и началъ 2 го въка зародилось каноническое правс и іерархія, и законченъ новозавътный канонъ. Стало быть, были причины, по которымъ христіане, только что оставившіе Тудейскій законъ, создали себъ новый Римскій законъ, такой же вившній, и эти причины не были приняты во вниманіе при отрицаніи (при отреченіи отъ) перваго Тудейскаго обряда. Двигателемъ переворота было чувство, христіане служили Богу всъмъ своимъ чувствомъ, но не всею мыслію и знаніемъ. Христіанство раждалось, а не возсоздавалось. Тоже самое происходило, какъ увидимъ, съ отрицаніемъ идоловъ, завершеніе же канона новозавътныхъ книгъ не показывало усиленія жизни.
- 25. Только своимъ наденіемъ, своею смертію К-поль способствовалъ къ открытію всего міра, всей земной планеты, ибо занятіе его турками вынудило Европейцевъ искать новые пути, а знаніе, вышедшее изъ него, руководило открытіемъ этихъ путей.
- 26 Магометъ II, подобно Киру въ древнемъ міръ, принявъ сторону евреевъ, также сдълялъ борьбу противъ иконопочитанія, борьбою Азін съ Европою. Гіаденів К-поля было для евреевъ XV въка такимъ же радостнымъ событівмъ, какъ паденіе Вавилона. Новъйшій историкъ Евреевъ Гретцъ съ восторгомъ говоритъ о паденіи К-поля. Магометъ II сдълялъ

Стамбулъ убѣжищемъ для евреевъ, гонимыхъ въ Западной Европѣ и особенно въ Испаніи, и могъ надѣяться на содѣйствіе ихъ при завоеваніи Европы. Появленіе жидовствующихъ у насъ, какъ язычествующихъ на Западѣ, легко объясняется паденіемъ К-поля, ибо насколько это ободрило Евреевъ, настолько же оно привело въ уныніе христіанъ и особенно православныхъ (русскихъ). Единственнымъ исходомъ, единственнымъ отвѣтомъ татарамъ, жидовствующимъ и Католикамъ могло быть принятіе на себя Москвою долга бытъ третьимъ Римомъ; а затѣмъ успѣхи Русскихъ надъ татарами, освобожденіе отъ ихъ ига, завоеваніе царствъ Казанскаго, Астраханскаго, Сибирскаго укрѣпило ихъ въ этой мысли. — Турки-Османы для Альпійскаго полуострова имѣли такое же значеніе, какъ Персы для полуострова Парнасскаго, Эллады.

- 27. Для ученаго сословія нѣтъ мѣста болѣе презираемаго, какъ Византія, но ошибка Византій въ томъ и состояла, что она въ ученій о Троицѣ, въ ученій объ искупителѣ (воскресителѣ), объ Его природѣ и волѣ видѣла только догматъ, а не заповѣдь общаго дѣйствія. Духовенство византійское, будучи сословіемъ и признавъ только догматъ, было совершенно подобно ученому сословію вообще, которое не признаетъ необходимости перехода знанія во всей его полнотѣ въ дѣло; но презрѣніе къ Византій за то же самое, въ чемъ ученое сословіе еще грѣшнѣе самой ея, а также несомиѣнная гордость приложеніями знанія къ мануфактурной промышленности, къ военному искусству и проч., несомнѣнно свидѣтельствуютъ, что ученое сословіе въ глубинѣ души придаетъ значеніе, хотя и не сознательно, лишь дѣйствію, и никакого значенія не придаетъ одному знанію для знанія и даже презираетъ его.
- 28. Памиръ высь (страна трудныхъ проходовъ), господствующая надъ Тураномъ, т. е. родиною, источникомъ силы тъхъ, которые господствуютъ надъ Константинополемъ и страною проливовъ. Если къ Западному склону Памира пріурочивается Эдемъ, Oudyana, Абуматути, земля отцовъ, то къ Восточному склону пріурочивають землю Нодъ, т. е. землю странствованія, блужданія, изгнанія, гд'в первый блудный сынъ основаль и первый городъ, Энохъ или Ганохъ, Хотанъ, гдъ добывается наилучшій нефрить (бълая его разновидность)... Такимъ образомъ на Памиръ, на двухъ его склонахъ, находимъ начало и кремля, сохраняющаго прахъ отцовъ, и посада, отрекающагося отъ нихъ. Всемірная исторія, можно сказать, есть исторія Константинополя и его отнощеній къ Востоку и Западу, и это та исторія, отцомъ которой быль Геродоть. Но есть другая исторія, еще болѣе, должно сказать, всемірная, прастцемъ которой былъ самъ народъ, и эта исторія есть исторія Памира и его отношеній, или родства со всеми племенами, расами; но это не двъ исторіи, а одна, ибо Памиръ и К-поль только во взаимной связи могуть составить дъйствительный центръ жизни неловъческаго рода.

29. Это была первая эстетическая теорія образовательных в искусствъ. Если Богъ Отецъ имветъ свой образъ въ Сынъ Божіемъ, то и для сыновъ че-

ловъческихъ долгъ требуетъ не ограничиваться мертвыми образами отцовъ, и только одно всеобщее воскрешеніе могло вполнъ примирить иконоборцевъ съ иконопочитателями. Такимъ образомъ, въ Константинополъ положены первыя основы, задатки живого искусства, хотя разработкою ихъ еще не занимались, а только въ этихъ основахъ и нужно искатъ разръшенія противоръчій въ эстетикъ.

- 30. Если жизнь Восточной Имперіи подчинялась въ своемъ ходѣ слѣпому закону естественной, растительной жизни, а не человѣческому разумному закону, не была выраженіемъ заповѣди Божіей, то въ этомъ Греки не могутъ не считать ссбя невиновными; также, какъ и турки, игравшіе роль разрушительной силы зимы, и Европейцы, принявшіе на себя роль живительной силы весны, не могутъ считать себя правыми. Но рокового неизбѣжнаго, какъ смѣна временъ года, во всемъ этомъ процессѣ нѣтъ ничего; ибо и Турки могли бы не считать завоевательнаго инстинкта за внушеніе Божіе, а Европейцы, принимая языческую науку, могли бы пользоваться ею по христіански.
- 31. Также какъ Африку можно назвать «Большою Аравіею», или большимъ Семитическмъ полуостровомъ (съ Сиріею, Палестиною, Месопатаміею, Ассиріею, Финикіею), а Магомстанство—Новоїудействомъ, т. е. незаконные сыны Авраама (Измаилъ) осуществили то, о чемъ мечтали законные его сыны, сыны Израиля, соединивъ въ себъ и Вавилонъ и Финикію и Карвагенъ съ прибавкой всей внутренней (пустынной и счастливой) Африки. Въ названіи Альпійскаго выражается прежде всего раздвоеніе, препятствіе къ соединейю, преобладаніе мъстнаго надъ общимъ; это полуостровъ розни, какъ Африка полуостровъ единства, которое она и получитъ въ Панисламизмъ, и тогда возобновятся, или будутъ продолжаемы новопуническія войны.
- 32. Парнасъ былъ началомъ и концомъ Греціи; онъ первый выглянулъ изъ волнъ потопа и сталъ жилищемъ праотцевъ Эллинскаго народа; такъ смотръла на него Греція и къ голосу, идущему съ Парнаса, прислушивалась, какъ къ оракулу;--слушала его и Европейская Греція и виб-Европейская, образовавшаяся подъ его руководствомъ. Онъ давалъ поэтическое и художественное воспитаніе Греціи, что составляло отличительную черту Эллинизма; въ Олимпійскихъ же играхъ, устроенныхъ также по совъту Дельфійскаго оракула, давалось военное воспитаніе, приготовивщее Грецію къ борьбъ съ востокомъ. Храмъ Дельфійскаго оракула былъ памятникомъ, музеемъ, всей Греціи. Онъ вносилъ миръ въ Грецію, пока самъ не сдълался орудіемъ партій. Грабежъ Парнасскаго храма, какъ выраженіе забвенія общаго отца Грековъ, можно считать концомъ Греціи, а Филиппъ, признавний себя почтительнымъ сыномъ, отмстившій святотатцамъ, сдёлался властелиномъ, повелителемъ Греціи. Можно сказать, Иліада создала Элладу. Весь Парнасскій полуостровъ, по сов'ту Пивійскаго оракула, творя тризну по Ахиллъ Элладскомъ, призналъ себя родиною Ахилла, Элладою. Въ Иліадъ Парнасъ не имъетъ еще центральнаго значенія, но въ ней мътъ

ни Эллиновъ (какъ общаго имени для всъхъ Грековъ), н ровъ, и сами боги олимпійскіе еще боги не однихъ только Трент пійскія игры (тризны), установленныя или возобновленныя по сов'їту Підөійскаго оракула, распространили названіе отчизны быстроногаго Ахилла, Эллады, на всю Грецію. Всё племена, принимавшія участіе въ Олимпійскихъ играхъ, получили общаго родоначальника Эллена, жившаго у Парнаса. Пиоїйскія игры были первоначально состязаніями въ пѣніи и музыкЪ, но уже во 2-й пиніадѣ игра на флейтѣ была уничтожена, какъ очень печальная и замънена бъгомъ. Олимпійскія игры начались бъгомъ и уже потомъ къ нимъ присоединились поэтическія состязанія. Одимпійскія йгры, им'ї вщія цълью объединение племенъ, чъмъ болъе совершенствовались, т. е. чъмъ болъе развивалась гимнастика, вводились новыя гимнастическія состязанія, тъмъ болъе способствовали развитно вражды внутри самой Эллады. Максимъ Тирскій замътиль такое вліяніе игръ. Олимпійскія игры, развивавшія по преимуществу физическую силу, были въ такомъ же отношени къ первоначальнымъ Пиейскимъ поэтическимъ состязаніямъ, нъ какомъ, по сказаніямъ Грековъ, былъ Геркулесъ къ Музамъ, а онъ былъ ихъ защитникомъ. Греки исповъдывали религію музъ. Кромъ музъ Парнасидовъ были Геликониды, Пивдиды, Касталиды (Иппокриниды), Піэриды, Асниды... т. е. горы, источники, мъстности Парнасскаго полуострова имъли своихъ музъ. Худжники и философы ставили статуи, или строили храмы музамъ. Александрійскій и Пергамскій музеи представляють превращеніе поэзіи въ науку, въ изслъдованіе, т. е. музей сталъ могилой музъ. Александрія составила канонъ священныхъ произведеній Греціи, классиковъ по эпосу, по лирикъ, систематическій каталогь Александрійской библіотеки. Такъ, конечно, нужно назвать «списокъ писателей», расположенный систематически, составленный Каллимахомъ, первымъ каталогизаторомъ, положившимъ чало исторіи литературы. Классификація сочиненій не соотвътствовала 9-ти музамъ. Александрійскій музей занимался въ обширныхъ размѣрахъ исправленісмъ священныхъ книгъ Греціи и особенно Гомеромъ. Птоломей Филопаторъ воздвигъ храмъ Гомеру (Гомеріонъ). Музей Александрійскій не ограничивался библютекой, собственно филологами, онъ имблъ представителей всёхъ знаній, число коихъ не соотвътствовало Гезіодовымъ 9-ти музамъ, - тутъ были и ботаническіе (преимущественно аптекарскіе), зоологическіе сады, глобусы Гиппарха, анатомическіе театры.

Если исторія есть движеніе, то географія слѣды этого движенія; если въ исторіи Запада есть одно общее и главное движеніе, то и въ Западной Европѣ должна быть одна главная дорога. Исторія Запада пачинается узурпацією Карла и отдѣленіємъ Папъ. Общимъ предпріятіємъ, движеніємъ Запада, отдѣлившагося отъ Востока, отъ Царь-града, былъ первый крестовый походъ. Проложенная этимъ походомъ дорога есть линія Рейнско-Дунайская; предъ началомъ этой линіи, надъ устьями Рейна, господствуетъ первоклассная морская крѣпость (Англія), а конецъ этой линіи прикрытъ Карпатскимъ редутомъ. Названіе Западной Европы цареградскою дорогою за-

ключаеть въ себъ нравственный смыслъ, оно обозначаетъ единство, миръ внутренній и внъщній, т. е. миръ внутри самой Европы, и миръ со всъми претендентами на всемірное господство. Только разъ религіозный порывъ соединилъ всю Европу для одного Западно Европейскаго дёла. Этотъ порывъ былъ на столько силенъ, что овладълъ Терусалимомъ и не взялъ Царь-Града, хотя, быть можеть, первое было трудиве последняго, и хотя въ предложенияхъ завладъть Константинополемъ не было недостатка. Разсматриваемая со стороны суши, Западная Европа есть Цареградская дорога. ибо въ Рейнско-Дунайской линіи сходятся, какъ въ общее русло, всё дороги побочныя, проложенныя движеніями народа распавшагося: въ обще-Европейскую дорогу входять дороги Франціи, Испаніи, Италіи; составившихъ каждая особый штать. Если же разсматривать Западную Европу со стороны морской, то съ южнаго края ея лежитъ прямая морская дорога въ Понтъ, Средиземное море, а съ прочихъ сторонъ океано-обходная дорога, какъ это показываетъ исторія, не принимающая части за цёлое, полустрова за весь материкъ, залива за море, море за весь океанъ, части свъта за весь міръ.

Несмотря на всъ раздоры, Греція и Западная Европа не географическіе только термины, въ нихъ есть ніжкоторое единство; но оно столько сильно, чтобы прекратить раздоры; ибо истинный центръ, высшее единство лежитъ внъ ихъ. Греція примирилась бы, если бы были двъ Византіи, какъ и въ Западной Европъ прекратился бы раздоръ, если бы было два Комстантинополя; иначе сказать, если бы каждая часть сдълалась бы цълымъ и общаго центра у нихъ совсъмъ бы не было. Тоже самое было сказано и о Россіи и Западной Европъ, двухъ претендентахъ на К-поль, а можеть быть сказано еще и о Туранской Азіи и Семитической Африкъ (съ семитическимъ полуостровомъ, - Аравія съ Сирією, Месопотамією, Ассирія до Арменіи и Иранской возвышенности, Месопотамія и Курдистанъ); нужно имъть столько центровъ, иначе сказать столько земныхъ шаровъ, сколько есть партій, претендующихъ на всемірное владычество. Это однако не значитъ, чтобы миръ былъ невозможенъ, напротивъ преобладаніе, господство ищетъ невозможнаго; при томъ подъ минимымъ обладаніемъ землею господство ищетъ обладанія людьми; тогда какъ только миръ можеть дать дъйствительное обладаніе землею, а вмівств и силу, равную вліянію земли, земной планеты, въ небесномъ пространствъ, съ тъмъ ея преимуществомъ надъ другими планетами, что это вліяніе земли не будеть уже слепымъ. Только отказавшись отъ господства надъ себе подобнами, родными, т. е. саблавшись кроткими, можно наследить (наследовать) землю, ибо управленіе слібною силою земли есть и управленіе своими страстями и похотями, порождающими и стремлене къ господству; страсти и похоти могуть быть побъждены, но не каждымь въ отдельности, а только въ единеній, только въ совокупности можеть быть опержана побъда надъ самымъ корнемъ похоти и вражды, т. е. надъ природою. Парнасскій или художественный полуостровь, и возрождение его въ Западной Европв или

мануфактурномъ полуостровъ, (два полуострова непрерывной борьбы, которая какъ бы выражается и въ физическомъ очертаніи, въ наружности этихъ полуострововъ), политически они жаждутъ всемірнаго владычества съ столицею въ К полъ, экономически-всемірной торговли съ обладаніемъ Индіею. Единство для нихъ преобладаніе, а средство для этого—борьба. Такое пониманіе и признается всемірнымъ закономъ, тогда какъ это законъ лишь временный, законъ лишь для блудныхъ сыновъ, для эпохи противленія Божественному вельнію. Стремленіе къ единству, обратившесся въ борьбу за преобладаніе, есть признакъ юношескаго увлеченія, а единство въ видъ нирваны указываетъ на старческое безсиліе безъ достиженія совершеннольтія.

33. За раздъленіемъ церквей начались и нашествія латынянъ, т. е. стремленіе Запада подчинить Византію, стремленіе, задержанное борьбою за инвеституру съ Генрихомъ IV: При этомъ призывы Григорія VII-го къ крестовому походу имъютъ всемірное значеніе, борьба же за инвеституру имъетъ значеніе мъстное, Западное; дъйствія Роберта Гюискара противъ Византіи подъ видомъ защиты правъ самозванца лже-Михаила VII открывають это всемірное событіе; т. е. нашествіе латынянь; XIV въкь, т. е, въкъ такъ называемаго Вавилонскаго плъненія Папъ, имъетъ мъстное значеніе, появленіе же Турокъ въ Европъ вызываетъ Папъ вновь ко всемірной дъятельности. Констанцскій соборъ, если бы онъ имълъ цълью только реформу церкви, (что было однако главнымъ), онъ имълъ бы мъстное значеије, несмотря на то, что тамъ были представители и Императора Еммануилъ Хрисоляръ, и Западной Руси-Григорій Цимвлакъ; но какъ осудившій Гусса и особенно Іеронима, Констанцскій соборъ имъетъ между-церковное и между-племенное значение. Важиве въ этомъ отношении Базельский соборъ; переговоры съ Константинополемъ о соединеніи были имъ ведены одновременно съ переговорами, веденными о томъ же Папами; Константинополю предстояль выборъ между папствомъ и соборами, и онъ отдалъ предпочтение первому. Турецкое нашествие доказывало необходимость соединенія церквей; походы Тимура, замедливъ паденіе Константинополя; давали для того время; но хотя Эммануилъ Хрисоляръ велъ уже переговоры между папою и Императоромъ Сигизмундомъ о мъстъ и времени собора для соединенія церквей; хотя Іоаннъ Жерсонъ отъ лица Сорбонны говориль о томъ же Карлу VI-му, о чемъ писалъ къ сему послъднему Императоръ Сигизмундъ, но соборъ ничего не сдълалъ для осуществленія этой мысли и собравшись для преобразованія, казниль только преобразователей.

34. Дальній Востокъ, Индія и Китай, быль въ отношеніи Царь Града не ученикомъ; а учителемъ: Китай училъ промышленности (шелководство, порохъ, компасъ), Индія учила легендами, баснями, апокрифами. Если Кіполь былъ въ отца—мъсто для Запада, то по отношенію къ дальнему востоку онъ занималъ мъсто сына: Индія и Китай представляютъ особенный міръ, который имъетъ свою особую исторію; свое христіанство—Буддизмъ; свой папизмъ-памаизмъ; но и для этого міра Царь-Градъ не те-

ряетъ своей центральности. На подобіе того, какъ въ организм'в челов'вка дв'в половины, и сходныя, и противоположныя въ то же время, им'вютъ одно сердце, которое лежитъ въ одной половин'в, точно такъ и дв'в половины міра им'вютъ одно сердце К-поль.

Крайній востокъ, въ противоположность Запаву, не знавшему другой дъятельности кромъ борьбы, другой цъли, кромъ преобладанія (вмъсто единства), поставиль себ'є ц'єлью покой, нирвану, а отрицаніе желаній, аскетизмъ, средствомъ. Буддизмъ былъ освященіемъ, санкцією такой цібли и средствъ; и тъмъ сдълалъ Индю легкою добычею кочевниковъ Средней Азіи, Семитовъ и наконецъ всей Западной Европы, т. е. всёхъ претендентовъ на всемірное владычество; мы же д'влили съ Индією и Китаемъ иго монголовъ и другихъ завоевателей. То положение, въ которое Западъ поставилъ Индію и Китай, въ то же положеніе онъ стремится поставить и насъ. Пока Индія и Китай будуть цівлью завоевательных в стремленій, до тівхъ поръ и въ Западной Европъ съ ея колоніями, въ передней Азіи и Африкъ, сходящижся около Средиземнаго моря, единство будеть обращаться въ стремленіе къ преобладанію, къ господству, а К-поль будетъ центромъ не соединенія, а порабощенія: Индія же и Китай останутся ц'блью завоєвательныхъ стремленій, а слідовательно жертвами активной части міра, до тіху поръ, пока будутъ буддійскими, т. е. страдательными. Въ Индіи вся энергія обратилась въ соверцаніе, въ воображеніе и, быть можетъ, служила даже источникомъ религій, и созерцаніе во всякомъ случав стало учителемъ и Азіи, и Европы, Въ Кита в же промышленность поглотила всю двятельность, убивъ всякую созерцательность, все воображеніе. Какъ Индія учила религіи, такъ Китай училъ промыціленности (шелководство, фарфоровыя издълія и проч ); а промышленность и созерцательность равно способствовали пассивности; для единенія же, умиротворенія, нужно равновѣсіє способностей. Тъмъ ис менъе однако Индія и Китай содъйствовали умиротворенію, обурдывая кочевые народы Средней Авіи, первая свримъ буддизмомъ, а вторая своею политикою и торговдею. Съ своей стороны К поль, на сколько онъ привлекалъ къ себъ движеніе народовъ Запада, передней и средней Азіи, -- на столько онъ отвлекаль ихъ отъ Дальняго Востока.

Міръ состоить изъ двухъ главныхъ частей: 1) активные, претенденты на всемірное владычество, и 2) пассивные, всѣ народы Индіи и Китая, потомки также завоевателей; но Индія всѣхъ своихъ завоевателей климатомъ своимъ дѣлаетъ буддистами, т. е. пассивными, а Китай своихъ дѣлаетъ матеріалистами или эпикурейцами. Славяне можетъ быть принадлежатъ къ тѣмъ и другимъ (т. е. къ активнымъ и пассивнымъ) и не должны противополагатъ себя ни тѣмъ ни другимъ. Въ настоящее же время славяне стоятъ еще на распутьи, и кто знаетъ, не составляютъ ли они; согласно западному возърѣню, низшую расу, только матеріалъ для образованія высшей (преимущественно нѣмецкой), т. е. принадлежатъ къ тому слою вымирающихъ народовъ, которые выступали, повидимому, только на окраинахъ міра, если же причислить къ нимъ и славянъ, то вымирающіе

окажутся и въ самой срединь главнаго континента. До сихъ поръ фактически это было върно... И если Славяне не станутъ примирителяй, то, конечно, имъ и предстоитъ вымираніе. Если же они останутся земледѣльцами, или возвратятся къ земледѣлію, то безучастные къ торговымъ выгодамъ и заинтересованные обращеніемъ къ земледѣлію кочевниковъ, сдѣлаются истинными примирителями. Если споръ долженъ обратиться въ мирный переговоръ, то казалось бы невозможнымъ, чтобы мирный переговоръ былъ вѣчнымъ, а миръ временнымъ, на самомъ же дѣлѣ это такъ, и даже образовался особый органъ постоянныхъ переговоровъ о миръ, чъмъ несомнѣнию доказывается, что мирнымъ переговорамъ придается значеніе вѣчнаго, постояннаго, а миру лишь временное значеніе.

- 35. Два элемента, непримиренные въ Византіи, какъ сказано выше потому, что въра была неискренна, а знаніе легковърно и безсильно, теперь раздълились. Одинъ изъ элементовъ К-поля, знаніе, сдълалось душею Запада, двигателемъ его, обошло съ нимъ всю землю, пріобрътая все болье и болье силы; другой элементъ К-поля, въра, стала двигателемъ Россіи къ Индіи противъ магометанъ и кочевниковъ. Но въра дълалась все болье и болье неискреннею, потому что знаніе, отдълившееся отъ въры, котя и расширялось, но растрачивалось на забаву. Этимъ составнымъ элементамъ Царь-Града нужно соединиться, чтобы въра стала искренней, а знаніе проявилось въ дъйствительности.
- 36. Когда К-поль покорился своей судьбѣ—погибнуть отъ магометанскаго меча, тогда православіе начинаютъ принимать Славяне. Умирая, К-поль даетъ жизнь новому народу, т. е. обращаетъ его въ религіозное и гражданское общество подобное себѣ, что и можно назвать рожденіемъ. Вмѣстѣ съ жизнью Византія передала славянству и свою миссію, но такая передача не есть что либо мистическое, а явленіе совершенно естественное; естественность такихъ явленій въ природѣ мы признаемъ вполнѣ, но въ исторіи мы ихъ не допускаемъ, хотя и признаемъ человѣка за существо вполнѣ естественное.
- 37. Хотя интеллигентные люди и относятся съ сожалѣніемъ и съ сокрушеніемъ даже къ народу, къ его невѣжеству и предразсудкамъ, препятствующимъ ему примириться по вопросамъ религіознымъ, но такое легкое примиреніе, на которое способна интеллигенція и которое не исключаетъ ни личныхъ ссоръ, ни войнъ между народами, исповѣдующими одну религію, порѣшившими между собой всѣ религіозные споры, такое легкое примиреніе ничего не стоитъ, потому что тутъ и мира никакого нѣтъ, такъ какъ они согласились только относительно того, что для нихъ никакого не имѣетъ значенія, изъ за-чего они и нессорились и ссориться никогда не стали бы.
- 38. Справедливо осуждая феодализмъ, и въ особенности духовный, православіе иногда доходило до такой крайности, что осуждало даже пролитіе крови, вызванное защитою отечества; такъ Императоръ Никифоръ Фока желалъ провозгласить всъхъ воиновъ, на брани убіенныхъ, дъйстви-

тельными, святыми мучениками. Но патріархъ и епископы рѣшительно воспротивились волѣ Императора, указывая на то, что, по правиламъ св. Василія Великаго, воины, обагрившіе свои руки кровію врага, подлежатъ трехлѣтней эпитиміи, т. е. воины въ видѣ награды за защиту отечества отъ тѣхъ, которыхъ они защищали, должны получить эпитимію, быть наказанными трехлѣтнимъ отлученіемъ. 13-е правило Василія Великаго «Убіеніе на брани отцы наши не вмѣнили въ убійство. Но можетъ быть добро было бы (какое же это правило? онъ самъ очевидно сомнѣвается), совѣтовать, что-бы они (т. е. наши защитники), имѣющіе нечистыя руки, 3 года удерживались отъ пріобщенія св. таинъ». Но вина въ этой нечистотѣ рукъ воиновъ должна быть, по справедливости, возложена на всѣхъ, и гораздо въ большей степени на гражданъ, чѣмъ на воиновъ.

39. Но какъ бы не стремились христіанскіе народы къ союзу съ Турцією, тѣмъ не менѣє, хотятъ ли они ее поддержать или не хотятъ, они идутъ съ разныхъ сторонъ къ К-полю, какъ центру, т. е. разрушаютъ Турцію, которая и съ своей стороны, въ какіе бы союзы съ христіанскими народами ни вступала, но оставаясь исламитскою и не умѣя лицемъритъ съ религією, т. е. отдѣлять ее отъ политики, какъ это дѣлаютъ Европейцы, будетъ держаться панисламитской политики. А слѣдовательно и Французы, овладѣвая Тунисомъ и Суданомъ, Австрія—при поддержкѣ Германіи—Боснією, Италія, покушаясь на Триполи, Испанія на Марокко, Англія, подвигаясь изъ Индіи, и Россія изъ центра и Малой Азіи, всѣ по необходимости должны встрѣчать противодѣйствіе со стороны Турціи. Лучше нельзя выразить центральность Константинополя, какъ сказавъ, что быть сосъ́домъ Турціи, значитъ имѣть въ сосѣдствѣ цѣлый міръ. А кто же, какая держава съ Турціей не въ сосѣдствѣ?...

Так не ограничивалась борьбою на югь Царе Града, а переходила уже и на Съверъ отъ него. Споры между Западною и Восточною церквами (такъ называетъ насъ Западъ, такъ называемъ себя и мы, не думая, конечно, что принимая такое названіе, мы сами признаемъ себя партією и отказываемся отъ примирительной роли), эти споры были собственно переговорами о миръ и несмотря на то, что К-полю нужна была помощь Запада, онъ уступить не могъ, не теряя самого смысла своего существованія. Борьба Запада противъ исключительнаго единства (Ислама) кончилась неудачею, ибо единства въ дъйствіяхъ у Западнаго полустрова не было. Рознь на полустровъ, хотя и раздъленномъ горами (или препятствіями къ соединеню) лишь средней величины, на полуостровъ, кромъ того разбитомъ морями на отдъльныя части, рознь на этомъ полуостровъ брала верхъ надъединствомъ.

41. Для философовъ, для которыхъ споръ есть профессія, естественно желать безграничнаго поприща для преній; тогда какъ въ запрешеніи прибавокъ къ сумволу видно желаніе положить конецъ словопренію и приступить къ дълу.

42. Климатъ представляетъ наилучшую для насъ защиту. На сколько зима губительна для западныхъ нашествій, на столько же лъто и особенно весна для вгорженій восточныхъ (монгольскихъ); кромъ распутицы, препятствующей быстротъ передвиженій, весна губительно дъйствуеть и на жителей сухихъ степей и особенно на ихъ лошадей, потеря которыхъ равносильна гибели всего войска. Разъединеніе составляетъ единственную опасность для Россіи: успъхъ Батыя объясняется только разъединеніемъ. Монгольское нашествіе указало на необходимость соединенія. Мало того, оно указало и на тотъ пунктъ, въ которомъ должно произойдти соединеніе, ибо какъ объяснить движеніе монголовъ отъ Рязани къ Владиміру чрезъ Москву, тогда очень незначительный городокъ? Этимъ движеніемъ Батый отръзаль Западную Русь отъ Восточной, Тверь отъ Владиміра, (такъ говоритъ М. Ивакинъ), и потому самымъ дъломъ показалъ, гдъ должна быть столица Россіи. Походъ Батыя на Русь можеть считаться также неудачнымъ, какъ походъ монголовъ вообще на Западъ, ибо въ первомъ походъ самые богатые города Руси (Новгородъ и Псковъ) остались не взятыми, Восточный Наполеонъ оказался благоразумнъе Западнаго, онъ (Батый) вовремя повернулъ назадъ; иначе и его войско постигла бы такая же участь, какъ и войско Наполеона Западнаго, только не отъ морозовъ, а отъ весеннихъ оттепелей, а въ походъ на Западную Европу Монголы остановились у Вѣнскаго прохода и у входовъ въ Италію, т. е. остались незавоеванными государства, обогатившіяся торговлею съ Востокомъ во время Крестовыхъ походовъ. Благодаря этому обстоятельству Западная Европа осталась при своемъ разъединеніи, а Славянское племя распалось: Западные Славяне, неиспытавшіе ига монгольскаго, остались при своемъ разъединеній и тъснъе примкнули къ Западно-Европейскому раздору; Восточные же вошли въ составъ обширной Имперіи Монгольской вмъстъ съ Китаемъ и Индlею. Вообще завоеваніе міра, которое было задумано Монголами, не было закончено; но судя по тому, что было сдълано ими, не трудно составить себъ понятіе о цъломъ планъ завоеванія, о завершеніи его. Охота, по словамъ Чингиза, была военною школою, потому конечно, что сама война была охотою на цълые народы. Организація Монгольскаго племени была приспособлена столько же къ охотъ, какъ и къ войнъ. Все войско, т. е. весь народъ (на сколько это, вообще, возможно), участвовалъ въ томъ и другомъ дълъ, т. е. и въ охотъ и въ войнъ, та и другая производилась облавами. Если каждый походъ, взятый въ отдъльности представляль отдёльную облаву, то въ тоже время въ общемъ планъ завоеванія эти походы составляли лишь часть всемірной облавы. Походъ Батыя составляль съверную сторону этой облавы, походъ же Гулагу представляль южную сторону той же міровой облавы, или загона, и если этимъ двумъ полукругамъ не удалось сблизиться, то препятствіемъ къ тому послужили не мамелюки и рыдари, а главнымъ образомъ политика возстановленной къ тому времени Византійской Имперіи, искусно поддерживавшей вражду потомковъ Гулагу съ потомками Бату, чему содъйствовало особенно перенесеніе столицы монгольской изъ Каракорума, который управляль движеніями всемірной облавы. Хотя, какъ сказано, Русская земля превосходно защищена и отъ восточныхъ и отъ западныхъ нашествій, а между тъмъ Россія не знала независимости. Иго восточное тяготѣло надъ Древнею Русью, и яго западнюе тяготѣетъ надъ Новою. Восточные завоевали ее силою. Западные хитростію; Восточные покровительствовали духовенству (потому что это иго было исключительно матеріальное), а Западные покровительствуютъ дворянству, и это иго было не столько матеріальное, сколько духовное. Духовенство пользовалось льготами, которыя давали ему завоеватели, не въ ущербъ земли, но едва ли можно тоже сказать о дзорянствь.

- 43. Исторія Америки начинаєтся съ мыслію, съ догадкою о шарообразности ремли. Древній міръ задумаль открытіє Америки, когда въ первый разъ пришель къ мысли о шарообразности земли, Азія задержала, К поль сохраниль оту мысль древняго міра. Магометанство отрицательно. Западъ положительно содъйствовали осуществленію ея; косвенно содъйствовала осуществленно той же мысли и Россія, задерживая івъ XV-мъ въкѣ) орды, которыя своими нападеніями долго препятствовали открытію Америки. Такова эмбріологическая исторія Америки; и если всякая мысль должна перекодить въ дъло, а не оставаться мертвою, то эта мысль налагаеть на Америку обязанность участвовать въ общемъ дълъ, и выраженіе, —Америка должна быть для американцевъ, —слишкомъ эгоястично, чтобы быть справедливымъ.
- 44. Вопросъ о томъ, «что дёлать», вопросъ о цёли жизни, о смыслё ев, о высшемъ благъ, для котораго древній міръ, -по словамъ Августина, предложиль 288 рѣшеній, продолжаєть тревожить Америку и даже болъе, чъмъ Европу, несмотря на то, что она задыхается отъ дъятельности, смисла и цёли которой не видить, отръшившись отъ общаго движенія, принимая временную стоянку обходнаго движенія за конечный пунктъ. Обходное движеніе, стремившееся къ Старому Свѣту, встрѣтивъ неожиданпое препятствіе въ видо Новаго світа, не остановилось, а обощло это препятствіе, но обощло въ видѣ передового отряда для осмотра, рекогносцировки, а вмъстъ съ тъмъ неустанно продолжаетъ работать, пролагая Транс-оксаническія дороги и каналы, для открытія пути главному обходному току. Это замедленіе было полезно тъмъ, что оно давало время одуматься, припомнить цівль, для которой совершается это движеніе. Казалось бы, что для Европы, которая думала, что золотой въкъ не въ прошедшемъ, а въ будущемъ, открытіе Новаго Свъта должно прекратить исканіе Стараго, а между тъмъ съ открытіемъ Новаго всъ усилія были направлены къ отысканію проходовъ къ Старому, и когда въ Центральной Америкъ не найдено этихъ проходовъ, то началось составление проектовъ искусственныхъ проходовъ, и этихъ проектовъ появилось, надо полагать, такъ много, что Филиппъ II грозилъ смертной казнью ихъ составителямъ. Девизъ Америки «впередъ»! есть въ дъйствительности «обходъ», и не потому толь-

ко. что пвижение впередъ на земномъ шарѣ неизбъжно приводитъ къ исходному лункту, а потому, что оно есть выбсть съ тъмъ превращение се. куляризація въ религіонизацію, прогресса въ возстановленіе. Въ Америкъ секуляризація достигаєть кульминаціоннаго пункта, а слідовательно звітсь начинается и повороть. Въ торгово-промышленномъ (неродственномъ) движеній при приближеній къ родині пробуждается родственное чувство. «Впередъ», какъ безвозвратное отръшение отъ отцовъ, есть искажение «обхода», какъ возвращения къ нимъ. Не унижая открытия Колумба, нужно однако сказать, что важно было тутъ не само открытіе, была важна потребность въ немъ, нужда, возникшая въ это время, воспользоваться имъ, Америка была открываема, сколько извъстно, не разъ, а сколько неизвъстно, конечно, очень много разъ; она даже и не могла быть не открыта прибрежными жителями, рыбаками, Атлантики, Народъ открыдъ Америку прежде ученыхъ, какъ это хорошо извъстно и самимъ ученымъ; объ этомъ открытіи составились даже легенды, надъ коими ученые, быть можеть, и см'вялись. Завоевавъ въ І-мъ в'вк' вдо Р. Х. Галлію, утвердившись на берегахъ океана. Риму предстояло ръшить вопросъ, искать ли для завоеваній новыхъ земель за океаномъ, или же вызвать на борьбу Германцевъ; на свою погибель Римъ выбралъ послъднее, хотя могь бы исполнить первое, И Цезарю, и Августу, очень хорошо было извъстно то, что зналъ Колумбъ: могъ бы быть заимствованъ и компасъ у Китайцевъ вмъсто шелковыхъ тканей; тогда и великое переселеніе народовъ и порманскій погромъ имѣли бы другой исходъ; но для этого прежде всего нужно было. чтобы знаніе, послушное христіанскому чувству, признало себя орудіємъ примиренія, тогдашнее же знаніе, подобно настоящему, было гордо и считало себя выше дёла, а потому и погибло вмёстё съ обществомъ, заботу о спасеніи коего оно не считало своимъ долгомъ: отъ окончательной гибели знаніе спаслось благодаря лишь христіанству, которое приняло его подъ свое покровительство.

- 45. Прощеніе не было дъйствительнымъ, т. е исправленіемъ, ибо полное исправленіе есть всеообщее Воскрешеніе, ибо оно есть возвращеніе жизни лишеннымъ жизни (VI заповъдь въ положительномъ смыслъ), возвращеніе силъ тъмъ, у кого оно похищены въ видъ вещей, средствъ жизни, (VIII заповъдь), оно есть обращеніе питанія и рожденія въ творчество и возсозданіе (VII заповъдь), оно есть возвращеніе жизни отцамъ (V-я заповъдь); Воскрешеніе есть дъйствительное постоянное, к не въ седьмой лишь день (IV заповъдь), служеніе истинному Богу, а не суетъ (III-я зап.) промышленной или же художественной; Всеобщее Воскрешеніе есть, наконецъ, возсозданіе всего, что есть на небеси горъ и на земли низу, во исполненіе воли Божіей (II-я и I-я заповъди).
- 46. Всякій протестъ находилъ опору въ самомъ существованіи К-поля, или церкви Росточной, независимой отъ Папы. Альбигойцы начало свое получили въ К-полъ, Іоахимъ Флорскій, проповъдникъ «Въчнаго Евангелія», самъ Лютеръ, въ своемъ протестъ, онирались на существованіе независи-

мой отъ Папы Константинопольской церкви.

- 47. Если бы протестантизмъ былъ въренъ исторіи, а не субъективному разуму, то историческая дорога привела бы его въ Константинополь. Измітна не осталась безъ наказанія, критика подорвала и протестантизмъ.
- 48. На обходное движение Голландцевъ нельзя не смотръть, какъ на пвиженіе деморализованнаго отряда, который забыль о цібли сврего похода, предавшись грабежу. Торговое безстыдство Голландиевъ изумительно. Терпимость свою къ другимъ религіямъ они довели до того, что отрекаются отъ имени христіанъ, наносятъ оскорбленіе кресту, сами подвергаются оскопбленіямъ, все переносять ради торговыхъ выгодъ. Такое самоотверженное служение корыстолюбію дало имъ, признаное всею Европою, наиме. нованіе перваго свободнаго народа. О редигіозномть фанатизм'є много говопилось, а о торговомъ фанатизмъ умалчивалось, и особенно забывается, что подъ религознымъ фанатизмомъ всегда кроется власто-или корыстолюбіе. Религіознаго фанатизма не будеть, если не будеть властолюбія и корыстолюбія. Только тогда мы можемъ сдълать истинную нравственную опънку Новой исторіи, когда будемъ смотръть на нее, какъ ведущую борьбу съ Исламомъ и въ видъ обходныхъ движеній и въ видъ фронтальной битвы, т. е. если будемъ смотръть на Западную Европу и на все христіанство, какъ на одно цълое: а оно утратило эту цълость, это единство, т. е. утратило самую правственность. Если же христіанство сохранило бы цівлость, то и прямое и обходное движенія превратились бы въ безкровную войну, ибо совокупности силъ христіанскихъ народовъ не могло бы сопротивляться магометанство. Называя открытіе кругосвітных путей, колонизацію, завоеваніе магометанскихъ земель Индіи, Алжира, Туниса, обходнымъ движеніемъ, продолженіемъ крестовыхъ походовъ, мы хотимъ сказать, что оно должно быть общимъ предпріятіемъ, дъйствіемъ по общему плану, который дается самою исторією, который есть раскрытіе запов'вди: «Шедше научите всё народы». Извращеніе этого движенія состоить въ томъ, что оно не только не религозное, но не можеть быть названо и научнымъ. ибо начкъ въ этомъ движени отводится не первое, а послъднее мъсто. Обходное движеніе привело съ религіозной стороны къ полному отрицанію, съ правственной — къ глубокому паденію, къ отвлеченной философіи, къ порабощению науки наслаждению, банкеты были цвівтомъ и плодомъ кругосвітных в движеній; во Франціи развернуяся этоть цвіть и соэрівль этоть плодъ. Обходное движение Западнаго многораздъльнаго полуострова, которое возрождение обратило изъ священнаго въ торговое, или по крайней мъръ оправдало уклоненіе отъ цъли, не представляеть единства, у него нътъ средоточія движенія. Единство Европы чисто теоретическое, лицемърное, потому что это единство никакихъ обязанностей не налагаетъ,

49. Споры, сопровождавние внутреннія войны, усобицы Запада. (но не споры были виною усобиць, а изъ спук последнихъ, изъ практическихъ интересовь рождались споры).

Западная Европа, издъвавшаяся надъ Византійскими диспутами, не уступала въ этомъ отношени К-полю, была, можно сказать, его прямою наследницею. Споры первоначально имели религозный характерь; если католики упрекали протестантовъ въ измѣнчивости, то и послѣдніе не могли признать неизмѣнности первыхъ. За рѣшеніемъ вопросовъ нужно было обратиться опять къ Востоку. Споры на столько охватили католиковъ и протестантовъ, что даже послы, какъ Олье, маркизъ де Ноангель, посолъ Людовика XIV-го, способствовали къ ръшенію вопроса или, лучше сказать, къ ожесточенію споровъ. Изъ религіозныхъ споровъ родилась если не истина, то философія, т. е сомнівніе (сомнівніе-такая же основная побродътель философіи, какъ въра основная добродътель богословія), а какъ сомнѣніе, философія есть по существу терпимость или отрицаніе споровъ. но споровъ только религіозныхъ, богословскихъ, Аббатъ С-Піеръ составилъ даже проектъ прекращенія религіозныхъ споровь; но то, что онъ жотіль дълать, энциклопедизмъ дълалъ: убивая въру, онъ уже несомнънно вносилъ въротерпимость, т. е. настолько, насколько ему дъйствительно удалось ее убить. Но терпимость была мнимымъ миромъ: Фридрихъ 11-й не быль фанатикомъ, но тъмъ не менъе на свою войну съ Австріею смотрыль. какъ на борьбу протестантизма съ католицизмомъ, т. е. Фридрихъ ІІ-й не быль фанатикомъ въ религіозномъ смыслъ, а быль лицемъромъ въ философіи.

Въ философіи, какъ рожденной изъ религіозныхъ споровъ, и въ особенности въ энциклопедизмѣ, Западъ достигъ крайней враждебности къ К-полю или Византійскому догматизму, и къ Византійской полемикъ. Извъстное сочинение Гиббона можно считать полнымъ выражениемъ этой вражды, Если Вольтеръ, можетъ быть, изъ лести Екатеринъ и сочувствовалъ изгнанію Турокъ, то уже никакъ не могъ сочувствовать, какъ и весь его въкъ, возстановлению Византіи. Но какъ изъ религіозныхъ споровъ родилась философія, такъ изъ философскихъ родилась критика, какъ отрицаніе этихъ споровъ или философской полемики. На критику чистаго разума (теоретическаго) мы можемъ смотръть, какъ на проектъ въчнаго мра въ міръ философскомъ, мыслящемъ, или какъ на проектъ прекращенія полемики. Споръ и прекратился бы, если бы основы его были свойства теоретическаго. Но авторъ мирнаго проекта въ области умозрительной не указываль практическихъ средствъ для разръщенія споровъ, борьбы въ самой жизни, и то самое, что было подвергнуто сомивню въ области теоретической, это же было сдёлано догматомъ вёры въ области практической; стало догматомъ въры то, что должно бы было стать предметомъ общаго двиствія, на которомъ и могь бы быть основань въчный миръ. Это самос и перенесено было изъ области дъйствія, практики, въ область въры, недоступную для действія Контика практическаго разума можеть почитаться признаніемъ вооруженнаго мира, ибо она предписывала каждому человѣку а слёдовательно каждому народу, правила сохраненія своего физическаго и моральнаго «Я» противъ покушеній всѣхъ пругихъ людей и народовъ. т. е. брала людей со стороны ихъ различій, со стороны враждебной, а не со стороны того, что обще всемъ людямъ, всемъ надодамъ, не со стодоны того, что могло и должно объединить людей въ общемъ дълъ и привести ихъ не къ миру только, но и къ объединению по образу Пресвятой Троицы. То самое, что для непризнающихъ единства, булетъ спорами, то иля признающихъ его будетъ переговорами о мирѣ, хотя и не совству. можеть быть, особенно въ началт, мирными. Меж ду признающими себя безусловно правыми можетъ быть только споръ, тогла какъ между непризнающими себя правыми этотъ споръ будетъ мирнымъ переговоромъ. Философія не истина, а сомнівніе, которое считало себя истиною, и потому, будучи терпимою въ области редигіи, она не терпъла противоръчій въ своей средь, и стала ожесточеннымъ лиспутомъ. Философія искала безспорнаго, стоящаго выше сомнанія и спора, но этото исканіе и породидо споры. Философія была споръ эмпиризма съ идеализмомъ: миръ между сими послъдними тогда только былъ бы возможенъ. когла идеализмъ былъ бы не всеобщею и необходимою мыслъю, а требованіемъ отъ жизни всеобщаго и необходимаго діля, эмпиризмъ же былъ бы отвътомъ на это требование, обращениемъ жизни во всеобщее и необходимое дѣло.

- 50. Паденіе Царь-града и возстановленіе язычества совпали не случайно; язычество, никогда не умиравшее, оттого и подняло голову, что въпобъдъ магометанста видъло униженіе, слабость христіанства.
- 51. По мітрі того, какт крестовые походы превращаются въ торговые, политическіе, и мысль Европейская изъ религіозной обращается въ философскую; но призракт крестовыхт походовт постоянно сохранялся,— даже и въ 1664 году торговой Остъ-Индской компаніи дано право вести войну съ нехристіанскими государствами.
- 52. Историческій очеркъ имѣлъ цѣлью показать значеніе умственной вселенски-соборной дѣятельности Константинополя, въ возобновленіи которой заключается даже и мирное освобожденіе Бизантіи. Для такого возобновленія необходимъ постоянный всенаучный конгрессъ. Не будучи всенаучнымъ, онъ не можетъ быть вселенскимъ для настоящаго времени. Только вышеозначенное убѣжденіе въ ученіи о Троицѣ, какъ заповѣди, и имманентное воскрешеніе, или вообще убѣжденіе въ необходимости всемірнаго соединенія умственныхъ силъ, привлекая къ себѣ интеллигентную часть Турціи, и ослабляя тѣмъ фанатическую, приведетъ къ освобожденію Констактинополя, къ обращенію его въ центральное мѣсто всего міра, гдѣ и откроетъ свои засѣданія вселенскій, всенародный соборъ.
- 53. Источниками для всенародной Исторіи Памира служать самые языки, на которыхь говорять забывшіе о своемь общемь происхожденіи на-

роды, не сохранившіе память, преданіе о племенномъ происхожденій, о мібстахъ, гдъ жили и умерли ихъ предка. Такимъ мъстомь для китайцевъ служитъ Куенъ-Лунь, для монголовъ - Тьянъ Шань, для финновъ - Автай, для Семитовъ-Араратъ, Назиръ. Центромъ всехъ этихъ мёсть, могиль предковъ отдёльных в племень, оказывается Памиръ, яъ которомъ библейское преданіе отожествляется съ предаціями другихъ народовъ. Эдемъ, царство жизна, сталь Памиромъ (безплодного пустынею по имившиему, начальною первою могилою, къ которой примыкають есъ другія могилы; гора Меру сливалась въ представлении народовъ со стержнемъ, съ осью міра, около которой вращалось созвъздіе Медвъдицы. Кремлік восточных в столицъ воспроизвольнией храмами, воздвигнутыми надъ могилами отцовъ, меру (морія Іерусалима) съ семью планетными небесами, а также и Эдемъ, какъ сады, насамдаемые на искусственныхъ горахъ (висячіе сады), и вода, поднятая лесредствомъ водовоподныхъ башенъ, наливалась оттуда въ видВ 4-хъ потоковъ. Сближене же Константиноновя съ Памировъ послужитъ переходомъ отъ Тронцы-какъ догмата, къ Тронцъ какъ заповъди служенія сыновъ и дочерей человъческихъ всемъ отцамъ, какъ одному отцу, т. с. отъ вескресенія трансцендентнаго къ воскрешенію имманентному, и первымъ шагоми къ тому послужить прегращение Памира въ Эдемъ путемъ регуляцій метеорическихть явленій. Эдемъ былъ въ представленій первобытныхъ народовъ центромъ силы ожнъляющей, онъ достигалъ до небесъ, и небо вращалось около него, какъ своей оси; материки расходились отъ него, какъ лепестки лотоса; вода, исходя однимъ потокомъ, которий раздълялся на 4 ръки, орошала или оживляла всъ четыре части или страны свъта; тамъ, наконецъ, было древо знанія и жизни Это не явйствительность, а миническій проекть, потому то Пампръ, вы которий уобрати ся Эдемъ, открываетъ намъ путь къ сыновнему делу. При обращени народнаго воззрънія на міръ въ Колумбо-Конерниканское, Меру и другія горы, [каковы Альборджи (Эльбрусъ), Аріарати (Араратъ), Олимпъ], которыя для отдъльныхъ племенъ замъняютъ Меру, оказываются самою землею, т. е. полушаріями, у которыхъ полюсъ есть вершина, а экваторъ подошва.

54. Ибо какъ назвать всю эту эпоху, которая начинается съ возрожденія наукъ и искусствъ, которая ставитъ цілью наслажденіе? не ость ли это прямое служеніе Гермесамъ, Афродитамъ, Палладъ и проч.; только это уже не эллинская прелесть, а мануфактуно-промышленная фальшь, обманъ, т. е. тутъ не изображеніе только, а сама игрушечная дійствительность.

55. Только внушеніямъ Гермеса и отчасти Арея (бога войны) можно приписать всѣ старація найти способъ управлять аэростатомъ; котя, если бы этотъ способъ и былъ найденъ, онъ не могъ бы имѣть особо важнаго значенія; а между тѣмъ аэростаты могли бы имѣть очень важное значеніе въ приложеніи къ другому дѣлу, къ дѣлу регулированія метеорическими явленіями, о которомъ сказано будетъ ниже.

## Вепросъ о причинахъ неродственнаго состоянія міра.

## часть іу.

## Въ чемъ наша задача?

Воскрешеніе, какъ актъ совершающійся, объединяєть не только всъ пелигіи вст исповъданія, оно объединяетъ въ одномъ дъйствіи, во всеобшей родственной, праотеческой любви какъ върующихъ, такъ и сомнъвающихся, ученыхъ и неученыхъ, сословія, городъ и село. Время споровъ приходить къ концу, ибо слова или мысль не имъють доказательной силы; обращая же догмать въ заповъдь, въ сыновній, въ прасыновній долгь, мы переходимъ изъ области теоретической, наиболѣе спорной, изъ области знанія вообще, въ область кравственную, наименбе спорную, въ область пъйствія. Сомнъвающієся нахолятся въ положеніи апостола Өсмы; сомнъніе не лишаетъ его званія послъвователя Христова и другіе ученики не повърили одному слуху и убъдились только тогда, когда увидъли воочію; для Өомы же недостаточно было и десяти свидътелей очевидисвъ: но сомнъние въ этомъ случаъ равнозначуще глубочайщей любви, жаждущей видъть и слышать возлюбленнаго Учителя (или же удостов в фиться самыми осязательными доказательствами), а любовь «выше въры, выше надежды», «съ върою безъ любви мы ничто». (Кор 1-е. 13. 2).

Союзъ вѣры и любви, или единство трехъ, такъ называемыхъ, богословскихъ добродѣтелей, т. е. всеобщая добродѣтель, есть вѣрность Богу, которая не можетъ быть однако безъ вѣрности всѣмъ отцамъ, какъ одному отцу, и безъ вѣрности братьямъ; точно также, какъ вѣрность отцамъ и вѣрность братьямъ не мыслимы одна безъ другой. Все эло заключается въ измѣнѣ, въ неочастів, по понятіямъ нашего народа; но и тотъ «несчастный», съ именемъ котораго слилось представленіе о высшей степени этого преступнаго предательства, тотъ, котораго Западъ въ лицѣ Данта помѣстилъ въ самую глубину безвыходнаго ада, могъ бы быть поносимъ только тѣмъ, кто самъ чистъ отъ измѣны. («Кто безъ грѣха изъ васъ, пусть первый броситъ камень»).

Какъ сомнъніе ап. Өомы равнозначуще любви, такъ, наоборотъ, въра нынъшняя равнозначуща равнодушію. Равнодушію нужно приписать и то обстоятельство, что явленія воскресшаго Христа считаются законченными, вопреки прямому объщанію Спасителя, сказанному въ отвъть на

глубоко-человъчный (а м. б. и на грубо-іудейскій вопросъ Іуды не Искаріотскаго-«Господи, и что бысть, яко намъ хощени явитися, а не мірови»: -{Joan, XIV, 22). (Примъч. 1-е). Соблюдение слова ставится условиемъ явленія, - «аще кто любитъ Мя, слово Мое соблюдеть: й Отецъ Мой возлюбитъ его, и къ нему прищема и обитель у него сотворима» (тамъ же. XIV. 21, 23). Не нужно, кажется, дълать вопроса, явится ли Христосъ, когда весь міръ сдълается исполнителемъ слова, совершителемъ заповъди всеобщаго воскрещенія. Мы полагаемъ, позволительно желать, чтобы весь міръ пришель въ разумъ истивный, чтобы весь міръ могь изб'єжать вбчныхъ наказаній. Можно надібяться, что такой исходь дібла не найдеть себъ противниковъ между людьми и, конечно, совершенно сообразенъ съ христіанской идеей о Богъ, какъ о любви. Трудъ всеобщаго воскрешенія, начаткомъ котораго было воскресеніе Христово, не прекращадся, хотя въ тоже время не останавливалось и противодъйствіе єму. Трудъ Запада въ дълъ воскрешенія, въ коемъ и мы принимали нъкоторое участіе, можетъ быть названъ воскрешеніемъ мертвымъ; ибо какое другое имя можетъ быть дано этому собиранно различныхъ памятниковъ вещественныхъ и письменныхъ, кои сохранились отъ самыхъ отдаленныхъ временъ, съ цълью возстановить образъ только міра въ области мысли (т. е. совершить мысленное или мнимое воскрешеніе і? Кром'є этого собиранія различных востат ковъ, или останковъ (реликвій), прошедшаго, наука имъстъ въ своемъ распоряженій, для попытокъ воспроизведенія явленій жизни въ маломъ видъ, лабораторіи, физическіе кабинеты и т. п. Затъмъ остаются еще страдательныя соверцинія, или наблюденія надъ тъми условіями, небесными и земными, отъ которыхъ зависитъ жизнь. Этими тремя способами исчерпываются въ настоящее время всъ средства науки для мысленнаго возстановленія ц'єлаго образа міра,

Но если довольствоваться только мысленными возстановленіеми, въ такомъ случав мы или никогда не можемъ быть убъждены, что этотъ образъ соотвътствуетъ дъйствительности, (это субъективное только знаше); или же, если мы его примемъ за дъйствительный образъ міра, въ такомъ случав этотъ образъ, какъ его знаетъ настоящая наука, будетъ изображеніемъ всеобщаго шествія къ смерти, сопровождаемаго всякаго рода страданіями; т. с. такое представленіе будеть истиннымь мученіемь для человъка, ибо созерцать страданія и смерть, не им'єть возможности помочь и при этомъ не чувствовать мученія отъ такого созерцанія, могуть только ученые, по самому своему положенію не обязанные им'єть ни сердца, ни воли, а одинъ только умъ. Къ тому же должно замътить, что пока наука находится въ своей языческой, т. е. городской, стадіи развитія, пока она есть только образъ міра, какимъ онъ дается намъ въ нашемъ ограниченномъ опытъ, и остается въ лабораторіяхъ и кабинетахъ, истиннаго единства между нею и религіею быть не можеть. Сомнъніе для науки въ такомъ состояніи обязательно, (и это есть сомнівніе, не жаждущее видіть и слышать, сомнъніе безчувственнос, не изъ любви проистекающее); религія же при этомъ сама ограничиваеть свое діло храмомъ, пресуществленіемъ, вм'єсто воскрещенія, и самое собираніе, производимое ею, будеть безцъльно. Въ такой чаукъ народъ не принималь никакого участія, ибо для него, какъ пелищеннаго ни чувства, ни воли, живущаго сердцемъ и нуждающагося въ дъятельности, нужно не мертвое, не мнимое или мысленное, а живое, дъйствительное воскресеніе; онъ не можеть найдти утвшенія въ воскрешеніи мнимомъ, въ какія бы пышныя фразы оно на было облечено и какъ бы не были соблазнительны эти фразы для сословій въ родів адвокатовъ, ораторовъ, живущихъ фразами. Вотъ напримъръ, какъ изображають это мнимое воскрешеніе: «Міръ прошедшій, покорный мощному голосу науки, поднимается изъ могилы свид'втельствовать о переворотахъ, сопровождавших в развите поверхности земного шара; (поднимается изъ могилы не для себя, не для жизни, а лишь для того, чтобы удовлетворить наше праздное любопытство); почва, на которой мы живемъ, эта надроб. ная доска жизни миновавшей, становится какъ бы прозрачною; каменные склены раскрылись; внутренности скалъ не спасли хранимаго ими. Мало того, что полуистлъвшие, полуокаменълые остовы обрастаютъ снова плотью; палеонтологія стремится раскрыть законъ соотношенія между геологическими эпохами и полнымъ органическимъ населеніемъ ихъ. Тогда все, нъкогда живое, воскреснеть въ человъческомъ разумъніи, все исторгнется отъ печальной участи безслъднаго забвенія, и то, чего кость истлъла, чего феноменальное бытіе совершенно изгладилось, возстановится въ світлой обители науки, въ этой области успокоенія и увѣковѣченія временнаго». (Герценъ, Письма объ изучени природы). Впослъдстви, впрочемъ, тотъ же писатель логику назваль кладбищемъ и въ этомъ ближе подошелъ къ истинъ.

Все сказанное относительно того, что сдѣлано Западомъ для мнимаго, или мертваго, воскрещенія, относится, конечно, къ одной лишь чистой,
неприкладной наукѣ. Но приложенія науки случайны и не соотвѣтствуютъ
широтѣ ея мысли, иначе она вышла бы изъ рабства торгово-промышленному сословію, которому въ настоящее время служитъ; въ этомъ служеніи
и заключается характеристика Западной науки, которая съ тѣхъ поръ,
какъ изъ служанки богословія сдѣлалась служанкою торговли, уже не можетъ быть орудіемъ дѣйствительнаго воскрешенія. Если бы наука имѣла въ
виду быть вполнѣ прилагаемой, то, развившись внутри торгово-промышленнаго организма, она должна была бы выйти на свѣтъ, родиться въ новую
жизнь.

Начало настоящей, нынёшней науки положено виёстё съ сбразованіемъ особаго городского сословія, съ отдёленіемъ города отъ села, имёющаго дёло съ живою природою, живущаго одною съ природою жизнью; вмёстё съ отдёленіемъ мануфактурнаго промысла отъ земледёлія, полагаются основы мертваго, такъ называемаго, субъективнаго знанія, мысленнаго или мнимаго возстановленія. Всякое ремесло должно, прежде всего, лишить жизни растеніе или животное, выдёлить изъ общаго хода или строя предметъ или вещь, чтобы произве-

сти надъ ними свои операціи. Среди такихъ то работъ и родилась наука; мастерская была колыбелью физики и химіи. За этими эмпирически-отвлеченными науками последовали, пошли тёмъ же путемъ анализа, раздёленія, и умозрительныя. Все развитіе этихъ послёднихъ состоитъ въ раздів. леніи и отвлеченіи: человіжа наука разсматриваеть отдільно отъ условій его жизни, антропологію отъ космологіи; точно также душу отділяють отъ тъла, психологію отъ соматологіи; послідняя также раздъляется на физіологію и анатомію; словомъ, чёмъ далёе идетъ анализъ, тёмъ мертвениве продукты его. Выше всего, казалось бы, стоить въ этомъ отношеній метафизика, эта мертвеннійшая изъ мертвыхъ, отвлеченнійшая изъ отвлеченныхъ. Однако, есть еще онтологія, науки о самомъ отвлеченномъ бытіи, равнозначущемъ уже пебытію. Поэтому понятно выраженіе Плотина, (который въ данномъ случав является представителемъ вообще спиритуализма, откуда и аскетизмъ), что состояніе смерти есть самое философское понятіе; и еще болбе ясно, почему воскресеніе есть самов не философское понятіе: воскресеніе все собираеть, возстановляєть и оживляєть, тогда какъ философія все раздъляеть, все отвлекаеть и тъмъ умершвляеть, въ концъ же концовъ, философія не только возстановленіе дъласть лишь мысленнымъ, т. е. самымъ отвлеченнымъ, но даже самый вивший существующій міръ, благодаря созерцательной, сидячей, недъятельной жизни, обращается въ представленіе, въ психическій лишь фактъ, въ фантомъ; и такое превращение дъйствительнаго міра въ субъективное явление есть результатъ сословной жизни, функція мыслящаго органа человівчества.

Но тъмъ не менъе все это пеобходимый, предшествующій моментъ, ибо прежде нужно все разложить, раздълить, чтобы потомъ сложить и соединить, такъ какъ только смертно можетъ быть попрана смерть. Нужно было дойдти именно до такой глубины сомнънія, чтобы только возсозданіе, возстановленіе всего исчезнувшаго и безсмертіе исчезающаго признать полнымъ доказательствомъ дъйствительнаго существованія, и для такого доказательства необходимо, чтобы мышленіе стало дъйствіемъ, чтобы мысленный полетъ превратился въ дъйствительное перемъщеніе.

Собираніе начимаетъ и современная наука; она собрала лишенныхъ жизни животныхъ, высушенныя растенія, минералы и металлы, извлеченные изъ ихъ естественныхъ мѣсторожденій,—все это въ видѣ обломковъ, осколковъ, гербаріевъ, чучелъ, скелетовъ, манекеновъ и проч.—въ особыя кладбища, названныя музеями. Не изумительно ли при этомъ то обстоятельство, что это собраніе—если бы даже оно было приведено въ такой порядокъ, что могло бы служить полнымъ отображеніемъ развитія всей жизни міра,—могло считаться окончательною цѣлью знанія? (Музеолатрія).

Въ противоположность искусственному собиранію лишенныхъ жизни животныхъ, растеній и другихъ предметовъ, производимыхъ современной наукой, въ противоположность кабинетнымъ ея опытамъ и пассивному наблюденію, является сельское знаніе, которое не отдъляется отъ жизни, составляетъ съ ней одно.

Впрочемъ, сельское знаніе въ строгомъ смыслѣ не можетъ быть названо знаніемъ, такъ какъ оно не вышло еще изъ миоической стадіи развитія. Городское знаніе уже высказалось, можно сказать, все: и тѣмъ не менѣе, попытки введенія его въ село (такъ какъ другого образованія, кромѣ городского, пока нѣтъ) не имѣютъ успѣха; это доказываетъ, что городское знаніе для сельской жизни не пригодно и не полезно и что оно должно припять иное направленіе, чтобы войти въ сельскую жизнь, сдѣлаться сельскимъ знаніемъ. Отъ такого измѣненія знаніе не только не потеряетъ, но безконечно выиграетъ, потому что сознаніе всѣхъ условій растительной и животной жизни, въ видахъ управленія процессами ея, (въчемъ и заключается задача сельскихъ жителей), потребуетъ приложенія знанія во всей полнотѣ его, что особенно очевидно для естествознанія.

Въ основъ сельской жизки, сельскаго дъла лежитъ астрономія, т. е. движеніе солнца по водіаку съ его проявленіемъ въ метеорическомъ процессъ (конкретная физика и химія), въ явленіяхъ растительной и животной жизни, (Въ какой связи находятся степная зоологія съ астрономією, доказываетъ существование зодіака; съ началомъ земледъльческой жизни вошли, въроятно, въ небесный кругъ и растенія, отъ которыхъ остался теперь только «Колосъ» оъ «Дбвъ»). По върованіямъ сельскихъ жителей они сами были участниками въ процессъ возстановленія жизни растительной, животной, который они видбли, и даже въ процессъ возвращения къ жизни предковъ, который они предполагали только. Византія, столица греко-славянскаго міра, соединивъ возвращеніе солнца къ веснѣ съ празднованіемъ Воскресенія, полагала въ основу знанія Пасхалію; но, несмотря на это, Византія не могла примирить городского идолопоклонническаго знанія съ сельскимъ; начало такому примиренію, примиренію религіи съ знаніемъ, т. е. объединенію върующихъ и сомнъвающихся положилъ, можно сказать, Коперникъ. Быть можетъ, не простая случайность, что славянинъ Коперникъ произвелъ переворотъ въ астрономіи, который долженъ послужить исходнымъ пунктомъ новаго направленія всего знанія и въ свою очередь произвести переворотъ и въ сельской жизни, направивъ ее отъ мнимаго управленія движеніемъ соліца къ дъйствительному управленію движеніемъ земли, такъ-чтобы весениее возрождение превратилось въ дъйствительное Воскрешеніе, ибо такое направленіе знанію, повидимому, могло бы только земледъльческо-общинное славянство. (Примъч. 2 е).

Выше мы ламѣтили, что городское знаніе, городское образованіе для сельской жизни не полезно; но даже мало сказать, что оно не полезно, оно дѣйствуетъ на село губительно, потому что, давая сельскимъ жителямъ такія знанія, которыя могутъ быть пригодными лишь въ городѣ, оно отрываетъ отъ села, для жителей котораго и безъ того слишкомъ много приманокъ представляетъ городъ; такимъ образомъ, городъ разрушаетъ село тѣмъ, что, такъ сказать, всасываетъ его въ себя; кромѣ того, городъ, самъ ничего не произврдя, прививаетъ и остающимся въ селѣ коммерческія, городскія свойства. Такимъ образомъ можно думать, что дѣло идетъ къ

превращеню всего въ городъ, а это было бы окончательною порчею, паденіемъ. Въ прежнее время обновленіе производилось нутемъ нашествія
варваровъ, путемъ опустошеній, послѣ чего вновь возникала первобытная
сельская жизнь, которую, впрочемъ, ожидала таже участь; допустимъ, что
и въ настоящее время возможны еще подобные погромы, но желательно
ли, чтобы такимъ путемъ продолжалось дальнѣйшее движеніе человѣче
ства? Фаталисты, конечно, отвѣтять: «таковъ законъ развитія», —т. е.
отвѣтятъ въ сущности то же, что и тѣ, которые говорятъ (и которыхъ
обзываютъ за это «просвирнями»): «таковъ предѣлъ, его же не прейдеши»;
а къ такимъ фаталистамъ принадлежатъ всѣ, думающіе, что задача науки
состоитъ лишь въ томъ, чтобы констатировать факты, узнавать болѣэни,
а не лѣчить ихъ.

Отдаленивищую причину обращения знаим только въ мыслениое возстановление, причину отдъления его отъ жизни, нужно искать въ изначальномъ нарушении ублостности человъческаго рода, т. е. въ забвени своего долга къ отцамъ. Вслъдствие этого забвения произощли народы, непомнящие своего родства, враждебные другъ другу языки, или язычники, и тотъ международный раздоръ, при коемъ воскресение стало предметомъ лишь ожидания, а не дъятельности, сдълалось выражениемъ мщения, суда.

Язычниками назывались именно тв племена, которыя, въ противоположность Семитическому племени, наименте сохранили единства въ языкть,
(т. е. наиболъе забыли родство, единство происхожденія), такъ что утратили всякую возможность ко взаимному пониманію. У этихъ же плементь
утратилось и понятіе объ Единомъ Богть, ибо прилагательныя, обозначавшія свойства Единаго Существа, сдълались названіями особыхъ существъ,
боговъ. Семиты же сохранили даже имя родоначальника Арійскаго племени Іафета, Япетоса, Юпитера; нътъ народа правте семитовъ предъ своимъ
родоначальникомъ Симомъ, и нътъ преступнте народа противъ общаго
отца всъхъ людей, котораго они называютъ Адамомъ. Если христіанство
есть дъйствительная взаимность, то оно не можетъ ограничиваться сохранеціемъ лишь возможности пониманія при нъкоторыхъ усиліяхъ, и при
томъ между нъкоторыми лишь народами; оно должно создать всечеловъческій, всенародный языкъ, и тъмъ устранить одно изъ важнъйшихъ препятствій къ установленію взаимности между ними.

Всладствје забвенія долга къ отцамъ произошли сословія, забывшія общее происхожденіе, неспособныя даже понимать другь друга, потому что одни говорили искусственнымъ, книжнымъ языкомъ, другіе же живымъ, народнымъ; и чъмъ глубже различіе между сословіями, тъмъ мертвъе становится первый и грубъе второй. Изъ этихъ сословій одно, интеллигенція, удовлетворяется мнимымъ, или мертвымъ воскресеніемъ (наукою и искусствомъ), а другое, народъ, и самихъ мертвыхъ признаетъ живыми. Знаніє, отдъленное отъ дъйствія, превратилось въ созерцаніе, а дъйствіе безъ знанія въ механическую работу. (Отсюда и борьба между идолопоклонниками, признающими недъйствительное воскрешеніе, и идолоборцами, отвергающи-

ми его, борьба Востока съ Западомъ, которая и составляетъ содержаніе всемірной исторіи).

Новъйшія лингвистическія изслъдованія показывають, что первыми отдълившимися и забывшими своихъ отцовъ были нынъшніе Западные народы: Кельты, Пелазги (въроятные предки Грековъ и Римлянъ), Фракійцы, Германцы и проч.; Славяне же и Зенды послѣдними оставили родину Арійскаго племени, и это выселение ихъ случилось въ то время, нало полагать, когда поклопеніе естественнымъ силамъ начало зам'вняться почитаніемъ нравственной силы, (такъ Вогъ и по персидски Вогасъ, также и желъзо имъетъ одинъ корень съ персидскимъ названіемъ желтва), когда человткъ пачиналь уже сознавать обязанность борьбы со эломъ, слъдовательно, заключаль уже въ душт своей зародышт мысли о воскресени, которая и была развита Зендами. Племена, отдълившіяся прежде Славянскаго и Зендскаго, не только забыли объ общемъ происхождении, но и выработали презрѣніє ко всему иноплеменному и даже одно къ другому. Этимъ характеромъ особенно обозначилось племя крайне восточное (Индусы, составившіе высшія касты въ Индіи) и крайне западное (гордые Британцы). Напротивъ, славяне, -- (хотя и забыли объ общемъ происхожденіи), не чуждались общенія даже и съ непринадлежащими къ Арійскому племени наролами, они роднились со встым инородцами. Въ коптинентальной глуши соворшалось великое явленіе сближенія двукъ самыхъ отдаленныхъ по генеалогической таблицъ племенъ, Арійскаго и Чудскаго, за что мы и получили кличку «Туранцевъ», (Примъч. 3-е).

Это распространеніе Славянскаго племени по материку и сближеніе его съ инородцами, стоившее огромныхъ трудовъ и страданій, не записано исторією, (Примъч. 1-е), ибо исторія слъдила за другими объединеніями и колонизацією, за объединеніємъ черезъ порабощеніе въ бойкихъ мізстахъ океанической, богато одаренной полосы, коей два полюса составляють Индія и Англія, слившіяся въ одно черезъ порабощеніе первой послѣднею, Англо-Индійская колонія основана не на родовомъ, конечно, началъ, а родство тъмъ не менъе между ними существуетъ и названо оно Индо-Германскимъ, или Индо-Европейскимъ, и напрасно не названо Индо-Британскимъ. Такая же связь существуетъ и между всёми народами вемли. Въ наукъ это открытіе (родства всьхъ народовъ) — самое недавиее и еще не доказано; въ религін же не только христіанской, но и іудейской, -- старая истина. А у насъ чувство родства со всёми составляетъ отличительную черту народнаго характера, выработаннаго формою быта (родового), въ которой мы до сего жили. По этому признаку насъ и относять къ отсталымъ, деревеншинъ, необразованнымъ; и эти названія будутъ дъйствительно (справедливо) укоризненными и даже вполнъ укоризненными, если деревня, не переставая быть собою, не создастъ лучшей жизни, если изъ нея не выйдетъ спасеніе городу. Соглашаясь, что родовая форма самая первобытная, примитивная, архаическая, дикая, дътская, мы тъмъ не менъе должны отдать ей рѣшительное преныущество предъ самыми развитыми,

юридическими формами, Родовая форма, въ идеальномъ, т. с. проективномъ, смыслѣ есть такой союзъ, который держится внутреннею силою (чувствомъ), не употребляя вившняго принужденія, насилія, она-тотъ союзъ, образъ котораго данъ намъ въ Троицъ. Въ дъйствительнести, родовой союзъ такого идеальнаго совершенства, какой данъ въ Троицъ, имъть не могъ, ибо внутреннее чувство, на коемъ онъ основанъ, есть чувство темное, происходящее изъ безсознательнаго и невольнаго процесса рожденія: и чемъ болъе размножался родъ, тъмъ менъе становились ощутительными признаки родства по причинъ той же темноты или, лучше сказать, трудности постигнуть процессъ размноженія (рожденія). Однако, трудность постиженія не давала человіку права отказываться отъ тяжелаго, труднаго пути знанія и зам'єнить родственный союзъ принудительной силой, въ чемъ бы она ни выражалась, въ личномъ ли насили или въ юридическомъ законъ, (Замъчательно, что именно слова, обозначающія родство, сохранили наиболъе сходства во всъхъ языкахъ арійскаго происхожденія). Существованіе юридическаго, вибшняго закона оправдывается невбдібніемъ внутренняго, естественнаго; но такого оправданія допустить нельзя, если уже нельзя оправдываться незнаніемь даже закона юридическаго, придуманнаго, сочиненнаго. Изъ этого видно, почему гръхи невъдънія, т. е. восбще невольные, безсознательные, - первородный гръхъ-суть гръхи смертные, наказуемые смертью; не признающіе же этого становятся на сторону невітдѣнія, дѣлаются обскурантами, противниками знанія, противниками обращенія безсознательной слібной силы природы въ сознательную, управляемую разумною волею. Несмотря на наше невъдъніс, родство всетаки существуетъ, и какъ ни велико различіе особей разныхъ племенъ, но всѣ онѣ произошли отъ одного родоначальника, между встми существуетъ родство какъ физіологическое, такъ и лингвистическое, и изъ послъдняго должно произойти собираніе для раскрытія перваго, Какъ естественная задача, такъ и Божественная запов'ядь, требують обратить безсознательное, невольное рожденіе во всеобщее воскрешеніе и психо-физіологическое знаніе въ психократію.

Объединеніе въ языкѣ не можетъ не быть результатомъ сознанія родства, потребности взаимнаго пониманія при общемъ дѣлѣ. Стремленіе Западной науки открыть единство всѣхъ языковъ можетъ быть поставлено ей въ большую заслугу, если изъ этого произойдетъ дѣйствительное объединеніе въ одномъ языкѣ. Мы разумѣемъ не созданіе языка искусственнаго, а такого, который былъ бы результатомъ всеобщаго сравнительнаго языкознанія. Языки чрезъ раздѣленіе подвергаются порчѣ, слова, которыми говоримъ, дѣлаются непонятными, а потому всемірный языкъ будетъ не новымъ, а усовершенствованіемъ, возвращеніемъ каждаго частнаго языка къ первоначальной чистотѣ и понятности, что увеличитъ его силу и выразительность. Нельзя, конечно, считать объединеніемъ тѣ уродливые языки, которые образуются при торговомъ сближеніи, какъ Воляпюкъ, или языкъ, на которомъ объясняются Русскіе съ Китайцами въ Кяхтѣ. Такое

смѣшеніе происходить и происходило во всякомъ Вавилонъ, т. е. во всякомъ торговомъ городъ, и служитъ дишь къ затемнънію смысла словъ, это наказаніе за искаженіе языковъ отеческихъ. (Примъч. 5). Политическое й экономическое преобладаніе можеть, конечно, изм'єнить языкъ, уподобить въ этомъ отношени подчиненный народъ преобладающему; но не въ этомъ состоить лингвистическое объединение, филологическая патидесятница, это священное дѣло, литургія собиранія (оглашенныхъ), дѣло миссіонерское. Если смотръть на христіанство, какъ на собираніе, какъ на миссіонерское двло, -т. с. оглашеніе, -какъ на первую только часть литургіи, то и тогда совершеніе богослуженія на понятномъ только для каждаго отдібльнаго народа языкъ будетъ далеко неполнымъ исполнениемъ задачи, будетъ общеніемъ лишь въ чувствъ, отчасти въ мысли, но не въ словъ; общеніе въ словъ будетъ зависъть отъ успъховъ лингвистики, которая далека отъ исполненія и теоретической своей задачи, словаря корней всёхъ языковъ Причина малой успъшности лингвистики, и вообще наукъ, - зависитъ отъ того, что человъчество считаетъ главнымъ своимъ дъломъ общественное а не общее; наука же принадлежить къ общему дълу, хотя въ настоящее время она и составляеть предметь занятій лишь немногихь. Пятидесятница, послъ которой началось собираніе, т. е. первая часть литургіи, есть праздникъ лингвистики; но то, что совершилось тогда чудомъ, теперь должно совершиться трудомь. Събодъ лингвистовь есть уже начало Трудовой Пятидесятинцы. Переводъ Священнаго Писанія на какой-либо народный языкъ ссть вибств и начало изученія его; изученіе же языка есть открытіє родства его съ другими языками; такимъ образомъ, по мъръ распространенія христіанства, и лингвистика діладась бы болбе и болбе христіанскою, т. е. всемірною, и соборъ представляль бы събздъ лингвистовъ со всего міра; общее въ языкахъ выд'влилось бы и составило бы всемірный, всенародный, т. е. всеязыческій, или христіанскій языкъ. (Въ этомъ дѣлѣ семинаріи им'бютт, гораздо больше значенія, чіємъ гимназін; семинаріи всетаки еще помнять, что должны образовать учителей для народа, и потому всё почти семинаріи, кром'є центральныхъ, им'єютъ въ числів своихъ предметовъ мъстные языки, гимназіи же задаются цілью уничтожить въ своихъ воспитанникахъ всякій слъдъ даже мъстнаго говора). Пока же не будеть единства въ словъ, до тѣхъ поръ люди будутъ братьями, которые не говорять другь съ другомъ, точно также, пока люди не Судутъ сближены лучшими средствами сообщенія, не на основаніи экономическихъ интересовъ созданными, до тъхъ поръ люди будутъ братьями, которые даже не бываютъ одинъ у другого.

Мъстныя литургіи суть миссіонерскія дъйствія, дъйствія собиранія, пріобшающія мъстныя населенія ко всеобщему союзу для всеобщей литургіи; и если каждая мъстная литургія не приводитъ мъстное населеніе къ общему дълу, то служитъ лишь къ большему осужденію; мы живемъ въ періодъ оглашенія, покаянія, и называть себя върными было бы дерзостью.

Съ войны 1877 года, казалось, должна бы начаться для насъ новая

эпоха; собираніе Русской земли должно бы было, повидимому, расшириться въ собираніе цълаго Славянскаго племени; казалось, что узы, соединяющіе свободные народы съ нами, будутъ тъснъе, глубже; изчезнетъ все принудительное, все насиліе въ этомъ новомъ собираніи. Плачей подобныхъ плачамъ Новгорода и Пскова, которые доходили, конечно, до слуха Іоанна III-го, не услышитъ новый собиратель. Связъ умственная, нравственная, художественная соединитъ насъ съ освобожденными народами. Ближайшею же нашею цълью должно быть раскрытіе родства всъхъ народовъ славянскаго племени.

Въ проектъ церкви, въ научномъ смыслъ, входитъ прежде всего проектъ всеобщаго переоруженія, т. е. употребленія оружія для метеорелегической регуляціи, что только и можетъ привести къ устраненію причинъ вражды и борьбы. Нътъ надобности скрывать, что нынъшніе передовые сдівлаются отсталыми, обскурантами, защитниками сословнаго знанія, юридической лжи и экономической продажности; «всякій трудъ есть товаръ, каждый шагъ долженъ быть оплаченъ», --будутъ повторять они; «весь міръ торжище, борьба законна»... Нынъшніе прогрессисты, утратившіе всякій нравственный смыслъ, безсознательно, простодушно циничны, а будущіе консерваторы, т. е. эти же нынъшніе прогрессисты, будуть наглыми пиниками. Настоящее человъчества, благодаря своему устройству, есть ложь и ложь организованная; но человъчество станетъ, сдълается истиною, когда переоружится. Долгъ ученаго и интеллигентнаго сословія быть д'яттелями, посредниками при этомъ переоружени. Истина можетъ принадлежать не сословію, а только всему человічеству въ совокупности всіхъ поколіній. Разумъ всего челов'вчества и наука должны быть тождественными, тогда и будетъ истина.

Византія была столицею Греко-Славянскаго міра; исторія Московскаго государства, какъ справедливо замъчено, являлась отраженіемъ исторіи Византіи, но Византіи временъ упадка. Москва, собирательница Россіи, можно сказать, -- дочь Византіи, но рожденная въ старости, потому то и храмомъ собиранія былъ въ ней храмъ Успенія Богоматери, (Прим'ач. 6 е) а не храмъ Софіи-Премудрости Божіей, которая была сумводомъ Троицы. и храмъ коей, созданный въ цвътущую эпоху Константинополя, быль какъ бы художественнымъ выраженіемъ этого догмата. Въ образ'в Троицы Царьградъ создалъ идею собиранія человічества, какъ въ иконописи и, вообще, въ священномъ искусствъ, или обрядъ, создалъ средство къ этому собираню, котораго совершить однако не смогъ, потому что на выработанное имъ же учене о Тріединствъ смотрълъ лишь какъ на догматъ, а не какъ на проектъ собиранія, на иконопись же и на обрядъ даже и не смогрълъ какъ на средство къ собиранно. И Москва, находившаяся подъ опекою Византіи до самаго почти паденія ея, не могла усвоить иного взгляда на собираніе кром'в того, какой быль у ея воспитательницы; поэтому то Московское собираніе и отличалось такою суровостью; она, какъ говорили, «вынимала души изъ областей». Если православіе есть иконопись, обрядь,

или ворбще искусство, какъ средство народо-образовательное, то въ настоящей, временной столицъ православія, всъ наглядныя средства образованія должны быть соединены, т. е. должны быть соединены всё музеи: историческій, этнографическій, антропологическій, (или путь къ обединенію всеславянскому и къ всенародному)-и музей земледъльческій, -- (или естествознаніє, какъ образовательное средство къ разръшенію вопросовъ продовольственнаго и санитарнаго). Всъ эти музеи должны быть соединены и обращены въ храмъ премудрости, въ чемъ и будетъ выражаться объединеніе свътскаго и духовнаго, научнаго и религіознаго, классическато и реадьнаго въ христіанскомъ, потому что христіанство не сторона, не партія. оно само объединеніе. И такимъ объедомъ объединяющимъ храмомъ премудрости будеть выражено объединение всего того, что не могло быть объединено Константинополемъ, всего того, что послъ паденія его разошлось въ разныя стороны: одно (классическое, языческое и проч.) перещдо на Западъ, а другое стало наслъдіемъ Россіи; Западъ получилъ капиталъ древняго знанія, Москва же наслідовала лишь долгь, приняла на себя обязанность освобожденія Востока и просв'єщенія его (Мелетій Пигась); но исполнить этотъ долгь Москва можетъ только получивши умственныя средства отъ Запада. Музей и долженъ представлять соединение всёхъ этихъ средствъ въ видахъ достиженія одной общей христіанской цёли. Созданіе музея. коего центромъ, основаніемъ и вѣнцомъ будеть храмъ Премудрости Божіей, и укажетъ человъку дальнъйшую его цъль и долгъ. Созданіе такого народо-воспитательнаго храма есть превращение промышленной, художественной и научной (хаотической) розни въ одно общее отеческое прародительское дъло (Примъч. 7-е), есть возсоединение объединенной такимъ образомъ интеллигенціи съ земледѣльческимъ трудомъ. Строеніе этого храма премудрости есть въ тоже время и внесение стройности въ общество. Созидая храмъ, создаютъ изъ себя церковь. Функція этого храма, какъ и созидательница его, есть литургія.

Первая вещь, сохраненная на память объ отцахъ, была началомъ музея, какъ сыновняя любовь, благочестіе, была началомъ премудрости. Музей и храмъ премудрости, т. е. храмъ Софіи съ храмомъ Авины или музъ, будетъ скрижалью, на коей начертается планъ, или проектъ, всеобщаго воскрешенія, и такимъ образомъ сдѣлается всенароднымъ иконописнымъ университетомъ. Тогда обязательное посѣщеніе каждымъ этого святого мѣста просвѣщенія будетъ имѣтъ смыслъ завершенія, запечатлѣнія образованія, замѣны кругосвѣтнаго или всесвѣтнаго путешествія; побывать тамъ, значило бы побывать вездѣ, а не въ Іерусалимѣ только или на Самарянской горѣ. Такое посѣщеніе будетъ не предпочтеніемъ, не обожаніемъ одного мѣста передъ другими, а расширеніемъ мысли на цѣлый міръ, мысли, обнимающей прошедшее и отдаленное и видяшей во всемъ этомъ многоразличное единство, руководящее въ общемъ, совмѣстномъ трудѣ. Посѣщеніе такого храма было бы не поклоненіемъ только въ духѣ и истинѣ, но вело бы къ обращенію слѣпой силы въ сознательную, разумную, въ

орудіе служенія Духу и Истинъ Этотъ храмъ-музгі быль бы безплоденъ, если бы онъ не быль эквивалентнымъ замъщеніемъ торгово-промышленнаго идолопоклонства, потому что онъ не объединяль бы, если бы не уничтожалъ поводовь къ разрыву, если бы художественныя силы, употребляемыя на отдълку частнаго, домашняго употребленія, не обращались бы на
созданіе этого храма и на свойственное ему отправленіе, т. с. на осуществленіе объединенія; ибо обращеніе художественнаго произведенія въ личную, частную собственность есть святотатство, а созданіе храма на деньги симонія,

Называя симонією строеніе храма при посредств'є денегь, мы не хотимъ этимъ осуждать нын-вшній способъ созиданія и поддержанія храмовъ, который, правду сказать, доходить до крайняго неприличія, (такъ въ настоящее время уже не скрывають, что храмъ и служба им-вотъ главною цълью пріобр'єтеніе денегъ); но самое неприличіе служитъ къ оправданію; оно указываетъ, по крайней мъръ, на отсутствіе лицем-врія, ибо что бы ни д'влали, чъмъ бы ни прикрывались, сущность д'вла отъ того не измънится, и въ настоящее время созиданіе и поддержаніе храмовъ только отъ денегъ и можетъ зависъть; и такой способъ неизбъженъ, пока строеніе храма не станетъ вмъстъ и строеніемъ церкви.

Началомъ премудрости, во имя которой создается храмъ-музей, будеть не ветхозавътный страхъ, но и не хула, или порицаніе и осужденіе, не критика, а сыновняя любовь, т. е. благочестіе, какъ это слъдуетъ изъ вышесказаннаго; созданіе такого образовательнаго храма будеть концомъ критико революціоннаго періода, и началомъ періода объединенія, возстановленія, сознательнаго движенія. Критико-революціонный періодъ, кромъ вліянія, которое онъ производиль на насъ, являлся противъ насъ и вооруженною силой, въ лицъ Наполеоновъ 1-го и III-го. Наполеонъ 1-й самъ отожествляль себя съ принципомъ этого періода, и въ тоже время объявляль, что мирь въ Москвъ быль бы завершеніемъ задачи въка. Точно также и Наполеонъ III-й являлся провозвістникомъ принциповъ 89-го года, полнымъ торжествомъ которыхъ было бы узаконеніе раздора, антагонизма, что и называется конституціей. Мы должны ожидать и третьяго нашествія этихъ принциповъ въ лицъ Нъмцевъ, Англіи и вообще всего Запада, который есть органъ того же критико-революціоннаго принципа. Мысль же, выраженная въ христіанскомъ храм'в языческихъ муэть (не по Греческой минологіи, а по Западно-Европейской или, иначе сказать, въ храмъ музъ всъхъ вътвей знанія и искусства, такъ какъ съ появленіемъ новыхъ наукъ и искусствъ увеличивается и число музъ), есть предложеніе съ нашей стороны мира, условія котораго были выработаны нашимъ общимъ наставникомъ Константинополемъ на вселенскихъ соборахъ и были приняты предками нынъшнихъ Западныхъ Европейцевъ, но лишь какъ теорія, а не какъ условія, на коихъ могли бы возсоединиться разгозненные и враждебные другь другу народы. Всенародный храмъ всёхъ музеевъ третьяго Рима, Кремля, будетъ по преимуществу всеславянскимъ храмомъ,

потому что славянскому племени принадлежитъ раскрытіе мысли о всеобщемъ соединеніи и принятіе ея какъ руководства, какъ плана, проекта дъятельности, жизни.

Созданіе такого храма будеть внішнимь выраженіемь согласія строителей, единства ихъ мыслей, чувства и всего міросозерцанія, результатомъ соглашенія всёхъ во взглядахъ на все настоящее и прошедшее; безъ такого согласія и безъ личнаго участія всего ученаго, художественнаго, промышленнаго, ремесленнаго, вообще всёхъ классовъ людей невозможна постройка такого храма, ибо если бы на построение его жертвовались только деньги, это построение не было бы выражениемъ внутренняго согласия; (деньгами мы собственно откупаемся отъ работы); не принимая же участія въ самой работъ, мы исключаемъ, отлучаемъ себя отъ церкви, отъ единства въ мысли, въ чувствъ, въ общемъ дъйствіи, обрекаемъ себя на безслъдное исчезновеніе, предаемъ себя смерти, отлучаемся не только отъ настоящаго союза, но и отъ будущаго блаженства, (т. е. сами себя анавематствуемъ). Воэсоэдавая другихъ, мы воэсоздаемъ себя, какъ, говоря о другихъ, мы сами высказываемся, раскрываемъ самихъ себя; скажи мнѣ, какъ ты думаешь о тъхъ или другихъ лицахъ, о томъ или другомъ предметъ, и я скажу, кто ты таковъ; и если ты выскажешься обо всемъ и обо всѣхъ, то ничего сокровеннаго въ тебъ не останется, ты раскроешься вполнъ. Создавая храмъ премудрости, - мы сами умудряемся, потому что черезъ это созданіе вступаемъ въ согласіе другь съ другомъ, и такимъ образомъ трансцендетный образецъ общества дълается имманентнымъ: мы сами создаемъ себъ памятникъ, и не памятникъ, а силу, которая возвратитъ намъ жизнь, мы приготовляемъ свое собственное воскресеніе. Ибо въ чемъ заключается отправленіе храма? оно есть литургія; литургія же состоить въ томъ, что беруть прахъ предковъ въ видъ хлъба, изъ хлъба вынимаются части, называются по имени, напояются виномъ и затъмъ претворяются въ тъло и кровь; и это было бы дъйствительно тъло и кровь, если бы наша въра была живая, если бы она выражалась, обнаруживалась въ дълъ, если бы литургія не ограничивалась храмомъ, если бы внутреннее общеніе переходило въ общее всечеловъческое дъло. Соединение всъхъ въ одномъ дълъ и одной задачъ и есть отправление этого храма, или литургія, т. е. всеобщее дъйствіе. Интеллигенція всъхъ музъ, возсоединясь съ сельскимъ людомъ, имъющимъ дъло съ прахомъ предковъ, будетъ обращать этотъ прахъ уже не въ пищу только потомкамъ. Отъ силы этого братскаго возсоединенія во имя отцовъ эависить дальнёйшій ходь литургіи, принимая, что литургіи всёхъ странь и мъстъ входятъ въ одну, еще неоконченную, придолжающуюся.

Такъ называемая интеллигенція должна необходимо пройти курсъ этого храма; чтобы сдёлаться миссіонерами новаго объединенія, не по типу организма, а по образу Трієдинаго Бога (Примѣч. 8-е). Объединеніе по типу организма обезглавливаетъ большинство людей и обращаетъ ихъ въ механическія орудія; тогда какъ истинное единство, или родство по мысли и чувству, не можетъ допустить такого противораственнаго, преступнаго изуродованія; напротивъ, оно возглавливаетъ всяческая. Истинное единство по образу Троицы, есть тъснъйшій союзъ личностей, въ коемъ выражено то начало, которое мы называемъ нравственностью; объединение же по типу организма построено прямо на отрицаніи правственнаго начала, потому-то оно и можетъ держаться только насиліемъ, принужденіемъ. Общество по образу Троицы не нуждается во внѣшнемъ принужденіи, въ насиліи, которое удерживало бы людей въ обществъ, и тъмъ не менъе это глубочайшій союзъ личностей; держится онъ психическою, душевною силою, взаимознаніемъ; слѣдовательно, въ такомъ обществѣ знаніе не можетъ оставаться достояніемъ только нібкоторыхъ, оно необходимо принадлежить всемъ, такъ какъ взаимознание есть основа общества, безъ него и не будетъ такого общества. Наоборотъ, въ обществъ по типу организма, въ которомъ, чъмъ больше раздъляются занятія, тъмъ больше оно приближается къ своему идеалу, т. е. къ типу организма, и по новъйшимъ возэръніямъ, дълается совершеннъе, въ такомъ обществъ знаніе становится достояніемъ однихъ, меньшинства, а дъло, дъйствіе, работа, —удъломъ другихъ, большинства. Поэтому, чъмъ такое раздъление въ обществъ совершениве, тъмъ менъе оно дълается способнымъ къ просвъщеню, ибо просвъщение, не поддерживаемое главнымъ занятиемъ, не имъющее ничего общаго съ нимъ, не обращающее въ изследование главнаго занятия человъка, (а такимъ занятіемъ можетъ быть лишь трудъ земледъльческій и ни въ какомъ случав не мануфактурный), просвыщение на досуга, такое просвъщеніе не можетъ быть плодотворно. Для рабочаго, исполняющаго роль руки въ течени шести дней, голова точно шляпа, которую онъ надъваетъ по праздникамъ, (если онъ только будетъ ее надъвать; не предпочтетъ ли онъ этой шляпъ что-либо другое, разгулъ, напримъръ?). Въ обществъ по типу организма одни, такъ сказать, имъютъ право производить изслъдованія, а другіе могутъ только читать на досугв, если умвють, или же слушать популярное изложение этихъ изследований. Не напоминаетъ ли это кастовое устройство, при которомъ одни могли читать и толковать, другіе только читать, третьи только слушать и т. д.? Конечно, все это неизбъжно; обойтись безъ этого нельзя; развъ безъ такого раздъления возможно произвести такія горы брошекъ, сережекъ й т. п. бездълушекъ, горы, неизмъримо превосходящія пирамиды и другія сооруженія древнихъ? Откажется ли когда человъкъ отъ всъхъ этихъ пустяковъ, осуждающихъ его на Египетскую работу?... Красивое оперене (разумъёмъ фабрикацию хлопчато-бумажныхъ и другихъ тканей), развиваемое въ человъческомъ родъ, какъ и въ царствъ животныхъ, половымъ подборомъ, обходится чрезвычайно дорого, наряды покупаются утратою взаимности, (т. е. внъшнее замѣняетъ внутреннее).

Эти два типа общественнаго строя (по типу оргинизма и по образу Тройцы), одинъ въ полномъ расцвътв силъ, другой же въ зачаткъ, представлены въ настоящее время, первый—Англіею, или Западомъ вообще, а второй—Россіею (если только Россія не окончательно еще объевропенлась) и

всёми земледёльческими народами. Второй типъ, какъ зачатокъ, принадлежитъ всёмъ безъ исключенія, потому что онъ истинно человёческій и истинно Божественный (въ Богё же онъ полная дёйствительность); но сохранился этотъ типъ наиболёе у отсталыхъ, у дикарей, въ захолустьяхъ.

Западъ съ Англією во главъ считаетъ ученіе о Троицѣ самымъ антифилософскимъ ученіемъ и почему то даже мистическимъ. Если бы Христосъ сказалъ: «Я не въ Тебъ и Ты не во Мнѣ, и тѣ въ вѣчной розни, внѣ насъ, да будутъ», или же: «Я на Тебя и Ты на Меня» и т. д, — тогда это ученіе не было бы мистическимъ, антифилософскимъ, ибо никакого другого единства, кромѣ экономическаго и юридическаго, нынѣ не допускается и борьба во всѣхъ видахъ считается даже условіемъ прогресса. Россія же хочетъ (если только хочетъ?) быть тѣмъ, что Западомъ отвергнуто, отброшено; и если она приметъ этотъ образецъ (обратится къ нему сознательно), то возьметъ на себя только долгъ, обязанность, и долженствуя въ такомъ случаѣ служить кадромъ для объединенія по образу Тріединаго Бога (т. е. для раскрытія родства всего человѣчестваї, она не можетъ уже быть стороною, партією, она должна будетъ избѣгать войны и направить свою дѣятельность на устраненіе причинъ ко враждѣ и, прежде всего, въ себѣ самой, конечно.

Нѣтъ вражды вѣчной, устранене же вражды временной составляетъ нашу вадачу. Россіи остается на выборъ: 1) или примирить Европу и Азію, Западъ и Востокъ (ближній и дальній), и примирить не теоретически только, какъ это сдѣлалъ Константинополь, но и практически устраняя причины къ раздору; 2) или же самой разложиться на Азію и Европу. Даже и замѣчено уже было, что народъ въ Россіи уйдетъ въ расколъ, а верхніе слои обратятся въ католическое суевѣріе или въ протестантское невѣріс.

Не въчно также раздъление на нъмыхъ, или Нъмцевъ (варваровъ) и словесныхъ, или Славянъ, потому что въ основъ взаимно-непонятныхъ словъ лежатъ корни (эти общіе предки), понятные для всъхъ народовъ Арійскаго происхожденія, обзывающихъ другъ друга варварами, т. е. безсловесными. Устраненіе этой временной непонятности есть задача филологіи, (если не считать ее не имѣющею практическаго приложенія), и воспитанія. "Еще сватъ не перестанетъ быть святомъ, какъ Славянивъ станетъ Нъмцу братомъ", таковъ краеугольный камень панславизма.

Но не смъшеніе языковъ только не въчно; умретъ и конкуренція; будетъ имъть конецъ и революція, даже внъшняя борьба и естественный законъ борьбы не имъютъ права на въчное существованіе! Законъ, который признаетъ совершенивйшимъ того, кто матеріально сильнъе и умственно хитръе и, вообще, кто искуснъе поддълывается подъ природу, такой законъ можетъ держаться только невъжествомъ и слъпотою. Должна быть умершвлена, наконецъ в омерть сама, — самое крайнее выраженіе вражды, невъжества и слъпоты, т. е неродственности.

Итакъ, — нътъ вражды въчной, устраненіе же временной составляетъ нашу задачу, задачу Россіи, какъ задачу, долгъ и всъхъ народовъ, (но нельзя же говорить о долгъ другимъ, когда не исполняемъ его сами), задачу Россіи, которая поздно вступила въ Европейскій союзъ (правильнъе было бы сказать въ раздоръ), вступила въ качествъ посредницы, въ качествъ миротворца.

Въ чемъ же долженъ состоять миротворный, посредническій планъ? Англія имѣетъ цѣлью посредствомъ, такъ называемаго, свободнаго торга, поддерживаемаго, однако, новоусовершенствованнымъ оружіемъ, обратить человѣчество въ международный организмъ, т. е. дать всему человѣчеству антихристіанскую форму, въ которой «субординація», даже «сліяніе», при величайшемъ взаимномъ отчужденіи, «раздѣльности», найдутъ свое полное выраженіе, — Англія стремится дать роду человѣческому такую форму, при которой всѣ народы будутъ исполнять роль низшихъ сословій, чернорабочихъ, производящихъ сырые или полусырые продукты, сама же она, какъ мастеровой, будетъ прилагать послѣднюю руку къ нимъ. Но для всего этого необходимо обезземеленіе больщинства населенія; и ни въ одной странѣ не произведено оно въ такихъ большихъ размѣрахъ, какъ въ Англіи. Это обезземеленіе не просто экспропріація, это экспатріація, нечестивое дѣло отлученія дѣтей отъ праха отцовъ, лишеніе ихъ возможности исполнить долгъ къ нимъ (Примѣч. 9).

Называя обезземеленіе экспатріацією, лишеніемъ отечества, мы это дъдаемъ для уясненія, почему возникшій изъ экспропріаціи пролетаріатъ (болѣзнь, не объщающая Англіи благоденствія), есть наказаніе, соотвътственное винъ, хотя и невольной. Но всю силу этого безсознательнаго гръха мы поймемъ тогда лишь, когда представимъ себъ долгъ къ отцамъ въ истинномъ его значеніи, т. е. какъ долгъ воскрешенія, Тогда экспропріація будеть, во 1-хъ, лишеніемъ дътей матеріала, изъ котораго они, подобно художникамъ, могутъ осуществить свою мысль, выразить свою отцеподобную, единосущную отцамъ душуї, во 2-хъ, это будеть лишеніемъ разумнаго существа предмета, па который можетъ быть обращена его мысль, его знаніе ибо только земледіліе можеть быть изслідованіемъ природы и только земля-предметомъ археологіи въ общирномъ смыслъ, науки, которая, руководимая чуткимъ сердцемъ сыново, разыскиваетъ разсъянныя частицы отцовскаго праха; и въ 3-хъ, экспропріація есть лишеніе предмета любви, заставляющее забывать отцовъ и тъмъ уничтожающее и братскую любовь, возможность выразиться ей во всей силъ, что можетъ имъть мъсто только въ воскрешении. Естественнымъ послъдствіемъ всъхъ такихъ лишеній будетъ атрофія всъхъ способностей души, разума, чувства, воли, способностей познающей, чувствующей, дъйствующей, т. е. всѣ эти лишенія суть полное выниманіе души. Подобное же дѣло Англія совершила и въ другихъ странахъ, въ Ирландіи, въ Индіи и проч.

Подчиненіе себъ міра посредствомъ свободнаго торга, Англія считаетъ своею миссіею, призваніемъ, помазаніемъ; т. е. своимъ, будто бы христіан-

скимъ дъломъ, какъ и революція считала свое дъло настоящимъ христіанскимъ дъломъ, распространеніемъ братства. Торговля, хотя и не можетъ назваться дъломъ христіанскимъ, тъмъ не менъе именно въ ней, проявляется въ настоящее время историческая д'вятельность, а не въ католической или англиканской пронагандъ, которая есть только тънь дъла. Эта пропаганда распространяетъ Библію; но книга, хотя и священная, все таки остается только книгою; чтеніе, наприм'єрь, о смішеній языковь, о пятидесятницъ, не уничтожаетъ раздъленія языковъ и не даетъ возможности пониманія другь друга; мы всё язычники въ полномъ-буквальномъ смыслё слова, пока не понимаемъ другъ друга. Евангеліе есть только программа объединенія, которая не приводится въ исполненіе. Христіане сокрушаются о гръхахъ сего міра, не вникая въ условія, дълающія зло неизбъжнимъ, грозять міру стращнымъ судомъ, не замічая, что эло и въ нихъ самихъ, этихъ проповѣдникахъ, живетъ въ той же силъ, какъ и во всемъ міръ, ибо при ныпъшнихъ естественныхъ условіяхъ, (а ихъ принято почему то считать непреодолимыми), нельзя дёлать добро, не дёлая этимъ самымъ зла.

Долгъ, вытекающій изъ всёхъ вышеизложенныхъ задатковъ, врожденныхъ и историко географическихъ, т. е. сама природа и исторія требуютъ отъ Россіи, отъ насъ (Примѣч. 10-е) (несмотря на трудности и опасность, сопряженныя съ исполненіемъ такой миссіи), не только не содъйствовать осуществленію антихристіанскаго идеала, но и принять на себя долгъ посредничества за Индусовъ и за всѣхъ эксплоатируемыхъ народовъ, не отказываясь при этомъ, изъ угодиливости къ Англіи, и стъ исконнаго долга — обращенія кочевниковъ, — (за коихъ Англія принимаетъ на себя долгъ ходатайства), въ осѣдлый, земледъльческій народъ. И если исполненіе этой миссіи навлечетъ на насъ войну, то и необходимые способы войны мы должны, или по крайней мѣрѣ, желательно сдѣлать безкровными. Способы эти: 1. крейсерство и 2. проведеніе желѣзной дороги до Индіи.

1. Крейсерство. Волга и вся удивительная съть нашихъ ръкъ, воспитавшая удаль ушкуйниковъ, Разинцевъ, всъхъ этихъ богатырей, духъ которыхъ не умеръ еще, конечно, въ миллюнъ людей, работающихъ на 150 тысячахъ судовъ и плотовъ по всъмъ нашимъ ръкамъ и озерамъ, но способенъ преобразиться и, оставаясь безстрашнымъ, удалымъ, не быть жестокимъ, какимъ онъ былъ тогда;—вся эта ръчная сътъ, можно сказать, создаетъ на континентъ силы, которыя найдутъ свой исходъ и приложенъ только на океанъ, съ котораго въ настояшее время мы совершенно вытъснены. Такимъ образомъ, сама природа, такъ сказать, создаетъ для континента необходимость искать выхода въ океанъ, вынуждаетъ насъ къ боръбъ съ воспитанными океаномъ мореплавателями, и даетъ средства къ созданію крейсерства, которое только и можетъ бороться противъ эксплоатаціи со сторони Англіи. Конечно, эта необходимость выхода можетъ найти инос приложеніе (какъ о томъ и будетъ сказано ниже), кромъ войны, во всякомъ случать не желательной; но и крейсерство, чтобы стоять

на высотъ изложенной миссіи, должно, насколько возможно, быть безкровной войной. Крейсеръ, завладъвшій кораблемъ безъ пролитія крови, удостоивается высшей почетной награды, которая служить въ этомъ случав выраженіемь того, что признается самымь дучинимь, самымь желательнымъ въ видахъ достижения цъли. Взятое крейсеромъ имущество, не становится добычею, оно обращается на содержание раненыхъ и семей убитыхъ воиновъ, какі своихъ, такъ и непріятельскихъ, т. е. на залЪченіе рань, неизбъжныхъ при всякой войнъ и при томъ безъ различія,—которой бы . изъ сторопъ онъ нанесены на были. На моръ мы должны слъдовать той же традиціонной политикъ, какъ и на сушть; у насъ нътъ пріобрътеній, ко торыя служили бы доходною статьей, возьмемъ Кавказъ, Туркестанъ и проч.. Да и какая иная политика можеть быть у народа, который даеть такое наставление своему богатырю: «не помысли эломъ на татарина, не убей въ чистомъ полѣ христіанина», и при этомъ не объщаеть ему за это никакой паграды. Крейсерство, если оно будетъ такимъ, какъ сказано. оставить по себъ иное воспоминаніе, создасть себъ другой памятникъ, чъмъ прежиля войны; изъ добычи не сдълаютъ трофеевъ, не обратять ее на созданіе тріумфальныхъ арокъ и колониъ, и побъдныхъ музеевъ, т. е на увъковъчение вражды; добыча должна быть обращена на увъковъчение лишь доблестныхъ примъровъ великодущія и безкорыстія.

2. Проведение желфаной дороги до Индіи. Можно надіяться, что одно проложение этой дороги избавить Россію оть кровопролитія и придастъ большую силу, особое значение нашему посредничеству въ дълъ репатріація, въ дѣлѣ всеобщаго сельскаго ополченія, или сельской поинской повинности, въ дълъ надъленія Индусовъ землею. Такое погредничество Англією сочтется, конечно, за вмішательство въ ея внутрення дівла; но мы принимаемъ же и весьма смиренно вмѣшательство Англія въ наши Средне-Азіатскія дізла. Одно наше приближеніе къ Индіи избавить насъ отъ необходимости дълать какія-либо прямыя предложенія Англін въ интересахъ Индусовъ; оно будетъ говорить сильнъе всякихъ словъ. Надълить землею, это рначить вложить опять душу, которую вынимають, когда родной пракъ дълаютъ чужимъ, т. е. когда отчуждаютъ землю, когда самихъ земледъльцевъ обращаютъ лишь въ орудіе, лишаютъ ихъ и разума и воли, безъ коихъ земледълје не можетъ стать изслъдованјемъ природы не можеть сдълаться обращениемь слъпыхъ силь природы въ сознательныя; отнимая прахъ предковъ, дълая его чужимъ, вмъстъ съ тъмъ и этотъ прахъ изъ предмета любви, въ который также должна быть вложена душа, превращается лишь въ доходную статью. Индусы признають только одно средство для улучшенія быта лицъ отверженныхъ кастъ, смерть, нбо только она даетъ возможность, по ихъ убъждению, возрождаться въ высшихъ кастахъ; т. с. въ Индіи признается нужною смерть для того самаго, для чего въ христіанскомъ міръ считается нужнымъ крещеніе, уравнивающее во Христъ раба и свободнаго и которое должно сдълать крещенаго нравственно и умственно способнымъ членомъ церкви. Гражданскій законъ совершить этого, конечно, не можеть, но онъ долженъ поддержать актъ крещенія актомъ, подобнымъ положенію 19-го Февраля 1861 года, соединеннымъ при томъ съ закономъ всеобщей воинской повинности; т. е. гражданскій законъ долженъ надѣлить крещеныхъ землею и возложить на нихъ обязанность защиты отечества, что должно подѣйствовать благотворно и на высшія касты, отвлекая ихъ отъ созерцательности и праздности.

Покровительствуя извъстнымъ ученіямъ Рамъ-Могунъ-Роя, Кешубъ-Чандерсена и друг., объявляя «дсизмъ» естественною религіею всѣхъ племенъ и людей, и Англичане дълали съ своей стороны попытку объединить Индусовъ съ собою и со всъми народами. Это объединене, при коемъ сохраняются и международный и междусословный раздоры, въ сущности весьма невиннаго свойства. Если бы это шуточное объединеніе не вызывало упорнаго противодействія со стороны дъйствительно натуральной, т. е. свойственной Индіи, религіи Браманзма, а съ другой стороны, если бы адепты этого мнимаго объединенія (большая часть интеллигенціи) не придавали ему серьезнаго значенія, то оно и не стоило бы упоминовенія. -- Рамъ-Могунъ-Рой сдълалъ понытку, продолженную Дебендра Натъ Тагаромъ, Кешубъ-Чандеръ Ссномъ, Ананда-Моганъ-Бозе, создать общую религію. Въ сущности, это -- попытка -- обратить Индусовъ въ Англичанъ и вмъстъ съ тъмъ «соединить Евангельское благочестіе съ унитарною теологіею», «Брамаизмъ», по мнънію индійскихъ деистовъ, «отличенъ отъ другихъ религій, и однако онъ сущность всъхъ». Люди, исповъдующіе эт натуральную религію, какой бы странѣ или народу они ни принадлежали, суть брамаисты.

Но въ чемъ же выразится это единство людей разныхъ странъ и народовъ? Не говоря уже о вѣковыхъ антипатіяхъ, люди разныхъ странъ и понимать то другъ друда не могутъ. Возможно-ли, чтобы международная вражда прекратилась только отъ того, что всѣ народы будутъ исповѣдывать деистическое Credo? Въ отвлеченномъ единствѣ нѣтъ и не можетъ быть отвѣта на вопросъ какъ прекратить наши раздоры? Что можемъ мы узнать отъ существа, которому не свойственно никакое опредѣленіе? Изъ соединенія во имя единаго, отвлеченнаго существа получается и обшество тоже отвлеченное, безсильное. Въ унитарномъ догматъ (деизмъ признаетъ два лишь догмата: существованіе только Бога и безсмертіе душъ) не заключается ни заповѣди, ни образца для насъ; унитаризмъ ограничивается словами безъ дѣла; онъ не примиряетъ, а только игнорируетъ всѣ различія, всѣ причины къ раздору, всѣ основанія, на которыхъ держатся касты не въ Индіи только, а всюду. Гимны, молитвы, рѣчи и проповѣди, чѣмъ только и ограничивается служеніе Богу унитаріевъ, не подвигаютъ къ единству.

Деизмъ - самая искусственная, ненатуральная религія; натуральною можетъ быть названа только религія, свойственная природѣ страны, которая въ ней родилась; такъ Брамаизмъ, или Индуизмъ, есть религія натуральная Индіи, потому что она въ ней родилась. Считаясь Браминскою, Индія имѣетъ столько религій, сколько въ ней кастъ, сколько профессій,—(«Солдатъ обожаетъ свое оружіе, ремесленникъ—свои орудія»),—какъ и всякая

другая страна въ большей или меньшей степени, если только им'вютъ привязанность къ своей профессіи.

Но религія натуральная, т. е. поставляющая предметомъ обожанія природу (то, что ниже человъка), собственно не можеть быть названа натуральною, или свойственною человъку; освободиться отъ такой религіи, какъ и отъ господства природы, одними только словами, перемъною лишь мнъній, само собою разумъется, невозможно.

Ввести деизмъ въ Индію значитъ обратить двъсти милліоновъ Индусовъ въ кабинетныхъ ученыхъ. Деизмъ вовсе не высшая форма религіи, какъ и ученый или философъ отнюдь не высшая ступень, не идеалъ человъчества, а только его одностороннее, уродливое развитіе.

Въ своихъ попыткахъ Рамъ-Могунъ-Рой еще не совершенно отрѣшился отъ натуральной Индійской религіи; отрицая Брамаизмъ, онъ признаваль Веды. Дебендра-Натъ-Тагаръ отрекся и отъ нихъ, но полной отвлеченности и безжизненности еще не достигъ; онъ признавалъ еще личнаго Бога, безсмертте души, молитвы, и вмѣстѣ признавалъ дѣйствительнымъ только нравственное, внутреннее раскаянте; признавалъ также за всѣми и право слушать и читать священное присанте, право, пужно замѣтить, совершенно мнимое для тѣхъ, кто не умѣетъ читать и не можетъ понимать читаннаго или слышаннаго.

Кешубъ Чандеръ-Сенъ вступиль въ борьбу съ кастовыми предразсудками; но эти предразсудки основаны на различіи занятій и происходящемъ отсюда различіи образа мыслей, чувствъ и понятій, необходимо замѣтить, что причинь, отъ коихъ зависятъ различія, гораздо больше, чѣмъ основаній къ единству,—и пока не будетъ общаго дѣла и обшей цѣли, до тѣхъ поръ и касты не уничтожатся, и люди не будутъ имѣть общаго Бога. Но ни тамъ въ Индіи, да и нигдѣ, нѣтъ не только общаго, но даже одинаковаго дѣла. Началемъ общаго дѣла могла бы быть вссообщая воинская повинность, какъ наилучшее средство противъ кастъ, основанныхъ на образѣ жизни: пища создаетъ касту.

Англія гораздо болѣе содѣйствовала бы объединенію внесеніемъ въ Индію науки, естествознанія, если бы только наука противодѣйствовала тому вліянію природы, которое Браманзмъ возводитъ въ естественную, натуральную религію Индіи, т. е. если бы всесословное, всекастовое войско стало естественсытательною и регулирующею силою; и тогда Индія могла бы сдѣлаться христіанскою на дѣлѣ прежде, чѣмъ сдѣлалась бы таковою по имени, могла бы преобразоваться изъ типа организма,—который въ ней получилъ санкцію (хотя и не очень древнюю), въ самомъ Брамѣ,—(создавшемъ изъ своей головы сословіе Браминовъ, изъ рукъ—воиновъ и проч.), въ типъ Богочеловѣческій.

Наше предложение улучшить или, точнов, обезпечить быть земледольцевь, нашихъ соработниковъ по долу воскрешения и единственныхъ союзниковъ во всемъ мірт, какъ на Западъ, такъ и на Востокъ, безъ сотрудничества которыхъ мы не можемъ достигнуть цъли, будетъ имъть большой въсъ, особое значение потому, что оно будетъ сдълано на самомъ рубежт Индін.

Впрочемъ «наше предложеніе» выраженіе неточное: мы должны дѣйствовать сбаятельнымъ вліяніемъ того образца совершенивищаго общества, подобіє коего слідуєть боліве и болів принимать на себя, выражать его въ себъ; мы обязаны дъйствовать вліяніемъ, а не угрозами, во время мира, какъ великодушіемъ и безкорыстіємъ— во время войны. Такова должна быть борьба двухъ типовъ, которую даже и борьбою назвать нельзя; ибо, если мы будемъ върны Богу, то великодушие и безкорыстіс, не жаждущія ни добычи, ни торжества, но сколько можно оберегающія в во время самой войны жизнь и имущество своего временнаго непріятеля, притомъ во время войны, которой цЪль лишь отнятіе орудій наносящихъ вредъ другимъ, сдълаютъ насъ не партією, не воюющею стороною, а силою дружественною, братственною, по существу устраняющею только поводы къ непріязни съ другими, въ видахъ установленія полнаго братства. Для государства съ населеніемъ въ 100 милліоновъ, занимающаго шестую часть материка, великодушје не можетъ быть какою либо особою добродътелью, оно лишь необходимое обязательное свойство такого государства; безъ великодушія оно было бы только страшилищемъ,

Не надо забывать, что рубежъ Индіи, возвышенность Памиръ съ ея окрестностями, есть мъсто одинаково священное, какъ для насъ, такъ и для Англичанъ, и послъ Палестины и Византіи ифть мфста на землъ болъе священного; здъсь покоятся забытые предки всъхъ арійскихъ и анарійскихъ племенъ (Іафета, Сима и Хама), (Примъч. 11 с) Отъ того, будемъ ли мы и Англичане понимать значене этого священнаго мъста, на которомъ предстоитъ наша встръча, проникнетъ ли въ насъ при одной мысли, какъ бы не осквернить ту почву, въ которой столько тысячельтій покоится прахъ нашихъ предковъ, чрезъ которыхъ мы и Англичане-братья, отъ этого зависить, будеть ли на этихъ священныхъ мъстахъ заключенъ миръ и союзъ, или же прахъ предковъ обагрится кровью потемковъ и, быть можетъ, колыбель рода человъческаго сдълается и могилою его. И почему пролитіе братской крови въ этомъ случать будетъ менъе безиравственно, преступно, менъе ужасно, чъмъ убійство непосредственныхъ братьевъ? Почему колыбель нашего рода, могилы нашихъ предковъ не кажутся намъ мъстомъ священнымъ, а могутъ служить лишь предметомъ любопытства и то для немногихъ? Почему кровопролитіе въ этихъ мъстахъ не возбудитъ священнаго ужаса, или хотя нъкотораго безпокойства? Не указываетъ ли это на узкость, неразвитость, на дътскость пониманія. На Россіи вмъстъ съ Англіей лежитъ долгь снарядить экспедицію на высоты Памира съ цълью розыска останковъ нашихъ предковъ; и если только эта экспедиція будеть успъшна, то богатства, извлеченныя ею изъ могиль, состоящія изъ сухихъ костей, изъ остатковъ первобытныхъ орудій, - (этихъ предковъ всёхъ нынёшнихъ машинъ), будутъ слишкомъ достаточною наградою за трудный, паломническій подвигъ, потому что

реликвій должны пролить яркій світь на нераздівльную еще семью прастцевъ, нынъ враждебныхъ другъ другу народовъ, должны быть источникомъ тепла, которое соединить сердца этихъ родственныхъ враговъ. Почему бы не принять на себя исполненіе долга, лежащаго на Россіи, антропологическому обществу? тогда перенесеніе останковъ нашихъ предковъ въ Москву было бы началомъ новаго соединенія всего рода человѣческаго, единенія гораздо болѣе широкаго, чѣмъ даже панарійское, не говоря уже о встхъ прежнихъ соединеніяхъ, въ томъ числт и о исеславянскомъ, которое имбло связь съ Этнографическою Выставкою 1867 года; и тогда день внесенія этихъ реликвій въ Москву быль-бы отблескомъ, хотя и спабымъ, быть можеть, зари свътозарнаго, свътоноснаго дня воскресенія. Во всякомъ случав принесенныя реликвій были бы памятникомъ нашего пребыванія на могил'в нашихъ предковъ или, иначе сказать, началомъ, основою музея всего рода сыновъ человбческихъ. Но почему самое это предложеніе покажется въ высшей степени наивнымъ даже для тіхъ, кои желають, чтобы знаніе не было отділляемо отъ чувства, чтобы между религією и знаніемъ не было разрыва? Неужели наука потерпитъ ущербъ, если, напримъръ, собираніе статистическихъ свъдъпій будетъ считаться священнымъ дъломъ и будеть производиться съ религіозною точностью? къ раскопкамъ же могилъ это относится еще больше. Питать благоговъйныя чувства къ отдаленнымъ предкамъ нынъщнее поколъще, конечно, не можетъ, потому что оно не питаетъ ихъ и къ ближайшимъ, какъ и вообще къ отцимъ; но оно можетъ убъдиться, и даже очень легко, что не имъть такихъ чувствъ не только не составляетъ достоинства, а есть самый великій порокъ. Это сознаніе будеть уже началомъ исправленія; начатое по сознанію долга, оно кончитъ пробужденісмъ отеческаго чувства, когда возвратятся къ сельской жизни и земледълю, т. е. когда вопросъ продовольственный станетъ главнымъ дъломъ.

Народь знаменія ищеть, желаеть видіть проявленіе жизненной силы, т. е. мощи въ останкахъ, въ мертвыхъ костяхъ; въ ученыхъ же нътъ согласія, и даже мъстопахожденіе колыбели Арійскаго племени и всего рода человъческаго не пользуется общимъ признаніемъ. Конечно, кости не могутъ дать достовърнаго свидътельства; нужно, чтобы онъ облеклись плотію. чтобы въ этомъ тълъ появилось сознаніе, которое засвидътельствовало бы о себъ, о томъ, кто оно есть. Всеобщее воскрешение будетъ послъднимъ, несомнъннымъ доказательствомъ; въ немъ только ваключается несомнънный критерій достовърности, ибо только во всеобщемъ воскрешеніи мыслимое воспроизводится, дълается осязаемымъ, и тогда самыя ничтожныя останки проявять свойственную жизни мощь. Христіанство, по словамъ Фаустина Манихея, обратило культъ идоловъ въ культъ мощей. Оно не отвергало, конечно, ивкоторой жизненной силы въ останкахъ; да такое отрицаніе и невозможно, если не будетъ доказана безусловная дійствительность смерти; но христіанство и не ограничивалось жизненностью, признаваемою въ мощахъ, ибо имъло впереди Всеобщее Воскресеніе. Не отвертая жизненности въ самыхъ останкахъ, мы можемъ положительно утверждать, что останки отцовъ или вообще людей, чѣмъ-либо славных+, могутъ пробуждать въ насъ силы; это и проявлялось при защитѣ могилъ отцовъ или въ подражаніи ихъ дѣламъ, подвигамъ. Между отвергающимъ мощи протестантизмомъ и суевърнымъ католицизмомъ, православіе должно стать въ иное положеніе; не отвергая нѣкоторой жизненности мощой, оно должно открывать ихъ, какъ и иконы для воспитанія народа, для пробужденія тѣхъ доблестей, кои необходимы на пути къ осуществленію полной жизненности. Въ данномъ случаѣ открытіе костей предковъ всѣхъ народовъ должно дѣйствовать въ цѣляхъ примиренія, объединенія для общей цѣли.

Когда будутъ надълены замлею Индусы, въ видахъ исполнения всеобщей всекастной воинской повинности, въ связи со всеобще-обязательнымъ образованіемъ, т. е. изслідованіемъ, тогда Англія силою самихъ обстоятельствъ, принуждена будетъ къ справедливости и относительно собственныхъ земледъльцевъ; и тогда исчезнетъ эта удивительная аномалія, при которой населене въ 30 милліоновъ находится на постов у 30 тысячъ человъкъ. Россія стоитъ за земледъльческую Англію, или за обезземеленныхъ Англичанъ, противъ Англіи промыщленной, за старую Британію противъ новой; но и тутъ ибтъ строгой противоположности. Что же касается Западной Европы, тамъ измъненіе въ пользу земледъльцевъ послъдуетъ еще скорће. Не нужно опасаться, чтобы требованіе о наділь земледівльцевъ землею могло продлить войну, потому что и безъ того самою главною затаенною причиною войны служить опасеніе такого вліянія Россіи. Само собою разумъется, что Россія не должна искать владівній въ Индіи, ибо такое обладаніе неизбіжно влечеть народь кългибели; надо надіїяться, что кашмирскія шали и пряности не обольстять насъ, какъ не обольстили онъ и нашего соотечественника Афанасія Никитина, хотя и обольстили всв народы. Требованіе же поземельнаго надбла заключается въ дввоскрешенія, ибо земля-прахъ нашихъ предковъ, воскрешенія, а поземельный паділь съ общиною есть первое его условіе; такимъ образомъ это требование не юридическаго, а правственнаго характера. Только община, примиряющая въ себъ всъ касты, можетъ возвратить Индіи единство и свободу, послів такого многовітковаго всъхъ народовъ, отъ древнихъ Персовъ, можетъ быть, даже Ассиріанъ, до Англичанъ, которые овладъли Индією уже вполнъ. Освобожденіе Индіи необходимо для того, чтобы человъчество могло устроиться по образу Тріединаго Бога; ибо съ освобожденіемъ Индіи вся торгово-промышленная организація, во главѣ которой стоить Англія, должна пасть; тогда Англіи не нужны уже будуть ни Гибралтарь, ни Мальта, ни такъ безвастънчиво пріобрътенный Кипръ, ни всъ другія ея станцінкъ Индіи; тогда всъ народы, служащіе Англіи чернорабочими (а на нее работають и Ю. Америка, и Африка, и Австралія), возвратять себ'в экономическую независимость и можно падъяться, промышленность соединится съ земледъліемъ, какъ побочный промысель, и тъмъ самымъ міръ будеть избавленъ отъ борьбы города съ селомъ, 4-го сословія съ 5-мъ, борьбы, которая повидимому уже начинается.

Всемірное вліяніе Индів. Индія играла до сихъ поръ роль искусительнаго древа познанія добра и эла; всѣ народы, имъвшіе значеніе исторіи, вкущали отъ него и эпоха такого вкушенія была порою ихъ процебтанія и, вм'єсті, паденія. Всі великія, такъ называемыя всемірныя монархіи, какъ Вавилонія, Ассирія, возникли на перепутьи въ Индію; Финикія, Царство Соломона также обязаны своимъ возвышеніемъ и паденіемъ сношеніямъ съ нею; пятиградіе, потопленное водами Мертваго моря, могло бы служить примъромъ вліянія Индіи, если бы было доказано, что и оно лежало на пути къ ней, - что впрочемъ въроятно. Греко-Македонія, Римъ и Византія лежали на тъхъ же путяхъ. Италія и Германія въ Средніе Въка своимъ возвыщениемъ были обязаны тому же пути чрезъ нихъ въ Индію; он'в пали, когда были открыты иные пути, и теперь опять возвыщаются, благодаря открытію Суэцкаго канала. Пиринейскія государства, Голландія, Франція, Англія см'єняють другь друга въ обладаціи этими новыми дорогами. Всв исчисленныя государства играли всемірную роль, когда обладали путями къ Индіи, но телько Англія въ настоящее время, когда Россія, единственный ея противникъ, такъ унижена (писано лѣтомъ 1878 г.) по справедливости можетъ назваться всемірною Имперією

Стремленіе къ обладанію богатствами Индіи есть фактъ естественный (но не нравственный), оно возникаеть само собою, подобно тому, какъ само собою совершается паденіе тѣлъ, и это стремленіе ведетъ къ раснаденію общества. Индія есть притягательный центръ, куда стремятся всѣ нечистыя пожеланія человѣчества, центръ, вносящій вражду въ него и преобладаніе или иго богатства; словомъ, центръ, дающій человѣческому роду антихристіанскую форму, отвлекающую его отъ истиннаго долга. Съ освобожденіемъ же Индіи освободится и Царь градъ, этотъ другой, истинный центръ, гдѣ могутъ найти свое выраженіе чистѣйшія стремленія человѣческаго рода и гдѣ долженъ быть поднятъ вопросъ о международномъ переоруженіи.

Харавтеръ влівнія Индіи. Натуралистическій типъ. Разумныя существа берутъ образецъ для своихъ отношеній другъ къ другу у слѣпой силы, т. е. изгоняютъ изъ своихъ отношеній нравственность и разумъ. Вредное вліяніе Индіи объясняется очень просто; сношенія съ нею вызываютъ торговлю и промышленность, вмѣстѣ съ коими и начинается обезземеленіс; возникаютъ многолюдные города съ неизбѣжнымъ пролетиріатомъ; общество распадается на рѣзко раздѣленныя сословія; взаимное отчужденіе, «раздѣльность» увеличивается, а вмѣстѣ увеличивается и порабошеніе т. е. «субординація»; словомъ, государство устраивается по типу организма и, какъ все органическое, неизбѣжно умираетъ, ибо нельзя удаляться отъ безсмертнаго образца, не подвергаясь смерти, т. е. паденію. Наступающая эпоха составляетъ, можетъ быть, рѣшительный моментъ въ исторіи всего человѣческаго рода; увлечется ли и Россія сбщимъ пото-

комъ, и вмѣсто того, чтобы быть стражемъ индійской свободы, не пожеластъ ли и она обладать богатствами Индіи? Если же Россія удержится отъ этого влеченія, тогда настанеть переходь отъ исторіи человічества, какъ факта естественнаго, къ исторія, какъ къ правственному д'вянію, и тогда откроется возможность обратить внёшнее сближение во внутрениее объединене. Для Западной Европы непонятно, почему иго Англія такъ тяжело, такъ невыносимо для Индіи, какъ не было ни однове изъ предшествовавшихъ; хотя Англія надблила Индію свободою прессы, почти конституціонными учрежденіями, въ которыхъ Европа видитъ верхъ возможнаго для человъка совершенства и непринятіе коихъ Индусами никакъ уже не отнесеть къ ограниченности самахъ учрежденій, а скорфе къ неспособности племени или недостаточности его развитія для принятія этихъ формъ жизни, въ которыхъ нашли свое выраженіе идеалы свропейцевъ, не имѣющихъ ни мальйшаго сомнънія въ ихъ всемірности, общечеловъчности. Но уничтоживъ общину, а съ нею и орошеніе, Англичане сдълались истинными виновниками голода и эпидемій въ Индіи. Послъднія не ограничивались предълами ся, и, кажется, болъс всего обрушивались на Россио и менъе всего на Англію. И это справедливо! Россіч, въ силу общей солидарности пародовъ, справедливо терпитъ такое наказаніе, она не защитила Индію отъ Англіп и потому на нее обрушиваются бѣдствія, которыя, постоянно усиливаясь, должны или обратить ее къ долгу или же привести кътибели. Къ этому нужно прибавить, что Англичана въ Инділ составили изъ себя самую гордую, самую недоступную касту, какая никогда не существовала даже въ этой классической странъ кастъ; а Европа умиляется между тъмъ, когда слышить, что, благодаря Англичанамъ, Индусы уже не бросаются подъ колесницу Джагерната, а находятъ иные способы, чтобы освобождаться отъ жизни, которую кроткая власть Англичанъ сдблала имъ невыносимою. Стремленіямъ, которыя выражаются въ бросаніяхъ подъ колесницу Джагерната и тому подобнымъ подвигамъ, указывающимъ на способность къ великому дѣлу, необходимо дать соотвѣтствующій исходъ въ такомъ дёль, какъ общее, которое соотвътствовало бы великости подвиговъ, для коихъ ибтъ приложенія на уровиб посредственности и пошлости, удовлетворующихъ европейскіе идеалы. Запрещенісмъ же такихъ подвиговъ нельзя уничтожить, задущить самыя стремленія, и они всегда найдутъ иной себь исходъ.

Оканчивая Индійскій вопросъ, нужно сказать, что христіанское дѣло, какъ общее всего нашего рода, не можеть выразиться ни въ политикѣ, ни въ нойнѣ, которыя составляють предметь общеетвеннаго дѣла; христіанское дѣло, въ самой войнѣ, дѣйствуя противъ непріятеля путемъ великодушія, безкорыстія, путемъ, такъ сказать, полубратскимъ, имѣетъ своею задачею вовлекать всѣхъ въ общее дѣло, и не уничтоженіемъ лишь поводовъ къ враждѣ или невѣрности (что онять-таки предметъ общественнаго дѣла), а установленіемъ необходимости постояннаго сближенія и сотрудничества въ вопросахъ, какъ продовольственно-санитарный, который есть

виъхрамовая литургія върныхъ; такимъ сотрудничествомъ и будутъ уничтожены не поводы только, но самая возможность войны.

Если же Россія будетъ вынуждена вести войну, то и себя не можетъ считать правою, ибо становиться воюющею стороною, значить утрачивать братство, хотя это и можетъ быть смягчено великодушіемъ и безкорыстіемъ. Вина Россіи заключается въ томъ, что тотъ общественный типъ, коего задатокъ содержится въ родовомъ быту, не выраженъ ею во всей полноть въ самомъ устройствь общества или государства, и даже не формулированъ надлежащимъ образомъ; напротивъ, мы подражаемъ вовсе не свойственному намъ западному образцу. По западному же взгляду, утратившему сознаніе истинной ціли, ціль соединенія людей состоить въ достижени матеріальнаго и нравственнаго благосостоянія; но таковое невозможно для общества, устроеннаго по типу органияма, ибо это устройство. по существу своему, безиравственно; при такомъ строъ большинство дълается механическимъ орудіємъ съ вознагражденіемъ за односторонность красивыми нарядами и тому подобными благами, а также правомъ на досугъ, если будетъ охота, составлять митите о чемъ угодно; незначительному же меньшинству предоставляется заниматься познаніемь, носить въ себъ цълый міръ въ видъ минмомъ или мысленномъ, подчинять понятію всю вселенную, ибо приложенія знанія лишь случайны и незначительны, Усовершенствованіе подобнаго общества, такъ называемое развитіе, состоитъ въ наибольшемъ раздъленіи занятій; т. е. цъль состоитъ въ томъ, чтобы оставить за каждымъ человъкомъ только одну какую-либо способность и лишить его всёхъ другихъ, такъ что лишь въ совокупности люди составляютъ цълаго человъка. Такое общество состоитъ не изъ личностей, не изъ людей, а изъ органовъ производства. Просвъщение является только задержкою естественнаго развитія этого организма, искусственнымь внесеніемъ чего-то чуждаго, инороднаго, изъ другого міра взятаго. Хотя просвъщение съ своей стороны и старается приладиться къ новой родинъ, обращаясь въ грамотность, счетъ, катехизисъ, популярные разсказы, и не переходить въ дёло, но, несмотря и на такое искажение, оно все-таки плохо прививается къ несвойственной ему средъ. При такой безцъльности общества никакое распредъленіе занятій между особями не можетъ улучшить положение человъка. Если бы даже каждый употребляль одинаковое время, какъ на механическую, такъ и на умственную работу, то и тогда отъ мнънія, каково бы оно ни было, положеніе несамостоятельное не измѣнится; оно и останется несамостоятельнымъ, пока дъйствіе человъка ограничивается подлълкою подъ природу, т. е. мануфактурною промышленностью, которою напрасно думають создать матеріальное благосостояніе. Дібло въ томъ, что при такомъ строї общества одинаково парализованы и знаніе и д'вятельность: первое вращается безвыходно въ области мысли, а вторая, эксплоатируя природу, даетъ лишь сырому матеріалу все болье и болье красивый видь. Въ такомъ видь этотъ матеріаль способень въ высшей степени возбуждать и усиливать вражду въ обществъ. Вся задача промышленности, какъ и современнаго искусства, скрыть настоящее положение человъка, отвлечь его отъ истиннаго назначения; если даже и на трупы наводятъ лоскъ жизни, бълятъ и румянятъ мертвецовъ, то дъйствуютъ весьма послъдовательно.

Совершенно иная наша задача; она не изобрътенная, не выдуманная, не можетъ служить для насъ и предметомъ гордости; — (она была для насъ предметомъ порицанія со стороны Западнаго сосъда и тёхъ изъ насъ, кои не устояли противъ этого порицанія); все наше преимущество заключается лишь въ томъ, что мы сохранили самую первобытную форму жизни, съ коей началось истинно человъческое существованіе, т. е. родовой быть. Въ основћ его ложитъ пятая заповъдь, и тъмъ не менће мы пережили смерть предковъ! мы одного только гръха не совершили, это то, что весь народъ не отрекся еще отъ отеческаго завъта. Христіанство, можно сказать, придало окончательную форму пятой заповъди; и въ этой окончательной формъ пятая заповъдь есть самая сущность христіанства. Откровеніе о предовчномъ рожденіи Сына заключается въ томъ, что Сынъ, рождаясь, какъ Духъ, исходя, и будучи оба самостоятельными лицами, не отдъляются однако отъ Отца, а пребываютъ съ Нимъ въ неразрывномъ единствъ; и это, какъ противоположность отживающей формы вселенной, не пришедшей еще черезъ человъка къ самосознанію, въ коей всякое послъдующее поглощаетъ предыдущее, чтобы быть поглощеннымъ въ свою очередь, и гдъ жизнь, вслъдствіе изолированности міровъ, не можетъ проявляться иначе, какъ смъною поколъній; личности чувствующія, сознающія умирають, живеть же только родь, онь одинь не умираеть, не исчезаеть, сохранятася. Съ пятою заповъдью наступаетъ новая эпоха во вселенной, устанавливаются новыя отношенія между послъдующими и предыдущими, между отцами и дътъми, а въ христіанствъ эта заповъдь переходитъ въ заповъдь о воскрешени, которая долгъ къ родителямъ не ограничиваетъ уже только почтеніемъ, еврейскимъ ли то или китайскимъ; и послъдствіемъ исполненія этой заповъди будетъ уже не долгоденствіе, а безсмертіе. Сыны поставленные между умирающими отцами и равцвътающими дщерями человъческими, не увлекаются послъдними до оставленія первыхъ, а дщери, поставленныя между отходящими родителями и цвътущими сынами, не оставляютъ первыхъ ради послъднихъ; сочетаніе сыновъ и дочерей тогда только будетъ приближаться къ своему образцу, когда союзъ для рожденія будетъ превращаться въ союзъ для воскрещенія.

Въ 10-ти заповъдяхъ нътъ заповъди о любви къ дътямъ, къ женъ, какъ нътъ заповъди и о любви къ самому себъ; по разуму Декалога слъдуетъ ожидатъ скоръе ограниченія этихъ трехъ родовъ любви; онъ вводитъ строгость въ воспитаніе, ограничивая этимъ непосредственное (естественное) чувство чадолюбія; онъ дисциплинировалъ любовь къ женщинъ, усматривая въ женолюбіи слабость, наклонность къ чувственности. Это ограниченіе не такъ естественно, животно, за то болъе человъчно. Наше время отличается глубочайшимъ разрывомъ между дътьми и отцами. Дъти, утра-

тивъ связь съ отцами, утратили и цъль въ жизни. Пятая заповъдь подтвердилась: дъти, утративши связь съ отцами и естественную цъль въ жизни, при всякомъ ничтожномъ случав лишаютъ себя ея; потому то настоящее время нуждается уже въ заповъди о любви къ самому себъ или, лучше сказать, о любви къ жизни, къ сохраненію ея. Такая запов'єдь будеть противодъйствіемъ усиливающемуся самоубійству, которое можно разсматривать также, какъ любовь къ самому себъ, выразившуюся въ желаніи избавиться отъ непріятностей жизни. Напрасно думають, что матеріальное улучшеніе жизни, наслажденія, могутъ уменьшить число самоубійствъ; человъкъ не дорожитъ даровымъ, а жизнь, конечно, есть даръ, и напрасный и случайный, нужно прибавить и безцільный, если только онъ не будетъ выкупленъ трудомъ, объединеннымъ въ общей цъли; -- для человъка дорого лишь то, что онъ самъ выработалъ, пріобръль трудомъ. Любовь къ дътямъ увеличивается преимущественно продолжительнымъ трудомъ воспитація. Дъти для родителей не только плодъ ихъ рожденія, но и ихъ тоуда, заботъ и проч. Любовь же дътей къ родителямъ не имъетъ такихъ силь. ныхъ побужденій. Поддержаніе угасающей жизни родителей не можетъ усилить любви къ нимъ, какъ дъло отчаянное.

Вотъ почему нельзя ограничивать долгъ къ родителямъ однимъ почтеніемъ. Христіанство устраняєть этотъ недостатокъ ветхозав'єтной запов'єди, превращая дъло отчаянное въ дъло упованія, надежды, въ дъло воскрешенія, и изъ долга воскрещенія выводить самый долгь къ дітямъ. Діти-надежда будущаго и прошедшаго, ибо будущее, т. е. воскрешеніе, есть обращеніе прошедшаго въ настоящее, въ дъйствительное. И любовь братская можетъ получить твердую основу только въ воскрешении же, ибо только оно объединитъ каждое поколъніе въ работъ для общей цьли; и чъмъ ближе къ ней будеть подвигаться эта работа, тъмъ болъе будеть усиливаться братство, ибо воскрешение есть возстановление всъхъ посредствующихъ степеней, кои и дълаютъ изъ насъ, братій, единый родъ, уподобляя нашъ родъ тому неразрывному единству, въ которомъ пребываютъ Отецъ, Сынъ и Св. Духъ. Если нашъ родъ распался, и мы обратились въ непомнящие родства народы и сословія, и если тотъ же процессъ распаденія продолжается внут. ри самихъ народовъ, сословій и отдъльныхъ обществъ, то причину этого явленія нужно искать въ отсутствіи, въ недостатків прочной основы, т. е. общей цъли и общей работы; а иной высокой цъли, остественной, невы думанной, неискуственной, кром'я воскрешенія отцов'я, или возстановленія всеобщей любви, явть и быть не можеть. Итакъ, долгь воскрешенія, или любовь къ отцамъ, и вытекающая отсюда любовь братій, соработниковъ (разумъя оба пола), и любовь къ дътямъ, какъ продолжателямъ труда воскрешенія, - этими тремя запов'єдями и исчерпывается все законодательство. Нътъ въ человъческомъ родъ чуждыхъ, оттого и весь законъ заключается въ одной богоподоной заповъди о родствъ (Примъч. 12-е).

Но пока человъчество не достигло воскрещения, оно составляетъ единый родъ только въ представлении, въ мысли, и то неопредъленной; оно

не можетъ еще имъть полнаго взаимознанія и совершенной любви, а потому необходима власть, которая представляетъ прошедшія покольнія, становится въ отца-или праотца-м'Есто, блюдетъ и представляетъ интересы всъх прошедшихъ поколъній, — и Христосъ, какъ царь и первосвященникъ, названъ вторымъ Адамомъ и сталъ для насъ въ новаго Адама-мъсто. Только такая власть, такое представительство и имъетъ законное основаніе; власть же, представляющая интересы лишь одного поколёнія, заботящаяся объ однихъ матеріальныхъ выгодахъ, не можетъ имъть нравственной основы. (Объщание долгоденствія за почтеніе къ отцамъ еще болье приложимо къ обществамъ, государствамъ). Поколъніе, отрекшееся отъ своихъ отцовъ, написало на своемъ знамени: свобода, равенство и братство; но изъ свободы слъдовать своимъ личнымъ влечениямъ и изъ завистливаго равенства неизбъжно должна произойти вражда, а не братство. Нужно искать братства, а все прочее само собою приложится, ибо при истинномъ братствъ немыслимо порабощение и неравенство. Удивительно при этомъ то обстоятельство, что покольнія, которыя наиболье отрекались отъ прошед шаго, наиболтве и потурдились для изученія его (прошедшее, изгнанное изъ жизни, переселилось, можно сказать, въ науку), Эти поколънія открыли и арійское родство такихъ, повидимому, несходныхъ народовъ, какъ Нѣмцы. Славяне и проч., изучали гіероглифы, клинообразныя письмена, и самымъ прилежнымъ образомъ искали и ищутъ останки до-историческаго человъка.

Овнитарный вопросъ. Впрочемъ, интересы прошедшихъ поколѣній не противоположны интересамъ настоящихъ и будущихъ, если главною заботою будетъ прочное обезпеченіе бытія человѣческаго, а не наслажденіе существованіемъ. Но прочное существованіе невозможно, пока земля остается изолированною отъ другихъ міровъ, Каждый обособленный міръ, по своей ограниченности, не можетъ имѣть безсмертныхъ существъ. На каждой планетѣ средства къ жизни ограничены, небезконечны, хотя и могутъ быть очень велики, а слѣдовательно и смерть должна, въ концѣ концовъ, явиться уже по недостатку средствъ къ существованію, если бы она не успѣла явиться раньше по причинамъ случайнымъ.

Большій или меньшій недостатокъ пищи, голодъ производитъ скорую, либо медленную смерть. Смерть есть результатъ голода въ смыслѣ или недостаточнаго питанія, или же полнаго его прекращенія. — Недостатокъ производитъ борьбу, которая ограничиваетъ жизнь существъ, т. е. дѣлаетъ ихъ ограниченными во времени и пространствъ. Смерть происходитъ и отъ болѣзни, въ смыслѣ менѣе или болѣе вреднаго, смертоноснаго, вліянія природы. (Смерть какъ разложеніе, заразы). Вообще, смерть есть слѣдствіе зависимости отъ слѣной силы природы, извнѣ и внутри насъ дѣйствующей и нами неуправляемой; мы же привнаемъ эту зависимость и подчиняемся ей:

Голодъ и смерть происходять отъ однихъ и тёхъ же причинъ, а потому вопросъ о воскрещени ость вопросъ и объ освобождени отъ голода.

Человъкъ, чтобы быть обезпеченнымъ отъ голода, долженъ настолько познать себя и міръ, чтобы имѣть возможность производить себя изъ самыхъ основныхъ началъ, на которыя разлагается всякое человъческое существо; а чрезъ это онъ не только пріобрѣтетъ возможность, но и станетъ въ необходимость воспроизвести и всѣ умершія существа; т. е. живущіе должны будутъ подвергнуть какъ себя, такъ и умершихъ одному и тому же процессу воскрешенія, и только чрезъ воскрешеніе умершихъ живущіе могутъ возсоздать и себя въ жизнь вѣчную.

За вопросомъ о средствахъ существованія, вопросомъ о голодів, или продовольственнымъ, поднимается вопросъ овнитарный.

Процессъ гніенія, необходимый, (по причинѣ той же обособленности земной планеты) для жизни смѣняющихся поколѣній, своимъ вліяніемъ производитъ различныя эпидеміи и, въ случаѣ недѣятельности человѣка, долженъ ускорить гибель рода. Вопросъ о способахъ погребенія составляетъ часть санитарнаго вопроса объ ассенизаціи (оздоровленіи) земного шара. Сожиганіе труповъ, проведенное послѣдовательно, какъ истребленіе огнемъ всѣхъ гніющихъ веществъ, привело бы насъ къ истощенію средствъ къ жизни, т. е. къ смерти отъ голода. Для человѣческаго рода остается, такимъ образомъ, только выборъ рода смерти, отъ голода или отъ эпидемій. Вопросъ объ эпидеміяхъ, какъ и о голодѣ, выводитъ насъ за предѣлы земного шара; трудъ человѣческій не долженъ ограничиваться предѣлами земли тѣмъ болѣе, что такихъ предѣловъ, границъ, и не существуетъ; земля, можно сказать, открыта со всѣхъ сторонъ, средства же перемѣщенія и способы жизни въ различныхъ средахъ не только могутъ, но и должны измѣняться.

Радикальное разръшение санитарнаго вопроса состоитъ въ возвращеній разложенных частиць тімь существамь, коимь оні первоначально принадлежали; всякое другое ръшение этого вопроса не представляетъ полной гарантіи безвредности частицъ (молекулъ), подвергавшихся процессу смерти въ цёломъ рядё существъ. Такимъ образомъ, вопросъ санитарный, какъ и продовольственный, приводить насъ ко всеобщему воскрещению. Обращая безсознательный процессь рожденія, а также и питанія, въ дъйствіе, во всеобщее воскрешеніе, человъчество чрезъ возсозданныя покольнія дівлаєть всі міры средствами существованія. Только такимъ путемъ можеть разръшиться формула Мальтуса, противоположность между размножениемъ и средствами существованія. Съ другой стороны, только такимъ путемъ избавится человъчество и отъ всеобщей смертности, явившейся какъ случайность, отъ невъжества, слъдовательно, отъ безсилія, н чрезъ наслёдство сдёлавшейся врожденною, эпидемическою болёзнью, предъ которой всь прочін эпидеміи могуть считаться спорадическими болъзнями. Смертность сдъладась всеобщимъ органическимъ порокомъ, уродствомъ, которое мы уже не замъчаемъ и не считаемъ ни за порокъ; ни за уродство. (Смерть накоторые философы не котять признать даже зломъ на томъ основаніи; что она не можеть быть чувствуема; что она ссть потеря чувства, смысла; но въ такомъ случав и всякое отупвніе, безуміе идіотство нужно исключить изъ области зла, а чувство и разумъ не считать благомъ). Кромъ того, смертность еще постоянно усиливается внъшнимъ гніеніемъ, разложеніемъ, которое мы должны обращать, чрезъ посредство растеній, въ пищу себъ и потомкамъ. Очевидно, что разръщеніе вопросовъ продовольственнаго и санитарнаго зависитъ исключительно отъ земледъльческаго класса. Городской ничего не производитъ; онъ даетъ лишь утонченную форму всему добываемому внъ города. Продовольственный вопросъ для города представляется только съ экономической стороны, т. е. со стороны распредѣленія. Городъ игнорируетъ зависимость человѣка отъ природы, онъ равнодушенъ къ урожаю и неурожаю, онъ и не воображаетъ, не хочетъ знать, что недостаточное количество нельзя раздълить такъ, чтобы всѣ были довольны, что нельзя раздѣлить 100 фунтовъ хлѣба на 100 человъкъ такъ, чтобы каждому досталось по 2 фунта. Въ этомъ и выражается вся странность предлагаемых в ръшеній соціально-экономическихъ вопросовъ. Отделеніе города отъ села, независимое существованіе мануфактурной промышленности отъ земледѣлія, и даже господство надъ послъднимъ, составляетъ главную причину пролетаріата. Кромъ взаимнаго страхованія, городъ ничего не придумаль для обезпеченія существованія, а такъ какъ природа не принимала при этомъ никакого обязательства, то и нельзя считать дъйствительнымъ подобное застрахованіе.

Цивилизація, ум'тюцая брать съ земли большіе барыши, не умђетъ обсапечить даже необходимаго минимума навсегда и для всъхъ. Судя по равнодушію города къ земледелію, къ урожаю или неурожаю, можно лодумать, что городъ въритъ въ буквальное значение выражения, что можно «питаться отъ всякаго ремесла». Но неурожаи въ большихъ размърахъ напоминаютъ городу объ его зависимости отъ села, напоминаютъ на какомъ непрочномъ основаніи держится существованіе всего человъчества. Ничтожная тля, жучекъ, муха могутъ положить конецъ жизни человъчества. Какое мъсто занимаетъ въ общемъ міровомъ ходъ явленіе этихъ насъкомыхъ? Будетъ ли оно идти, прогрессивно возрастая, или же на обороть, во всякомъ случат мы въ полной зависимости отъ этихъ случайностей; потому то на всъхъ питающихся и лежитъ обязанность принимать участіе въ дълъ огражденія, обезпеченія человъчества отъ подобныхъ случайностей. Уничтожение жучковъ посредствомъ посъва грибковъ производящихъ зпидеміи въ средъ ихъ, не значитъ предупреждать появленіе жучковъ, предупреждать извращеніе природнаго процесса, всябдствіе котораго органическая сила принимаетъ энтомологическую форму; а, между тъмъ, самое производство хлъбныхъ растеній, превратившее степи въ непрерывное поле пшеницы, способствуетъ размноженію насъкомыхъ, питающихся этими растеніями. Признающіє прогрессъ въ природъ, а не въ разумномъ трудъ, отнесутъ ли это явление (размножение фауны, живущей чужимъ трудомъ) къ явленіямъ прогрессивнымъ? Для поклонниковъ слѣпого прогресса Австрійскій жучекъ имъетъ такое же право на существованіе, какъ и человъкъ. Борьба должна ръшить, кто изъ нихъ имъетъ большее право на существованіе. Посл'вдователи естественнаго прогресса должны признать не законными, т. е. не естественными, самыя средства употребляемыя человъкомъ для борьбы. Признавая же, что прогрессъ состоитъ въ обращеніи само собой производящагося (рождающагося) въ дъйствіе, въ трудъ, мы дожны признать чужеядных в кореннымъ порокомъ, свойственнымъ слъпой природъ. Приведенное средство борьбы противъ жучка не можетъ считаться безусловно нравственнымъ, ибо пользуются порокомъ природы, распространеніемъ эпидемій; не можетъ быть названо нравственнымъ и вообще истребление насъкомаго, какими то ни было средствами. Истинно правственно только полное обращение слъпой силы - рождения, въ сознательное дъйствіе. Второе средство (противъ Гессенской мухи), измъненіе времени поства, дастъ, втроятно, преимущество особямъ поздніве выводящимся, такъ какъ время посъва можетъ быть измъняемо въ ограниченныхъ, весьма тъсныхъ предълахъ, время же вывода насъкомыхъ едва ли ограничено такими узкими границами, какъ это предполагаютъ. Наконецъ, культурныя средства, лучшая обработка земли, плодопеременность, могутъ ослабить, но не уничтожить развитія этой чужеядной фауны; надо предполагать, что съ обращеніемъ необработанныхъ земель въ пашни будетъ совершаться и превращене насъкомыхъ въ исключительно хлъбоядныя, и такихъ хлъбоядныхъ образуется стольго видовъ, сколько видовъ будетъ разводиться культурныхъ растеній, и они приспособятся ко всякаго рода плодоперемънности. Существенный біологическій вопросъ заключается въ объяснени условій, которыя вынуждають органическую силу принимать энтомологическую форму.

Въ санитарномъ отношени города производятъ только гниль и затъмъ почти не превращаютъ ее въ растительные продукты; слъдовательно, отдъльное существование городовъ должно давать перевъсъ процессамъ гніенія надъ процессами жизни. Города производятъ фауну вибріоновъ, бактерій и т. п., борьба съ которыми будетъ несравненно труднѣе борьбы съ мамонтами и мастодонтами, этими исполинами допотопнаго міра. По мъръ увеличения городовъ, вопросы санитарный и продовольственный будутъ принимать все болъе острую форму, становиться все жгучъй и жгучъй. Су-г ществованіе города есть вообще признакъ того, что человѣкъ предпочитаетъ роскошь, минутное наслаждение прочному обезпечению существованія. Отдъльное существованіе города и преобладаніе его надъ селомъ развилось по преимуществу въ океаническихъ странахъ; въ континентальной же глуши установилась иная форма жизни; эдъсь перевъсъ доженъ перейти на сторону земледълія, а мануфактурная промышленность должна обратиться въ побочный промысель Въ континентальной глуши установилось общинное владъніе, при которомъ со смертью отца соединена потеря участка земли, что должно усиливать свойственное человъку чувство утраты и, слъдовательно, воспитывать то чувство, которое лежитъ въ основъ долга воскрещенія; вмітстів съ тітмъ община, надібляя семьи новыми участками

не на каждое новорожденное дитя, а лишь на достигшихъ совершеннолѣтія, воспитываетъ въ членахъ общины цѣломудріе, которое также требуется долгомъ воскрещения въ наивысшей степени. Но самая великая выгода общиннаго землевладёнія состоитъ въ томъ, что земледёліе не можетъ принять промышленнаго характера, будетъ заботиться не объ извлеченій наибольшаго дохода, а объ наиболбе върномъ доходь, т. е. главная забота общины обезпечить урожай. Этимъ община воспитываетъ стремленіе прочно обезпечить существованіе, окончательнымъ выраженіемъ коего является безсмертіе, вмісто временных удовольствій и наслажденій. Въ странахъ мануфактурныхъ наука не можетъ раскрыться во всей полнотъ, не можеть получить приложенія, соотвѣтственнаго широтѣ мысли, тамъ дъйствительность не совпадаетъ съ знаніемъ, ибо первая ограничена производствомъ мелочей (пустяковъ), тогда какъ послъднее, т. е. знаніе, стремится охватить всю природу. Очевидно, наука переростаетъ свою колыбель, ей тъсно въ мастерской и фабрика не даетъ ей должнаго простора. Положимъ, наука достигла бы, какъ нъкоторые надъются, возможности производить зерно фабричнымъ путемъ, (это идеалъ городского Запада), но тогда и разнообразная дъятельность земледъльца будетъ приведена къ однообразному исполненію роли клапана, рычага и т. п., фабричная тюрьма вмъсто поля, неба! Не говоря уже о томъ, что измънене въ способъ производства не можетъ дать обезпеченія, ибо средства земного шара не безграничны, какъ все это ничтожно, чтобы не сказать гадко, (ибо это было бы окончательною правственною и умственною гибелью народа), въ сравнени съ тъмъ безграничнымъ просторомъ, который открывается въдълъ обезпеченія урожая, такъ какъ условія, отъкоихъ зависить урожай, вообще растительная жизнь, не ограничиваются даже предълами земной планеты, "не земля насъ кормить, а небо", говорять крестьяне («Податная десятина» Трирогова, Въстн. Европы 1878 г. № 11); т. е., урожай зависитъ не столько отъ почвы, сколько отъ метеор<del>олог</del>ическихъ явленій. Проек<u>тъ Ка</u>разина (1. Русск. Старина 1873 г. Февраль; 2. Сборникъ историч. матеріал., извлеченныхъ изъ Архива 1-го Отделен, собств, Е. И. В. Канцеляріи 1876 г. вып. І-й стр. 460, 461; - нъчто подобное предлагалъ и Араго для предохраненія отъ градобитій. Громъ и Молнія.) рогулировать метеорическими явленіями природы посредствомъ громоотвода, поднитаго на аэростать, какъ бы созданъ для земледъльческой общины, которая, къ счастю для человъческого рода, далеко еще не вездъ убита цивилизацією въ нынѣшней ея формъ, такъ что, можно думать, что большинство даже тъхъ народовъ, вибшние слои коихъ объевропеились, въ болбе глубокихъ слояхъ продолжають жить еще въ общинъ; а потому мудрено себъ представиты что Западная Европа и Америка не возстановять у себя общину, когда большинство человъческаго рода удержитъ эту форму жизни не вслъдствіе косности только, какъ теперь, а сознавъ преимущество ея предъ формами цивилизованной жизни. Когда же предлагаемое Каразинымъ орудіе будетъ въ рукахъ всъхъ общинъ, тогда весь метеорическій процессъ земного шара будетъ регулируемъ, вътры и дожди обратятся въ вентиляцію и ирригацію земного шара, какъ общаго хозяйства, «Человъкъ, вооруженный электрическою силою», говоритъ Каразинъ, «станетъ производить, если не всь, то по крайней мъръ великую часть тъхъ чудесь, кои природа до сихъ поръ предоставляла себъ одной. Напр., свътъ есть причиною цвътовъ, запаховъ, пряности и сладости соковъ растеній, производимыхъ теплыми странами. Искуснымъ приспособленіемъ сей силы мы можемъ производить свътъ, изливаемый природою въ южныхъ лучахъ. Я не мало не сомнъваюсь, что преобразование мучныхъ веществъ и меду (?) въ сахаръ и подоб\_ ныя тому преобразованія, въ которыхъ отчаялись химики, сдівлаются возможными и весьма удобными, при томъ въ самыхъ большихъ количествахъ». Оставивъ сладости и пряности, цвъты и запахи, которыми, быть можетъ, Каразинъ хотълъ только привлечь къ своему предпріятію людей, неспособныхъ пойти ни на что другое, кромъ подобной приманки, должно эту силу (электрическую) преобразованія, пресуществленія обратить на другое, на дъло общее всъмъ людямъ, должно обратить ее въ орудіе литургіи.

Отъ дождей и тучъ естественный переходъ къ ливнямъ эвъздъ, къ тучамъ метеоритовъ. «Когда мы видимъ массу падающихъ звѣздъ, мы проходимъ черезъ ту или другую часть кометы, а наблюдая ее на небъ, мы въ сущности наблюдаемъ издали тучу метеоритовъ» (27 стр. лекцій Локьера «Почему таковъ составъ земли?»). Неотрѣшившіеся еще отъ общаго родового чувства во всъхъ открытіяхъ ищуть и будуть искать, только средствъ возстановленія и обезпеченія существованія, въ противоположность Канто-Лапласовской теоріи, которая имбеть ціблью только объяснить образованіе міровыхъ системъ безъ всякаго участія, безъ всякаго когда бы то ни было дъйствія на эти міры творческой силы разума; задача неотрѣшившихся отъ общаго родового чувства состоитъ въ отыскани способа возстановленія угасающихъ міровъ силами дъйствующаго разума, и только такимъ путемъ будетър бъяснено и самое образование міровыхъ системъ, такъ какъ безъ дъйствительнаго возстановленія ихъ, всякія объясненія будутъ только предположеніями. Только для большаго уясненія противоположности между двумя сказанными воззрѣніями, а не для того, чтобы сдѣлать хотя бы малъйшій намекъ на способъ дъйствія, который требуется задачею неотръшившихся отъ общаго родового чувства, мы приведемъ слъдующій примъръ дъйствія разумныхъ существъ въ области міровыхъ системъ. Продолжая мысль Каразина, допустимъ, что электрическіе токи на землъ получили опредъленныя направленія, посредствомъ ли-то телеграфныхъ проволокъ, обвивающихъ землю въ видъ спирали, или другимъ какимъ либо способомъ, и земля, этотъ огромный сидеролитъ, естественный магнитъ, преобразилась въ электромагнитъ; тогда область дъятельности земли была бы усилена и расширена, и мелкіе сидериты и сидеролиты, облегающие, какъ полагаютъ, земную орбиту и представляющиеся намъ подъ видомъ зодіакальнаго сіянія, подъ вліяніемъ регулируемой силы земного магнетизма, могли бы быть, подобно парамъ, сгущаемы, разрѣжаемы и, слѣдовательно, въ свою очередь могли бы служить для регулированія солнечнаго лучеиспусканія и на увеличеніе массы земли, а также на образованіе колецъ, спиралей на пути движенія земли или кругомъ солнца, -- могли бы служить на созидание какъ бы новаго небеснаго свода, арокъ, и. такимъ образомъ, мы могли бы управлять магнитною силою самого солнца. . Словомъ, способъ дъйствія неотръшившихся отъ общаго родового чувства, требующаго возстановленія угасающихъ міровъ, не только не будеть ограничиваться кабинетными опытами, но будеть безграничень въ полномъ смыслѣ этого слова. И какъ бы ни казались предположенія, подобныя вышеизложенному, невёроятными, невозможными съ точки зрёнія современной науки, но отказаться отъ нихъ было бы величайшимъ преступленіемъ; это значило бы отказаться и отъ устраненія преступленій, если перевороты, всякаго рода нестроенія, потрясенія, войны считать преступленіями; и преступниками въ этомъ случав были бы люди не худшіе, а скоръе лучшіе, наиболъе способные, силы которыхъ, воспитанныя ширью континента и океана, требуютъ наибольшаго простора; тогда нужно было бы также уничтожить, порвать всякую связь органовъ зрънія съ органами движенія, дъйствія, чтобы уничтожить и это стремленіе, т. е. стремленіе обратить видимое въ доступное движенію, действію.

Всесословная эемлед бльческая община, въ коей интеллигентный классъ исполняетъ и должность наставниковъ, съ мануфактурнымъ промысломъ на зимнее время, ослабитъ и, наконецъ, уничтожитъ конкурренцію, спекуляцію, соціальныя смуты, революцію и даже внъшнія войны, ибо для всей той силы, которая тратится во взаимныхъ распряхъ, найдется широкое приложеніе: Вы, міровой д'ятельности всесоловной сельской общины оно найдетсяукакъ для мирнаго труда, такъ и для беззавѣтной отваги, удали, жажды самопожертвованія, желанія новизны, приключеній. Изабстный процентъ характеровъ съ подобными наклонностями выдъляетъ всякая община. Тотъ матеріалъ, изъ коего образовались богатырство, аскеты, прокладывавщіе пути въ съверныхъ лъсахъ, казачество, бъглые и т. п., это тъ силы, которыя проявятся еще болье въ крейсерствъ и, воспитанныя широкими просторами сущи и океана, потребуютъ себъ необходимо выхода, иначе неизбъжны перевороты и всякаго рода нестроенія, потрясенія, Ширь Русской земли способствуетъ образованию подобныхъ характеровъ; нашъ просторъ служитъ переходомъ къ простору небеснаго пространства, этого новаго поприща для великаго подвига. Постепенно, въками образовавшійся разсудокъ о недоступности небеснаго пространства не можетъ быть, однако, названъ изначальнымъ. Только переворотъ, порвавщій всякія преданія, отдълившій рѣзкою гранью людей мысли отъ людей дѣла, дѣйствія, можетъ считаться началомъ этого предразсудка. Когда термины душевнаго міра им'єли чувственное значеніе (когда, напр., понимать, значило брать), тогда такого предразсудка быть еще не могло. Если бы не были порваны традиціи, то всѣ изслѣдованія небеснаго пространства имѣли бы значеніе изслъдованія путей, т. е. рекогносцировокъ, а изученіе планетъ имъло бы значеніе открытія новыхъ «землицъ», —по выраженію Сибирскихъ казаковъ новыхъ міровъ. Но и въ настоящее время, несмотря на рутицу и предразсудки, при всъхъ изслъдованіяхъ подобнаго рода, даже при самыхъ ум ственныхъ, отвисченныхъ операціяхъ, эта мысль о пользованія васл'язуемыми путями и мірами, вътайні присутствуеть въ умахъ изслідовате. лей, ибо человъкъ не можетъ отръшиться отъ себя; не можетъ не относить къ себъ всего и не ставить себя всюду (разумъемъ философовъ, ученыхъ). Для сыновъ же человъческихъ небесные міры, -- это будущія обители отцовъ, ибо небесныя пространства могутъ быть доступны только для воскрешенныхъ и воскрешающихъ; изслъдование небесныхъ пространствъ есть приготовленіе этихъ обителей. Если же такія экспедиціи въ изслѣдуемые міры невозможны, то наука лишена всякой доказательности; не говоря уже о пустотъ такой науки, визведенной на степень празднаго любопытства мы даже не имъемъ права утверждать, что небесное пространство имъетъ три, а не два изм'ъренія. Распространеніе челов'єка и по земному шару сопровождалось созданіемъ новыхъ (искусственныхъ) органовъ, новыхъ покрововъ. Задача человъка состоитъ въ измѣненіи всего природнаго, дарового въ произведенное трудомъ, въ трудовое; небесное же пространство (распространеніе за пред'єлы земли) и требуетъ именно радикальныхъ измъненій въ этомъ родъ. Въ настоящее время, когда иэростаты обращены въ забаву и увеселение, когда въ ръдкомъ городъ не видали аэронавтическихъ представленій, не будетъ чрезмѣрнымъ желаніе, чтобы, если не каждая община, и волость, то хотя бы каждый убодъ имълъ такой воздушный крейсеръ для изследования и новыхъ опытовъ. (Должно заметить, какъ ни велики эдъсь замыслы, но исполнене ихъ стоитъ не дороже того, что тратится на увеселенія и даже не вводится никакого новаго расхода, а измѣняется лишь назначеніе того, что прежде служило одному увеселенію). Аэростатъ, паря надъ мѣстностью, вызываль бы отвагу и изобрътательность, т. е. дъйствоваль бы образовательно; это было бы, такъ сказать, приглашеніемъ всёхъ умовъ къ открытію пути въ небесное пространство. Долгъ воскрешенія требуеть такого открытія, ибо безъ обладанія небеснымъ пространствомъ невозможно одновременное существованіе поколъній, хотя, съ другой стороны, безъ воскрешенія невозможно достиженіе полнаго обладанія небеснымъ пространствомъ. Къ этому нужно прибавить, что время, когда будутъ колонизированы наши азіатскія владівнія, именно тотъ срокъ, въ который открытія въ небесныхъ пространствахъ должны привести къ положительному результату, ибо къ тому времени, нътъ сомнънія, всъ остальныя части соъта будутъ переполнены населеніемъ. Этотъ великій подвигъ, который предстоитъ совершить человѣку, заключаетъ въ себъ все, что есть возвышеннаго въ войнъ (отвага, самоотверженіе) и исключаетъ все, что есть въ ней ужаснаго (лишеніе жизни

Вопросъ объ участи земли приводитъ насъ къ убъждению, что человъческая дъятельность не должна ограничиваться предълами земной пла-

неты. Мы должны спросить себя: знаніе объ ожидающей землю судьєв, сбъ ея неизбъжномъ концъ, обязываетъ ли насъ къ чему-либо или нътъ? или, иначе сказать, такое знаніе естественно ли, т. е. необходимо ли и нужно ли опо на что нибудь въ природъ, или же неестественно и составляеть безполезный придатокъ? Въ 1-мъ случав, т. е. если такое знаніе естественно, мы можемъ сказать, что сама земля пришла въ насъ къ сознанію своей участи и это сознаніе, конечно, д'вятельное, есть средство спасенія; явился и механикъ, когда механизмъ сталъ портиться. Дико сказать, что природа создала не только механизмъ, но и механика; нужно сознаться, что Богь воспитываеть человъка собственнымъ его опытомъ; Онъ-Царь, который явлаеть все не только лишь для человыка, но и чревъ человъка; потому то и вътъ въ природъ цълесообразности, что ее долженъ внести самъ человъкъ, и въ этомъ заключается высшая цълесообразность. Творецъ чрезъ наст возсоздаетъ міръ, воскрещаетъ все погибшее; вотъ почему природа и была оставлена своей слъпотъ, а человъкъ скоимъ похотямъ. Чрезъ трудъ воскрещенія человійсь, какъ самобытное самосозданное, свободное существо, свободно привязывается къ Богу любовью. Поэтому же человъчество должно быть не празднымъ пассажиромъ, а прислугою, экипажемъ нашего земного, -- неизвъстно еще какою силою приводимаго въ движение, - корабля, - есть ли онъ фото, термо-или электроходъ. Да мы и знать не будемъ достовърно, какою силою движется наша земля, пока не будемъ управлять ся ходомъ. Во второмъ жа случаф, т. е. если знаніе о конечной судьбѣ земли неестественно, чуждо, безполезно для нея, тогда остается сложить руки и застыть въ страдательномъ (въ полномъ смыслѣ этого слова) соверцаніи постепеннаго разрушенія нашего жилища и кладбища, т. е. погубить не себя только, не живущее лишь поколъне, но лишить будущаго и все прошедшее, совершить гръхъ, преступленіе не противъ братьевъ только, но и противъ отцовъ. Естественно ли это?! Такое положеніе можеть быть нормальнымъ только для кабинетнаго ученаго, который и самъ есть величайшая аномалія, неестественность.

Фантастичность предполагаемой возможности реальнаго перехода изъ одного міра въ другой только кажущаяся; необходимость такого перехода несомнённа для трезваго, прямого взгляда на предметъ, для тѣхъ, кто захочетъ принятъ во вниманіе всё трудности къ созданію общества вполнё нравственнаго, къ исправленію всёхъ общественныхъ пороковъ и золъ, ибо, отказавшись отъ обладанія небеснымъ пространствомъ, мы должны будемъ отказаться и отъ разрёшенія экономическаго вопроса, поставленнаго Мальтусомъ, и, вообще, отъ нравственнаго существованія человёчества. Что фантастичнёе: думать объ осуществленіи нравственнаго идеала въ обществъ и закрывать глаза на громадность, обширность препятствій къ тому, или же трезво признавать всё эти прелятствія? Конечно, можно отказаться и отъ нравственности, но это значить отказаться быть человёкомъ. Что фантастичнёе: построеніе нравственнаго общества на признаніи существованія въ иныхъ мірахъ иныхъ существъ, на признаніи эмиграціи туда дущъ, въ дёй-

ствительномъ существованіи чего мы даже и убѣдиться не можемъ, — или же обращеніе этой трансцендентной миграціи въ имманентную, т. е. поставленіе такой миграціи цѣлью дѣятельности человѣчества?

Препятствія къ построенію нравственнаго общества заключаются въ томъ, что нЪтъ дѣла на столько общирнаго, чтобы поглотить всѣ силы людей, которыя въ настощее время расходуются на вражду; во всей всемірной исторіи мы не зпаємъ такого событія, которое, грозя гибелью обществу, соединило бы вой силы и прекратило бы вой раздоры, всякую вражду въ немъ. Во всё періоды исторіи очевидно стремленіе, которое доказываетъ, что человъчество не можетъ удовлетвориться тъсными предълами вемли, только вемнымъ, Такъ называемыя экстатическія хожденія, восхищенія на небеса суть выраженія этого же стремленія; не доказываеть ли это, что пока не открыто болве широкой двятельности, не общественной, а естественной, до тъхъ поръ за эпохами трезвости, собственно, усталости оть безплодныхъ стремленій, будутъ наступать вновь эпохи энтузіазма съ экстатическими восхищеніями на небеса, всякаго рода видівніями и т. п.? Вся исторія и заключается въ такихъ безплодныхъ переходахъ изъ одного настроенія въ другое; наше же время можетъ служить еще большимъ доказательствомъ сказаннаго положенія, такъ какъ теперь мы видимъ рядомъ съ проявленіемъ «царства міра сего» во всей его грязной дъйствительности, и Царство Божје въ видъ самообольщеній (ревивали, спиритическіе фокусы и т. п.). Если не будеть естественнаго, реальнаго перехода въ иные міры, будутъ фантастическі экстатическія хожденія, будутъ упиваться наркотиками; да и самое обыкновенное пьянство въ большинствъ случаевъ можно, повидимому, отнести къ тому же недостатку болѣе широкой, чистой, всепоглощающей дъятельности.

Три частные вопроса: о регулированіи атмосферныхъ явленій, объ управленіи движеніемъ земли и объ отысканіи «новыхъ землицъ», входитъ въ одинъ общій вопросъ объ обезпеченіи отъ голода, въ продовольственный вопросъ, или, точнъе, въ вопросъ о возстановлени жизни предковъ. -- Какъ же отнесется родовая община (составленная даже не изъоднородцевъ, она приписываетъ себъ общее происхождение, въ чемъ, конечно, и не дълаетъ ошибки) къ другому существенному вопросу, санитарному или гигіеническому; разумћемъ преимущественно вопросъ о погребени? Вопросъ этотъ растетъ, можно сказать, съ каждымъ днемъ. Чёмъ шире и тёснёе становятся сношенія, тівмъ боліве увеличиваются эпидеміи, заразы, какъ бы ни была различна племенная воспріимчивость къ болівнямъ. Обязанность каждаго человъка участвовать въ разръшени этого вопроса основывается на томъ, что нътъ человъка, который и при жизни, и по смерти не увеличивалъ бы заразы. И спиритуалисты, въ этомъ отношени не составляющіе исключенія, ибо и они также производять гниль, не могуть считать себя изъятыми отъ этой обязанности; матеріалисты же, которые считаютъ свое ученіе самымъ здравымъ, тогда только будутъ правы, когда поставятъ своею задачею возвратить гнойной матеріи прежнюю жизнь, а не будутъ

орудіями производства матеріи въ медицинскомъ смыслъ. Ученые съ сознанісмъ собственнаго превосходства говорятъ о дикаряхъ, выказывающихъ страхъ къ трупамъ, опасающихся посъщеній мертвецовъ; а, между тъмъ, вопросъ о способахъ погребенія доказываетъ, что и цивилизованные люди не чужды этого страха. Напрасно только думають ученые и цивилизованные, что основа страха у дикарей другая, а не то же опасеніе, -- какъ и у цивилизованныхъ: зараженіе отъ трупа и постіценія мертвецами живыхъ въ видъ газовъ, міазмовъ и т. п., дъйствующихъ не менъе заразительно самаго трупа; только дикари представляють себъ все это въ иныхъ образахъ, они и мертвыхъ облекаютъ въ живыя формы, какъ одушевляютъ и неодушевленную природу; но нельзя же считать ихъ ниже себя за то только, что они говорятъ другимъ, чъмъ мы, языкомъ! Нъкоторые дикари вбивають коль въ трупы, а цивилизованные довольствуются словомъ; «спи, говорять, въ могилъ и не мъщай намъ наслаждаться жизнью»; но и слово оказывается также безсильно, какъ и колъ, мертвецы не оставляютъ насъ въ покоъ, они постоянно напоминаютъ намъ о своей солидарности, которой мы измънили, за что и наказываемся; и кара будетъ все тяжеле, ка мы снова не войдемъ въ единство съ мертвецами, которос ихъ смертью разрушилось и въ которое, очевидно, нельзя войти ни словами, какъ это дълають цивилизованные, ни угощеніями, къ которымъ прибъгаютъ дикари Несмотря на толстый слой земли, трупъ не остается спать въ могилъ, а проникаетъ въ атмосферу въ видъ міазмовъ, зародышей, составляя необходимое условіе жизни и даже красоты (производя, напр., голубой цвътъ неба) и грозя при недъятельности человъка завладъть всей землей, замънить собою все ея населеніе и вытёснит в нашъ родъ. Напрасно въ порывъ дешеваго великодущія нѣкоторые завъщають (считая себя въ правъ дѣлать распоряженія о непринадлежащемъ имъ ни при жизни, ни по смерти тълъ), сжечь свое тъло по смерти; не внъ только, а и внутри, предки, противъ своей воли, властвуютъ надъ своимъ потомствомъ, (законъ наслъдственности, атавизмъ), доказывая тъмъ солидарность всъхъ поколъній, доказывая, что не для наслажденія, а для какой то высшей цібли назначенъ человъкъ. Сожигание труповъ, такъ странно противоръчащее утилитарному направленію въка, а послъдовательно проведенное, осуждающее все человъчество на голодную смерть, вмъстъ съ тъмъ доказываетъ трусость, эгонэмъ поколенія. Сожигать не значить развязывать узель, а разрубать его. Для разръшенія вопроса нужна смълость, для коей пътъ мотива у нынъшняго поколънія; не только не сожигать трупы, но даже не выбрасывать ихъ за ограду населенныхъ мъстъ, какими бы лицемърно почтительными знаками ни сопровождалось это выбрасываніе, напротивъ, должно помъстить ихъ въ самый центръ каждаго поселенія и заняться изслъдованіемъ еще совершенно неизвъстнаго явленія, которое называется смертью.

Вопросъ, есть ли смерть нѣчто безусловное или же нѣтъ, для помаитивистовъ представляетъ неразрѣшимую диллему. Придавъ смерти без-

условное значеніе, они признаютъ существованіе ненавистной имъ абсолютности; въ противномъ же случав, -- т. е. если смерть не безусловна, -- нужно будеть признать, что она не выходить изъ области, доступной нашему въдънно и дъятельности. Впрочемъ, учение позитивистовъ, не признающее въ жизни ничего, кромъ явленій, не распространяется, повидимому, на область смерти, иначе, (т. е. если бы они были послъдовательны и въ этомъ случать), имъ пришлось бы измънить всю систему. Всъ философіи, разноглася во всемъ, сходятся въ одномъ: всъ онъ признаютъ дъйствительность смерти, несомивниость ея, даже не признавая, какъ ивкоторыя изъ нихъ. ничего дъйствительнаго въ міръ. Самыя скептическія системы, сомнъваюшіяся даже из самомъ сомнівній, преклоняются предъ фактомъ дібіствительности смерти. Только ибкоторыя дикія племена стоять твердо на позитивной почеб; они знаютъ явленія, какъ напримбръ, прекращеніе диханія, неподвижность членовъ, охлажденіе и т. д., и если имъ случится констатировать появление въ трупъ вновь этихъ признаковъ, то они не скажутъ, что человъкъ не умиралъ, что въ немъ оставалась еще жизнь и дъйствительная смерть не наступала. Въ нъкоторыхъ случаяхъ, когда дъйствительность смерти была уже признана, удавалось возвращать жизнь посредствомъ гальванизма: какъ бы незначительны подобные случаи ни были, все-же они заставляютъ насъ дать болбе строгое опредбление такъ называемой дъйствительной смерти. Лъйствительною смерть можетъ быть названа только тогда, когда инкакими средствами возстановить жизнь невозможно, или когда всъ средства, какія только существують въ природъ, какія только могутъ быть открыты человъческимъ родомъ, были уже употреблены. Не нужно думать, чтобы мы надъялись на открытіе какой-либо силы спеціально для этого назначенной; мы полагаемъ, что обращеніе слъпой силы природы въ сознательную и есть это средство. Смертность есть индуктивный выводъ; она значитъ, что мы сыны множества умершихъ отцовъ; но какъ бы ни было велико количество умершихъ, оно не можетъ дать основаніе къ безусловному признанію смерти, такъ какъ это было-бы отреченіемъ отъ сыновняго долга, отъ сыновства. Смерть есть свойство, состояніе, обусловленное причинами, но не качество, безъ коего человъкъ перестаеть быть тъмъ, что онъ есть и чвиъ долженъ быть. Увеличивающееся количество умершихъ отцовъ не уменьшаетъ, а увеличиваетъ сыновній долгъ. Для нашего притупившагося чувства непонятно, какая аномалія, какая безиравственность, заключается въ выраженіи "сыны умершихъ отдовъ», т. е. сыны, живущіе по смерти отцовъ, какъ будто ничего особеннаго, ничего ужаснаго не произошло! Нравственное противоръчіе "живущихъ сыновъ" и "отдовъ умершихъ" можетъ разръшиться только долгомъ всеобщаго воскрешенія.

Итакъ, мы столь же мало знаемъ сущность смерти, дъйствительную смерть, какъ и дъйствительную жизнь, но ограничивая себя знаніемъ только явленій жизни, мы суживаемъ свою дъятельность, не признавая же за собой гордаго права ръшить дъйствительность смерти, мы расширяемъ нашу

дъятельность, становимся исполнителями воли Божіей и орудіями Христа въ дълъ всеобщаго воскрешенія. Легковърное отношеніе къ разсматриваемому явленію мысляціаго класса, это философское суезтріє, никакъ не можетъ быть отнесено къ числу невинныхъ. Когда дъло идеть о безсмертін души, мыслящіе люди становятся недовърчивыми, требують строгихъ доказательствъ; почему же, когда дъло коснется смерти, философы впадають въ ребяческое суевърје и легковърје и тъмъ суживають область дъятельности? Гніеніе считается при этомъ такимъ признакомъ, который не допускаетъ уже дальнъйшихъ опытовъ. Приходится однако напомнить кому слъдуетъ, что гніеніе не сверхъестественное явленіе, и самое разсъяще частицъ не можетъ выступить за предълы конечнаго пространства; что организмъ-машина, и что сознаніе относится къ нему, какъ желчь къ печени; соберите машину и сознаніе возвратится къ ней! Ваши собственныя слова обязывають же васъ, наконецъ, къ дълу. Можетъ быть, впрочемъ, что воскрешени не должно быть, потому что-«умирать значить отдавать послёдній долгь природё» (это исевдонатурализмъ), но выраженіе это, очевидно, не точное; во 1 хъ, смерть есть банкротство, конфискація, а не свободное возвращеніе долга; во 2 хъ, признавать долгъ природъ, т. е. подчиняться природъ, явное нарушение первыхъ двухъ заповъдей-«Умирать и платить налогъ всъмъ должно»; сколько грубъйшаго эгоизма въ этомъ выраженіи американскаго міщанина Вашингтона; если налогъ, это служение обществу, приравнивается къ смерти, то не значитъ ли это, что за жизнь признается только существованіе для узкой, личной выгоды? Такая постановка вопроса о смерти обязываетъ насъ превратить усыпальницы, гдъ царствуетъ пассивное ожиданіе (не оживетъ ли мертвецъ самъ?), и самыя могилы въ предметъ изследованія и деятельности.

Мѣры же предосторожности, кои должны быть приняты при такихъ опасныхъ изслёдованіяхъ, требующихъ героизма, также какъ и изслёдованія небесныхъ пространствъ, не должны мѣшать намъ исполнять нашъ долгъ воскрешенія и требованія, изъ него вытекающія; ибо если бы забота наша была лишь о томъ, какъ бы не заразиться, то пришлось бы всёхъ больныхъ бросить на произволъ судьбы, потому что теперь почти доказано (насколько наука, вообще, въ силахъ доказать что-либо), что всякая бользнь заразительна и пребываніе съ больнымъ, если и полезно для больного, то во всякомъ случат вредно для здороваго. Для родовой общины такая двятельность будеть наиболье сообразною съ самимъ ея опредъленіемъ родовой, сыновней. Такимъ образомъ, мы совершенно лищены способности, желательной для пессимистовь, доказать действительность смерти, т. е. невозможность воскрешенія. Смерть есть явленіе внѣшнее для насъ, а потому и можетъ быть познаваема лишь индуктивно, тогда какъ воскрешение есть естественный всей природъ нашей отвътъ на это чуждое намъ явленіе. Смерть относительно нашихъ умершихъ есть фактъ въ вышеозначенныхъ предълахъ, т. е. въ предълахъ разложенія, разсъякія праха, но это не конецъ; относительно же насъ, живущихъ сыновъ, смертность есть лишь наведеніе. То же самое орудіе, которое, по проекту Каразина, назначено для управленія атмосферными явленіями, не можеть ли послужить и для регулированія зародышами, плавающими въ атмосферь, или озонируя кислородь воздуха, если только онь можеть такимь образомь озонироваться, или производя какое либо иное двйствіе? Какъ вообще естественная наука, такъ и приложеніе ея, медицина, должна отъ кабинетныхь, аптечно-терапевтическихь опытовь, производимыхь въ области больнично-клинической, перейти къ употребленію теллуро солярной и психо-физіологической силы, регулируемой знаніемь, должна перейти къ уничтоженію бользненности вообще, а не ограничиваться только леченіемь отдъльныхъ лицъ. Не можетъ ли также орудіе, указанное Каразинымь, быть употреблено для прямого дъйствія на трупы въ видахъ изслъдованія и даже, быть можеть, оживленія, и не будеть ли это первымъ шагомъ по пути къ воскрешенію.

Настоящее время едва ли не самое критическое; предстоитъ рѣшить основной вопросъ: выдълившіетя-ли изъ общины дояжны возвратиться нее, или же община должна разруниться? Въ послъднемъ случав судьба наша извъстна; настоящее Запада есть наше будущее, точно также какъ настоящее Китая есть будущее Запада; и на Западъ, какъ нынъ на дальнемь ВостокЪ, «вещь» будетъ все, а человъкъ личто; иначе сказатъ, -- совершенное упичтоженіе всякаго дов'єрія и любви между людьми; различіе будеть состоять только разив въ томъ, что на Западв, будеть двлаться тоже съ отцами, что въ Китав двлають съ двтьми. Въ случав разрушенія общины, подражать, а не думать, будеть нашимъ уд'вломъ, нашимъ девизомъ. Если же выдълившіеся изъ общины возвратятся въ нее, то намъ предстоитъ большой, вполнъ самостоятельный трудъ. Тъ, которые возвратятся, составляють по преимуществу интеллигенцію и потому на ихъ обязанности будеть лежать внести въ общино земледъльческій трудъ тѣ изслѣдованія, которыя поведутъ къ разрѣшенію вопросовъ продовольственнаго и санитарнаго во всеобщее воскрешеніе; интеллигенція должна будетъ принять на себя трудъ, подвигъ всяческихъ изследованій, и вмёсть на ней же будеть лежать обязанность руководить, быть наставникомъ, учителемъ, въ дълъ изслъдованій, всъхъ сочленовъ общины земледъльцевъ, будетъ лежать обязанность сдълаться служилымъ сословіемъ наравнѣ съ крестьянами (помъщики и крестьяне). Такъ, помъщики, долгъ которыхъ быть агрономами и, конечно, не въ смыслѣ увеличенія дохода, получаемаго отъ земли, но въ видахъ обезпеченія урожая, въ видахъ того, чтобы земледѣліс, производимое на-авось, обратилось бы въ такое, при которомъ ожидаемый результать не могь бы обманывать, помъщики должны будуть регулировать земледъліе или посредствомъ способа Каразина, или же инымъ какимъ либо образомъ. Вмъстъ съ тъмъ на нихъ же лежитъ обязанность привлечь къ участію въ управленіи земледівліємъ, — и не въ качествів лишь слітых орудій, — но къ участію сознательному, ихъ сочленовъ по общинів, крестьянь, слідовательно, сділаться учителями ихъ въ этомъ ділів, органами естествознанія въ своей містности. Подобнымъ образомъ, какъ поміщики стоять къ продовольственному вопросу, медики стануть къ санитарному, землеміры будуть містными органами астрономіи и т. д. Такимъ образомъ, всів виды знанія получатъ священное значеніе и участіє въ ділів всеобщаго воскрешенія, въ ділів литургій; пріобрітеть великое, общирное значеніе и священство, въ противоположность протестантству и католицизму, такъ какъ при этомъ представители всівхъ знаній, все учительство, будетъ и священствомъ, т. е. это будетъ не простымъ уже учительствомъ, въ которое протестанты обращаютъ и самихъ священниковъ; это не будетъ также и такимъ священствомъ, которое становится посредникомъ между Богомъ и людьми; это священство будетъ не отдалять вітрующихъ отъ Христова цітла, а посвящать ихъ въ него.

При такихъ учителяхъ какова должна быть наша школа, чъмъ она будетъ отличаться отъ нъмецкой и вообще запидно европейской, которая, давая естественныя объясненія, вмісто миническихь, въ виді популярныхь разсказовъ, имъетъ цълью привести учащихся къ върованно, что природа есть слѣпая сила и что повиновеніе разумнаго существа слѣпой силѣ есть нашъ долгъ? Авторитетъ какого бы то ни было разумнаго существа, даже авторитетъ всего человъческаго рода, говорятъ намъ, можно, и даже должно отвергать; но слъпия сила природы – святыня! (Къ чести нынъшнихъ учителей нужно однако сказать, что они, закръпощая человъка природъ, пропов'вдуя язычество, сами не дають себ'в яснаго отчета о дівлів, коему служать). Въ нашей же школт не можеть быть антагонизма между втрой и наукой, какъ это теперь. Впрочемъ, образование, вносимое современною школою, есть также въра, или правильнъе суевъріе, ибо не только учащіеся, но и сами учашіе, если они не спеціалисты-астрономы, приняли на въру ученіе Коперника, наглядно же и сами учащіе незнакомы съ движеніями небесныхъ тълъ, и въ этомъ отнашеніи они не ръдко стоятъ даже ниже сельскихъ ребятишекъ, своихъ учениковъ. Нъмецкимъ педагогамъ точно не нравится вертикальное положение человъка, возможность обращать взоры къ небу; они дъйствуютъ какъ разъ въ противоположность тому направленію, которое заставило челов'вка принять его настоящее, вертикальное положеніе; они употребляють всевозможныя усилія, чтобы отвратить его отъ неба и помъстить въ изобрътенные и созданные Фребелемъ міры, эти мизерныя каюты. Отсюда и ихъ вражда къ въръ. Итакъ въ нашей школъ не будетъ антагонизма между наукой и върой. Законъ Божій есть требованіе, выраженное въ сумволь Христовомъ (какъ есть сумволъ апостольскій, Никейско-Цареградскій, такъ, можно сказать, есть и Самого Христа),-«шедше убо научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца, Сына и Св. Духа», («крестяще», т. е. очищая отъ гръха, въ наказаніе за который явилась смерть); это требованіе много-единства или всъ-единства, т. е. такого прочнаго союза, при которомъ никакая вившияя сила, хотя бы то была и сама слвпая сила всей природы. не могла бы исхитить даже единаго изъ среды насъ, требованіе такого союза, при которомъ не было бы и внутри стремленія удаляться, разойтись, а вмівстів съ тівмъ не было бы и ни малівішаго припужденія, насилія, удерживающаго въ союзв. Очевидно, что этотъ законъ, требующій такой заботы другь о другь, такой охраны каждаго всъми другими, постоянно нарушается. Есть какая-то сила систематически, послёдовательно похищающая, наносящая намъ утраты, такъ что нѣкоторые считають дѣйствіе ея закономъ, и закономъ неизбъжнымъ, и творятъ себъ изъ него кумиръ. Мы же не имъемъ права признать законность этого явленія послѣ побѣды Христа надъ смертью; мы должны слѣдить за этой силой, наблюдать ее, воспольвоваться ею самою для возвращенія нашихъ утрать, Сила эта-природа Такимъ образомъ въ нашей школъ нътъ другого закона, кром'в Божія, а между тівмъ изъ преподаванія не исключается ни одна наука, даже естественная; напротивъ наща школа снабжена даже вышкою для того, чтобы преподаван в было наглядно, при чемъ наглядность будетъ пріобрѣтаема не путемъ показыванія со стороны наставника, а участіємъ самихъ учениковъ въ наблюденій явленій небеснаго свода; эта наглядность и создастъ цёльность воззрёнія. Закрывъ отъ себя небо, нынъшняя (городская) школа можеть быть уподоблена каютъ, въ которой пассажиры остаются во все время перевода чрезъ океанъ. Наше же образованіе можетъ быть уподоблено выходу на палубу. Нужно сознать движеніе земли, принять, такъ сказать, участіє въ космической жизни, что совершенно противоположно участію въ рывочно-гражданской жизни; частое пребываніе на палуб'в (т. е. на вышк'в) дасть учащемуся почувствовать себя пловцомъ, то проръзывающимъ своимъ движеніемъ на земномъ корабль хвосты кометь и осыпаемымь цёлымь ливнемь падающихь звёздь, то плывущимъ чрезъ пустыни неба, гдъ лишь изръдка упадетъ нъсколько капель космической матеріи или пыли. Только совскупными наблюденіями со вськъ вышекъ можетъ быть изучена эта масса мельчайшихъ планетокъ, им'вющихъ, быть можетъ, гораздо большее значение въ жизни солнечной системы, чъмъ самыя большія планеты. Но не вдругь можно достигнуть сознанія движенія земли; нужно изучить ту науку, которая впераме открыта пастухами Месопатаміи и другихъ равшинъ. На вышкѣ же можно ознакомиться и съ положеніемъ, которое мы занимаемъ на нашей земной горъ. Высоко стоящая звъздочка (полярная) показываетъ, что недалско то мъсто, гдъ стоитъ она надъ самой головой, т. е. недалеко вершина нашей земной горы, полюсь, а вмѣстѣ и поучаеть, къ чему обязываеть насъ пребываніе на суровыхъ высотахъ.

При обращеніи народнаго міровоззрѣнія, (которое Памиръ признавало кровлею міра, а Меру, которая своєю вершиною, достигаетъ неба, осью міра) въ Колумбо-Коперниканское сама земля будетъ соединеніемъ двухъ Меру, у которыхъ вершинами будутъ полюсы, а экваторъ будетъ общимъ основаніемъ, подошвою этихъ соединенныхъ Меру. Земной шаръ и есть

земная гора, дъйствительная Меру нашихъ предковъ. Только восходя на вышки, эти мирныя сторожи, составляющія центръ и основу всёхъ острожковъ и Кремлей и служившія прежде сторожевыми башнями, а потомъ обратившіяся только въ колокольни, мы сознаемъ себя на горъ предковъ Меру, сознаемъ себя продолжателями мысли предковъ. Называя себя сынами, мы дожны назвать и наше материковое полущаріє Меру или же Памиромъ, если вершину, или полюсъ, назовемъ Меру. Такое названіе будетъ лишь возстановленіемъ порваннаго преданія, ибо первоначальные Кремли (какъ Вавилонъ, Экбатана, даже Герусалимъ съ горою Моріа) были памятниками Эдема, или Памира. Но земля тогда только будеть дъйствительно Меру и Памиромъ, или Эдемомъ, когда все человъчество будетъ родомъ; тогда и географія будеть родинов'яв'ніемь, и такь называемая всеобщая исторія станеть отечественною или праотечественною. - Мы забыли о происхожденій, значеній, и назначеній Кремлей (соединительныхъ центровъ), мы забыли, что Кремль есть, или ставится, въ Памиро-мЪсто, т. е. вмъсто могилы праотца съ воздвигнутымъ надъ этою могилою храмомъ обсерваторією, которые (т. е. храмы и обсерваторія) у насъ отділились одни отъ другихъ; назначеніе же Кремля состоить въ возстановленіи Эдема, потеряннаго нами рая, не въ смыслъ висячихъ садовъ (какъ въ Вавилонъ), а въ видахъ соединенія всёхъ сыновъ въ храмё съ обсерваторією для воскрешенія отцовъ.

Вышка также необходима для религознаго, какъ и для научнаго воспитанія; здёсь очень можеть быть указано, что эти самыя, наблюдаемыя съ вышки, эвъзды назначены не для того, чтобы служить и поклоняться имъ, но что они большею частію также земли, также соединеніе двухъ Меру, назначенныя для распространенія области нашего труда. Вся земля наша мала и ничтожна и мы должны искать средствъ къ жизни въ иныхъ мірахъ; земля же, этотъ прахъ предковъ нашихъ, должна быть возвращена тъмъ, кому принадлежала, (Для насъ, воспитанныхъ въ каютахъ дикою покажется мысль считать землю только исходнымъ пунктомъ, а цёлое мірозданіе поприщемъ нашей д'вятельности). Все естествознаніе при такомъ изученій должно представиться единымъ, цъльнымъ, небеснымъ; небесная механика, небесная физика и такая же химія, ботаника, -- наука о солнечныхъ лучахъ въ формъ растеній, а что всего важнъе, сама географія есть наука о небольшой небесной забэдочкъ. Подобное свъдъніе сообщала и нъмецкая школа, но она никогда не проводила его въ жизнь, не ставила его существеннымъ интересомъ человъчества. Нынъшнее міровозэръніе вовсе не имъетъ въ основъ своей системы Коперника; по этой системъ всъ тъла подобны землъ и находятся лишь въ разныхъ фазахъ развитія; этимъ и опредъляется наша задача сдълать всь земли небесными, т. е. управляемыми сознаніемъ и волею. Мы должны быть небесными механиками, небесными физиками и проч. Когда весь міръ, оставленный, вследствіе паденія человека, своей слепоть, будеть управляться сознаніемь, тогда все будетъ духовно, оставаясь и тълеснымъ, все будетъ небесами, оставаясь и землями. Поомышленность и торговля, вся эта мелочь которою такъ гордится современный человъкъ, которую онъ собираеть со всвут концовъ земли полъ неподходящимъ названіемъ «Всемірныхъ (выставокъ)» и которая держитъ полъ гнетомъ человѣческую мысль и дѣятельность, самые даже физическіе кабинеты и лабораторіи, — все это лишь «дътская» науки. Какъ мысль сама по себъ не пъщаетъ никакихъ вопросовъ такъ и кабинетные опыты не ръшаютъ ихъ. Вопросъ о движени земяи тогда только разръшится, когда человъчество слъдается изъ вразднаго пассажира прислугою, экипажемъ этого, какъ выше сказано, неизвъстно еще какою силою приводимаго оъ движение корабля - земного шара. Когда этотъ вопросъ будетъ разръщенъ, тогда впервые въ небесномъ про-Странствъ явится звъзда, или планета, управляемая сознаніемъ и волею. Но не въ этомъ одномъ мысль Коперника должна найти свое приложение, если только есть единство между мыслью и дёйствіемъ, разумомъ и волею. Противоръчје между вибшними чувствами и мыслью должно же побуждать насъ къ выходу изъ этого противоръчія. Если геоцентрическая точка эрънія ложна, мы должны стать на геліоцентрическую. Пока земля считалась центромъ, мы могли быть спокойными эрителями, принимая кажущееся за дъйствительное, истинное; но какъ только исчезло это убъждение, центральное положеніе мыслящаго существа стало цілью, проектомъ. По отношенію къ осуществленію его получають значеніе такіе сдои, группы человѣчества, которые при прежней формъ жизни находились въ преэръни, крестьяне-пахари им'ьютъ наибольшее значение въ дълъ небескомъ: для банкировъ же и фабрикантовъ нътъ мъста въ міровой, небесной дъятельности. Для села менте препятствій сдълаться гражданиномъ вселенной; Лондоны же и Парижи изъ первыхъ дълаются послъдними. Искусственность городской жизни и все эло, связанное съ нею, не разъ вызывали протесты противъ себя, приглашавшіе возвратиться къ дикой жизни, а не къ небесной; звали подчиниться природъ, отказаться отъ мысли, (ибо мыслящее существо есть развращенное животное, какъ увърялъ Руссо), а не внести ее въ природу; объщали тихую идиллію, жизнь легкую, покойную, а между тъмъ, нуженъ тяжелый трудъ во благо всего человъчества, и не живущаго только поколънія, а дъйствительно всего человъчества, въ совокупности всёхъ прошедшихъ поколёній,

Предъ лицомъ космической силы умолкаютъ всѣ интересы личные, сословные, народные, одинъ только интересъ не забывается, интересъ общій всѣмъ людямъ, т. е. всѣмъ смертнымъ... Не трудно рѣшить, когда народъ стоялъ умственно выше, міровозэрѣніе его было шире, тогда ли, когда онъ создавалъ былины, религіозный эпосъ, обнимавшій цѣлый міръ, какъ единое цѣлое, когда признавалъ въ огнѣ (въ Сварожичѣ), въ вѣтрахъ, во всѣхъ земныхъ явленіяхъ, въ самомъ себѣ дѣйствіе солнечной силы, т. е. имѣлъ тотъ самый взглядъ, къ коему приближается нынѣшняя наука; или же, когда фабричная жизнь оторвала его отъ сельской и обратила отъ единаго, всеобъемлющаго вопроса о смерти къ мелочнымъ вопросамъ цивилизацій, если даже мы примемъ цивилизацію въ самомъ общирномъ смыслъ? Какъ пусты и жалки всъ эти вопросы о гарантіяхъ одной части на рода противъ другой, всъ эти declarations des droits, т. е. объявление всеобщей войны. Истинное образование имбетъ въ виду обратить человъ ка отъ всёхъ этихъ сваръ, (только усиливаемыхъ грамотностью, знаніемъ ариометики и досугомъ, даваемымъ замъною рукъ машинами), къ общему труду; ибо только тогда человѣкъ будетъ образованъ, когда не только небо будетъ кормить его, но и солнечная сила, проведенная во всъ хижины, явится тамъ въ видъ очага, домашнего солнца, освъщающаго, согръвающаго и созидающаго тълесный организмъ его; тогда даже женскій, сельскій трудъ возвысится до знанія міровыхъ, теллуро-солярныхъ процессовъ; кесмогоническій эпосъ будетъ переходить тогда отъ словъ къ дълу и къ дълу такому же широкому, какъ и эпическия поэма; точно также и былинный историческій эпось получить тогда новое поприще; не развлекаемый мануфактурными игрушками, народъ во всёхъ своихъ слояхъ почувствуетъ Тогда единство.

Не для языческаго удивленія предъ красотою и величіємъ космоса всходили мы на вышку; нътъ, здъсь должно быть сознано, что громадное пространство, отдълющее нашу сравнительно небольшую обитель отъ другихъ міровъ, также какъ и слъпое, фатальное движение нашей планеты обусловливаютъ смъну поколъній, т. е. наши утраты. Здъсь же должно быть сознано, что и сама космическая сила безсильна противъ смерти, потому что не имфетъ о себъ ни сознавія, ни чувства; но что эта космическая сила въ насъ, въ человъкъ, начинаетъ сознавать себя и чувствовать, и, конечно, это сознаніе обязывають человіка, такъ какъ всякій человъкъ есть сынъ, и эта обязанность есть долгь воскрешенія. Вышка сама по себъ не могла бы, конечно, настроить души такъ, чтобы мірозданіе возбудило въ насъ вопрось о возсозданій, чтобы космось сталь вопросомъ о воскрешения. Учаннеся подготовляются къ этому въ школъ Закономъ Божіимъ; Законъ же Божій, выраженный въ образъ Тріединаго Бога, или въ заповъди о воскрешеніи, раскрывается въ сознаніи учащихся литургією по преимуществу и храмомъ, который есть тоже литургія только не въ дъйствіи; и самое всеобщее воскрещеніе есть литургія, только литургія вибхрамовая, вижхрамовое пресуществленіе. — вибхрамовое и не таинственное, а явное, дъйствительное. (Школа перестаетъ быть подобіемъ человъка, подобіємъ существа къ небу обращеннаго, когда не имъетъ вышки). Литургія, или общественное служеніе - въ смысл'є всечелов'ї ческаго служенія, а также и храмъ объединяють всю общину, или приходъ, въ единой мысли, въ общемъ чувствъ и совокупной дъятельности. Отвлекая общину отъ заботъ и полеченій объ исключительно личныхъ интересахъ, о нуждахъ чисто искусственныхъ, которыя главнымъ образомъ и тяготъютъ надъ людьми, занятыми торгово-промышленнымъ дёломъ, и направляя ее къ дълу міровому, къ разрішенію основных двухъ вопросовъ, продовольственнаго и санитарнаго, къ которымъ такъ легко сводятся всв занятія

земледъльцевъ, литургія даже матеріально возвышаетъ человъка надъ землею «горе». Если литургія въ настоящее время не вполнъ соотвътствуетъ своему названію или значенію, служенія общему д'влу, то только потому, что въ жизни мы выказываемся не тъми люльми, какими являемся въ молитећ. Въ модитећ мы возвышаемся, повидимому, до скорби объ общихъ бъдствіяхъ, удручающихъ человъческій родъ, дъятельность же наша ограничивается такими интересами, что, называя ихъ нашими личными, мы даемъ оскорбительное опревъление и нашей личности, и личности вообще, Какъ же можеть быть разръщено это раздвоение между молитвою и жизнью? Разсматривая литургію, какъ строительницу церкви, мы видимъ что она при обращении минутнаго настроенія въпрочное единство, или церковь, встръчаетъ препятствія въ самыхъ занятіяхъ и образъ жизни христіанъ. Дъйствительно, занятія, состоянія или сословія дають особый складь мысли и чувству и, такимъ образомъ, внутренно раздъляютъ людей; а заня. тія ніткоторыхъ находятся даже въ полномъ противорічни съдівломъ церкви и дълаютъ невозможнымъ внутреннее общеніе. Это прискорбное раздвоеніе, весьма понятное при разділеній интересовъ, не оставляєть людей и въ самой церкви. Купецъ, фабрикантъ могутъ, конечно, отрываться минутно отъ своихъ заботъ и попечени, могутъ, слъдовательно, и съ крестьянами быть въ одной церкви; но могутъ ли они быть съ ними и одною церковью, т. е. находиться съ ними не въ минутномъ только, а постоянномъ единени? тъмъ болъе, что торгово-мануфактурная промышленность, не ставя себъ задачею обращеніе гніющихъ веществъ въ живыя и здоровыя твла, твмъ сарымъ отказывается отъ литургіи, которая имбетъ свое начало въ земледъли и концомъ которой будетъ возвращение гниощихъ веществъ въ тъ именно тъла, которымъ они принадлежали. Торгово-мануфактурная промышленность не только не ставить себъ задачею разръшенія продвольственно-санитарнаго вопроса, что составляеть сущность земледълія и литургіи, но она дъйствуєть прямо въ противоположномъ разръшенію этого вопроса смыслѣ, т. е. она есть обращеніе живого въ мертвое. Единеніе между торгово-промышленнымъ классомъ и земледѣльцами состоится, когда торгово промышленная двятельность сдвлается зимнимъ промысломъ сельскихъ общинъ, тогда не будетъ противоположности интересовъ, и ныявшніе особые классы людей, посвящающихъ себя исключительно — одни земледълю, а другіе — торгово-промышленной дъятельности составять тогна единую церковь. Способствовать такому обединеню составляеть долгъ торгово-промышленнаго класса, который, какъ и помфицики, долженъ сдълаться учителемъ народа техники различныхъ промышленно-ремесленныхъ занятій и распредъленія ихъ согласно съ мъстными условіями, которыя людямъ этого класса должны быть лучше, чёмъ кому-либо, извёстны, Не могутъ же эти люди не сознавать сказаннаго раздвоенія ихъ съ другими людьми, и подъ вліяніємъ настроенія, производимаго на нихъ литургіею, не могуть же они не искать выхода изъ этого раздвоенія; ибо литургія своєю художественною стороною не можетъ не производить впе-

durage

чатлѣнія даже на невѣрующихъ!

Если для върующихъ литургія—божественное служеніе, то для невърующихъ она —художественное воспитаніе, и какъ для тъхъ, такъ и для другихъ, она имъетъ одинаково священный характеръ по важности вопросовъ продовольственнаго и сенитарнаго, входящихъ въ евхаристію. Что для върующихъ тъло и кровь Христовы, то для невърующихъ хлъбъ и вино, или только сумволъ тъла и крови Христовой, но какъ для тъхъ, такъ и для другихъ—глубокая тайпа, въ разръшеніи коей и состоитъ наша задача. Объединеніе народовъ произойдеть въ общемъ дълъ, въ литургіи, приготовляющей транезу всъмъ (вопросъ продовольственный) для исцъленія души и тъла всъхъ (вопросъ санитарный), и эта всъмъ человъчествомъ совершаемая литургія будетъ молитвою, переходящею въ дъйствіе; мысленнымъ воспоминаніемъ, переходящимъ въ дъйствительность; престоломъ этой литургіи будетъ вся земля, какъ прахъ умершихъ, «силы небесныя», —свътъ, теплота, — будутъ видимо (а не тапнственно) служить для обращенія праха въ тъло и кровь умершихъ.

Во всякомъ случав, найдутъ-ли люди торгово-промышленнаго класса разръшение вышеозначеннаго раздвоенія или нвтъ, но несомивно, что долгь требуетъ отъ нихъ такого разръшенія. Но кромѣ долга нужно принять во вниманіе и самое величіе вопросовъ санитарнаго и продовольственнаго, какъ составнихъ частей общаго вопроса о воскрешеніи, а также должно обратить вниманіе и на бъдствія, кои необходимо должны произойти отъ пренебреженія этими вопросами.

Надъ разрѣшеніемъ вопроса о выходѣ изъ вышеозначеннаго раздвоенія работають также и науки экономическія, которыя могуть быть наэваны отрицательными или переходными, какъ объ этомъ будетъ сказано ниже. При обращеніи промышленности въ побочное, зимнее занятіс при земледівліи, самый характеръ производства изм'єнится; продукты не будуть им'єть такой красивой внъшности, какъ теперь, за то выиграють въ прочности и, конечно, найдутъ сбытъ у тъхъ, которые сущность предпочитаютъ красивой вибиности, т. с. у крестьянъ всбхъ странъ. Вмъстъ съ тъмъ не будеть той измѣнчивости, какъ теперь, не будеть моды; промышленность и каниталъ займутъ свое надлежащее мъсто, т. е. не первое, а послъднее, ибо назначение ихъ не расти, а умаляться по мъръ того, какъ земледълје, управляя метеорическими процессами земли, будетъ все глубже входить въ жизнь растительную, усвоять себв растительные процессы, пользоваться созидающею силою живого организма, чтобы самому себътфаори. ковать всю свою тёлесную оболочку со всёми органами, кои дёлали бы ненужными искусственные покровы и орудія т. е. всю мануфактурно-промышленную дъятельность.

Литургія можеть дать такое широкое и глубокое образованіс, какого не можеть дать никогда наука, если останется при своей отвлеченности. Литургія, обнимая своими молитвами постоянныя нужды человъка, не останется равнодушною и къ великимъ вопросамъ дня. Конечно, въ этомъ по-

слъднемъ случаъ многое зависитъ отъ жизненности и чуткости къ этимъ вопросамъ самихъ служителей церкви.

Въ августъ 1877 года, когда мы переживали страшныя минуты въ ожиданій изв'єстій съ Шипки, гд'є р'єшалась судьба болгаръ и всего Славянскаго плежени, мы не слыхали особенных молитвъ объ этомъ именно мъстъ, о Шинкинскихъ стояльцахъ или страдальцахъ, за весь родъ Славянскій и даже за тёхъ, противъ кого они, повидимому, боролись, такъ что молитва церкви оставалась бы все таки вселенскою, хотя видимо она и приносилась бы лишь за часть роди человъческого, (не переставала бы быть канолическою). Если бы наше духовенство, тотчасъ по получени извъстій о нападеніи цълой арміи на горсть нашихъ воиновъ, созвало бы народъ и, пояснивъ ему потрясающую важность этой минуты, пригласило бы помолиться, такая минута не забылась бы никогда, вся Русь молилась бы, какъ одинъ человъкъ, а народъ, молящійся какъ одинъ человъкъ, будетъ и дъйствовать какъ одинъ человъкъ. Такіе случаи не часто повторяются въ жизни народовъ, (въ дълъ же объединенія они имъютъ большую важность), а молитвенное участіе народа въ текущихъ событіяхъ должно быть постояннымъ; и въ ныпѣшнемъ (1878) году, когда уже не на Балканскихъ проходахъ, не у Плевны, а на Берлинскомъ Събодъ ръщается просъ о бытіи славянскаго племени, молитвенныя пожеланія могли бы дать твердость и Берлинскимъ нашимъ стояльцамъ.

Нужно однако твердо стоять на высотъ всеобщаго долга, чтобы церковь не сдълалась поприщемъ политическихъ агитацій.

Литургія, предполагая предварительное оглашеніе, или школу, возводитъ насъ на «Божественную стражу» и заставляетъ мысленно совершить утренній обходъ всьхъ предвловъ Русско-Славянской земли. Обращая взоры къ Востоку, мы видимъ «Дальній Западъ», откуда долегали до насъ случайные голоса объ единеніи, но пропасть большая, чёмъ самъ Великій Океанъ, отдъляетъ насъ отъ заатлантическихъ друзей. Сочувственно остановившись на зарождающейся Японской церкви, пожелавъ, чтобы Японія сдълалась мостомъ для православія ко всему «Дальнему Востоку», мы съ глубокимъ вэдохомъ за свое безсиліе отведемъ глаза отъ безотрадной картины Китая и Индіи. Вспомнивъ о монгольскомъ ист и вообще о нашествій дикихъ кочевниковъ, отодвинутыхъ и стрегомыхъ на всемъ пространствъ отъеликаго Океана до Каспія, по необращенныхъ еще къ мирной жизни, мы отнесемъ вопросъ о монгольскомъ игћ, о нашествіяхъ Гунновъ и друг., къ вопросамъ еще не ръщеннымъ и не будемъ равнодущны къ тъмъ, кои стерегутъ эту линію и отодвигають ее все далѣе. А если представимъ себъ, что Англія, погубивъ Китай и снабдивъ оружіемъ кочезниковъ, можетъ открыть новую эпоху нашествій, то поймемъ, что мы дъйствительно стоимъ на народовержущемъ вулканъ. Англичане и тогда, конечно, будутъ говорить объ Европейскихъ интересахъ и общечеловъческомъ благъ и имъ будутъ върить даже у насъ. Взглянувъ на ненадежную Персію (хотя все должно бы было располагать ее къ прочному союзу съ нами) мы открываемъ въ одинъ изъ утреннихъ обходовъ страшное, или, лучше сказать, рфшительное явленіє: Англія, до сихъ поръ охватывавшая насъ со всъхъ сторонъ, но нигдъ непосредственно не соприкасавщаяся съ нами, внезаппо оказывается у самыхъ границъ нашихъ, замънивъ собою слабую Турцію и войдя въ непосредственную связь съ другимъ угнетателемъ Славянъ, съ другою Турцією, посящею только христіанское имя, съ Австро-Венгрією или Венгро-Австрією. Вотъ мы достигли того великаго момента, когда двъ силы земного шара, океаническая и континентальная, выступили другъ противъ друга. Всѣ прочіе могутъ быть только нейтральными маклерами или союзниками той или другой изъ этихъ силъ. Но мы не будемъ продолжать этого обзора, потому что все совершающееся въ мірћ, все, о чемъ было говорено выше, можетъ и должно быть предметомъ общей молитвы; и церковь къ неизмѣнной части литургіи, чтобы войти въ живую связь съ составляющими ее членами, необходимо должна присоединить молитвы о вопросахъ дня, которые имфють теперь убфжище въ гаветахъ, и тогда чтеніе гаветъ, изъ празднаго любопытства, политиканства, обратится въ нъчто священное, а молитвенный обзоръ, который ежедневно дёлается въ церкви, будетъ руководящимъ, онъ поможетъ върующимъ, проникшимся долгомъ воскрешенія, дать надлежащее значеніе каждому событію, понять къ чему оно должно ихъ побуждать, обязывать, какъ они должны имъ воспользоваться для достиженія ціли, выраженной двумя словами эктеніи: «о соединеній всъхъ».

Непосредственное соприкосновеніе двухъ силъ, океанической и континентальной, можетъ разрѣшиться или въ постоянную борьбу, нескочаемую рѣзню, болѣе свирѣпую и обширную, чѣмъ до сихъ поръ съ магометанствомъ (можно сказать во вселенскую борьбу); или же весь міръ изъ поля битвы обратится въ одинъ храмъ и вся исторія будетъ общимъ служеніемъ, литургіею.

Пока центромъ стремленій всёхъ народовъ служитъ Индія, немыслима постановка продовольственно-санитарнаго вопроса, какъ общечеловѣческаго священнаго дѣла литургіи, потому что, пока существуетъ означенное стремленіе, земледѣліе и гигіена останутся спеціальными занятіями, отдѣльными одна отъ другой профессіями, изъ когорыхъ 1-е будетъ служить для добыванія сырыхъ продуктовъ, предметовъ наслажденій для города; а 2-я будетъ давать только облегченіе отъ страданій, только нѣкоторое ил улучшеніе гигіеническихъ условій; при существованіи такого стремленія земледѣліе и гигіена не сдѣлаются однимъ занятіемъ, обращающимъ всѣ науки въ искусство полнаго обезпеченія существованія и совершеннаго избавленія отъ болѣзней. А между тѣмъ земледѣліе, обращающее гниль въ растительное и животное вещество, есть естественное гигіеническое средство, тогда какъ городская гигіена есть лишь средство искусственное, палліативное.

Стремленіе народовъ къ Индіи, сближая ихъ лишь внѣщне, (сближеніе, основанное на корысти, отравляетъ человѣческое общеніе, н<del>отому что</del> тор-

говое сближеніе есть профанація, искаженіе евхаристіи, т е. общенія, основаннаго на знаніи), въ санитарномъ отношеніи производитъ травматическія эпидемін и, какъ естественныя ихъ послѣдствія, другія заразы, которыя, въ силу удобствъ сообщенія еще усиливаются, распространяются. Это стремленіе, способствуя разд'яленію народов'я на сословія, производить профессіональныя бользни, а развивая городскую жизнь, не только устраняеть челов вчество отъ разръшения продовольственно-санитарнаго вопроса, но и создаеть самую антигигіеническую форму общественной жизни, потому что городъ антигигіениченъ по существу, онъ источникъ и разсадникъ болъзней, и если бы деревня чрезъ постоянный приливъ лучшей, чиствишей крови не возрождала его, онъ не могъ бы и существовать. Но городъ не только обновляется деревенскою кровью, но и снабжаетъ село своею, испорченною. Вопросъ въ томъ: какой изъ этихъ токовъ, городской ли, бользнетворный, или же сельскій, эдоровый, возьметь перевъсъ, допуская даже, что отношеніе сельскаго населенія къ геродскому не перейдеть принимаемой нівкоторыми гигіенистами нормы трехъ къ одному? Деревня совершенно не нуждалась бы въ искусственной гитенъ, если бы не подвергалась эксплуатаціи города, благодаря коей пользуется и тъснымъ пом'вщеніемъ и часто нездоровой пищей. Деревня была бы даже радикальнымъ средствомъ всеобщаго оздоровленія, если бы городъ своимъ знаніемъ помогь ей въ этомъ, вмъсто того, чтобы вынуждать ее обратить земледъліе въ способъ извлеченія наибольшаго дохода, наибольшаго истощенія земли. Лучшій медицинскій совіть, который можеть дать гигіена городу, городскому Западу и всему міру, если она не будетъ служанкою торговопромышленнаго направленія, это возвратиться въ село изъ городовъ, этихъ, по выраженію Руссо, очаговъ нравственной и физической заразы, но не съ цълью, конечно, подчиненія слъпой силь природы, а съ цълью обратить ее въ цълебную, животворную силу, въ орудіе исцъленія, оживленія. Гигіеническій вопросъ возникъ въ городахъ, потому что городъ антигигіениченъ по существу; болъзнями сопровождается фабричное производство, но и потребление приносить болбани, т. е. вся искусственная жизнь города болъзнетворна; конкурренція производить нравственныя боли; словомъ весь юридико-экономическій быть есть столько же нравственное искаженіе родового, какъ и здороваго сельскаго быта, въ натологическій городской. Вся исторія, какъ исторія цивилизаціи, искусственной культуры, (т. е. превращенія села въ городъ), есть уклоненіе отъ продозольственнаго вопроса и развитіе антигитіеническаго быта. Нынѣшнее политическое состояніе міра есть самое крайнее уклоненіе отъ гигіенически-продовольственной цъли. Самый союзъ Англіи и всего торгово-промышленнаго Запада съ фаталистическимъ Исламомъ и неземледъльческими кочевниками противъ земледъльческой Россіи есть борьба странъ, производящихъ болѣзни и непроизводящихъ хлѣба, противъ народа, вынужденнаго истощать землю и могущаго давать эдоровье, но дающаго пока только болбэни, какъ голодный тифъ И Т. П.

Если бы городъ передавалъ полямъ не только всю накопляемую имъ гниль, (чего однако нѣтъ) но даже и пыль и дымъ, то и тогда мануфактурный промыселъ, т. е. обращеніе живого вещества въ мертвое, а родственныхъ отпошеній (родового быта) въ болѣзненныя, торговыя (т. е. въ бытъ юридико-экономическій), а также уклоненіе отъ животворнаго дѣла села, дѣлали бы его антигигіеничнымъ и антихристіанскимъ Между тѣмъ городъ не только не возвращаетъ всей производимой имъ гнили полямъ, но, потверствуя фаталистическому Исламизму, поддерживаетъ вмѣстѣ съ тѣмъ чуму и другія болѣзни, такъ какъ Исламъ, означая буквально: "Везусловная покорность", въ данномъ случаѣ является покорностью чумъ, богохульно отожествляемой съ волею Божією.

Если при непосредственномъ соприкосновеній двухъ силъ, океанической и континентальной, весь міръ изъ поля битвы обратится въ единый храмъ, въ этомъ храмъ соединятся и торгово-промышленная Англія, и весь Западъ, ближній и дальній, (носящій тотъ же меркантильный характеръ), а также и земледъльческая Россія. Чтобы литургія могла объединить всъ эти народы въ единой мысли, единомъ чувствъ и дъйствји, нужно, чтобы съ ними совершилась перемъна или, правильнъе, раскаяніе въ измънъ и возвращение къ землед льческому единству, подобно тому возвращению, (соединенію съ земледібльческою общиною торгово промышленнаго класса), о которомъ говорилось выше, такъ что, приглашая эти народы соединиться съ нами на вечери любви, мы приглашаемъ ихъ быть нашими учителями. Отношеніе землед'єльческой Россіи къ Англіи и Западнымъ народамъ, такимъ образомъ, совершенно тоже, что и земледъльческой общины торгово-промышленному классу, Но пока не совершилось это объединеніе, мы, молясь о всеобщемъ соединени, можемъ, безъ нарущения каролическаго характера церкви, молиться и о христолюбивомъ крейсерствъ, если оно останется върнымъ своему долгу, о священныхъ путяхъ къ Памиру, къ могилъ праотца, и къ другимъ прародинамъ, такъ какъ эти пути, -вмъстъ съ тъмъ и средства къ освобожденію Китая и Индіи; мы можемъ молиться и вообще о встхъ средствахъ къ обезопасению отъ Англіи и къ обращенію ея на путь всеобщаго долга.

Но въ Англіи, несомнізнно, много великодущных элементовъ, много личностей, способныхъ возвыситься надъ матеріальными и частными народными интересами и поступить такъ, какъ поступилъ Закхей мытарь. Мытарь, это господствующая Англія; и если она не посявдуетъ совіту Евангельскому вольно, то вынуждена будетъ къ тому невольно. Когда Англія поставлена будетъ въ необходимость призвать всіхъ на защиту, тогда и узнаетъ она, что парламентъ ея былъ голосомъ не общаго предка, не завітомъ земли, почему земля Англійская и была не для всіхъ матерью. Между Россією и Англіею гораздо больше точекъ къ соединенію и единству, чіть къ раздітенію и враждів; и та вражда, которая между ними нынів, могла бы кончиться еще до захожденія солнца перваго дня воскрешенія. Англія гораздо лучше знаетъ тщету богатства и власти, чіть тіть, кои

никогда ими не пользовались; и она еще болве можеть обнаружить энергіи при отреченіи отъ этихъ благъ, чъмъ было ею выказано при ихъ пріобрътеніи. Воспитанная широкимъ просторомъ океана, какъ Россія широкимъ просторомъ континента, мы въ состояніи понять другъ другъ. Англичанинъ, повидимому, самъ тяготится своими дымными фабриками, туманными городами и спѣшитъ при первой возможности въ сельскіе коттеджи и замки, окруженные парками. Британецъ въ состояніи понять всю грандіозность предпріятія обратить паровую силу океана въ человъческое орудіе, а подчиненные ему народы въ сотрудниковъ этого предпріятія; при выполненіи же этого предпріятія необходимы дружныя дѣйствія Россіи и Англіи, континента и океана. И тотъ, кто въ знаменательный для него день Рождества Христова самое почетное мѣсто отводитъ своимъ предкамъ, тотъ не можетъ остаться чуждымъ дѣлу воскрешенія, долгъ этотъ долженъ говорить его сердцу.

Какъ мелки и ничтожны тъ причины, которыя раздъляютъ насъ нынъ, и какъ глубоки и велики тъ, что могутъ и должны соединить насъ!!. А если бы такой союзъ состоялся, то всъ друге народы волею, или сначала и неволею, присоединились бы къ нему. Магометанскій Востокъ, окруженный со всѣхъ сторонъ христіанами, вступая въ храмъ, оставитъ оружів; и дальній Ростокъ, освобожденный отъ антихристіанскаго давленія, вступитъ въ единеніе съ принявшими на себя долгъ воскрешенія, и, вмъсто нирваны, раздълитъ съ ними этотъ долгъ. Тогда можно будетъ сказатъ, что литургія оглашенныхъ уже кончилась, оглашенные сдѣлались върными, третья часть литургіи, литургія върныхъ, начинается, т. е. наступаетъ третій день воскрешенія. Необходимо замѣтить, что и объ отношеніяхъ всѣхъ народовъ другъ къ другу вообще, и о нашихъ отношеніяхъ ко всѣмъ другимъ народамъ въ особенности, можно также сказать, что причины, насъ раздѣляющія мелки и ничтожны, причины же, которыя должны вести къ нашему соединенію, велики и глубоки.

Мвотная литургія. Литургія мвстныя приготовляють є литургія вселенской. Призывная коммиссія и са испытательно-воспитательно-виаченіе. Но прежде чъмъ приступить къ изложенію этой священи в йшей части служенія, мы должны возвратиться къ общин в, къ приходу, и разсмотръть дъйствіе литургіи въ этомъ небольшомъ кругу, коего численность опредъляется возможностью личнаго знакомства всъхъ его членовъ и отъ надлежащаго устройства коего зависитъ строй всей церкви.

Литургія должна знакомство превратить въ дружество, а наука должна всёхъ сдёлать и поэнающими, и предметомъ знанія; въ этомъ случав и субъектъ, и объектъ энанія будутъ тождественны. Подъ руководствомъ врачей душъ, т. е. священниковъ, и врачей твла, медиковъ, учащіеся должны производить психо-физіологическіе опыты надъ своими собственными личностями, т. е. изследованія органическихъ отправленій, темпераментовъ и способовъ подчиненія чувственныхъ наклонностей, (постъ въ религіозномъ смыслв, а діэтетика въ научномъ освобождаютъ образъ жизни отъ состоянія,

пли богатства, и ставять его въ зависимость отъ изслѣдованія); изслѣдованія надъ осязаніемъ, зрѣніемъ и вообще внѣшними чувствами въ каждомъ организмѣ (Вундтъ, Фехнеръ, Веберъ), изслѣдованія физіогномическія и наблюденія надъ психическими состояніями въ видахъ открытія , соотношенія между наружными и внутренними явленіями, чтобы по первымъ можно было знать о послѣднихъ; изслѣдованія наслѣдственности, темпераментовъ, наклонностей, ощущеній, и вообще всѣхъ отправленій, изъ которыхъ слагается личность. Руководство при производствѣ этихъ изслѣдованій принадлежитъ врачу и священнику, потому что только такія изслѣдованія и дадутъ имъ возможность исполнить надлежащимъ образомъ ихъ обязанности и вложатъ душу въ ихъ дѣятельность.

Въ литургио первоначально входили всъ таинства, т. е. эти таинства были общимъ дёломъ всёхъ; чтобы возстановить старину и устранить новшество (состоявшее просто въ послабленіяхъ), нужно, чтобы вся общинаприходъ была воспреемникомъ при крешени, крестнымъ отцомъ каждаго поворождениаго сочлена, т. е. чтобы вся община принимала на себя обязаниность давать всёмъ воспитаніе, завершеніемъ котораго будеть публичное всею общиною-приходомъ производимое испытаніе. Какъ и крещеніе, испытаніе должно производиться между литургією учащихся (оглащенныхъ) и литургіею совершеннол тнихъ (окончившихъ курсъ, в Брныхъ); учащійся долженъ дать объяснение храма и всей иконописи, т. е. сдать экзаменъ изъ всеобщей и м'астной священно-всемірной исторіи. Испытаціє не ограничивается храмомъ и оканчивается на вышкъ, въ больницъ, на кладбищъ, въ полъ; учащійся объясняетъ значеніе суточной и годовой литургій въ храм'в и внів храма, т. е. свое тягло и подушную повинность въ санитарномъ и продовольственномъ вопросахъ, или долгъ воскрешенія. При бракахъ община приходъ занимаетъ мъсто посаженнаго отца, ибо бракъ заключается для исполненія родительскаго діла; при погребеній община дівлается дущеприказчикомъ, строителемъ душъ и тълъ. [У нъкоторыхъ отновъ Церкви (Өеодоръ Студитъ?) погребеніе причисляется къ числу таинствъ]. Если литургія внутри храма есть таинственное исцелене душь и тель, то вне храма она должна быть врачебнымъ и всякимъ другимъ человъческимъ пособіемъ (утъшеніемъ, напр, скорбящихъ, т. е. понесшихъ утраты, осиротвишихъ, овдов'вешихъ), ибо если расположеніе, настроеніе, даваемое литургією въ храмъ, не будеть выражаться внъ храма, то и молитва, и въра будутъ безплодными, т. е. не будетъ ни въры, ни молитвы.

При вышеиэложенныхъ изслъдованіяхъ каждымъ себя и притомъ постоянныхъ, при взаимномъ сообщеніи этихъ изслъдованій соучениками другъ другу, чужая душа не будетъ уже такими глубокими потемками, т. е. души не будутъ взаимно чуждыми и паружность не будетъ такъ обманчива. Тогда станутъ возможными сближеней людей по внутреннимъ, душевнымъ свойствамъ, психическая группировка, классификація, психическій подборъ или, правильнъе, выборъ въ виду дальнъйшаго труда. Знаніе дастъ прочное основаніе для дружества и психологія найдетъ свое прило-

женіе въ психократіи, которая есть общество, держащееся внутреннею силою, а не внѣшнимъ закономъ, какъ государство или общество юридическое, изъ котораго изгнано чувство, вынута душа. Психократія держится силою, направляющею человѣка къ труду воскрешенія; она такое общество, въ которомъ знаніе опредъляеть какъ нужды каждаго, такъ и его способности къ тому или другому дѣлу въ общемъ отцовскомъ дѣлѣ; н на этомъ основаніи опредѣляются какъ подушная подать каждаго (т. е. его служба обществу), такъ и душевой его надѣлъ. Психократія, такимъ образомъ, есть не царство безтѣлесныхъ, безплотныхъ духовъ, а вложеніе души во всѣ матеріальным отправленія.

Конечно, нечего думать при импъшнихъ средствахъ о полномъ проявленій души во вившности; невозможно это, во 1-хъ, по причинв наслівдственной склонности къ скрытности и, вообще, ко всъмъ порокамъ; и во вторыхъ, потому, что наружность не располагаетъ достаточными средствами для всесторонняго выраженія души. Человъкъ не обладаетъ въ настояшее время ни полною способностью самооткровенія, ни способностью проникнуть во внутреннюю глубину другого существа. Для того, чтобы раскрыться, показать и вмъстъ понять себя, человъчество должно воспроизвести себя изъ простъйшихъ элементовъ, и не въ подобномъ только, или сокращенномъ, порядкъ, но въ дъйствительномъ, чрезъ всъ индивидуальности, чрезъ кои проходили эти элементы (изслъдование сынами самихъ себя въ отцахъ, отцами-въ синахъ, узнавание братьями себя въ близкихъ и дальнихъ своихъ братьяхъ), иначе не будетъ полнаго взаимознанія, какъ безъ палеонтологіи не можетъ быть и полной зоологической классификаціи, т. е. безъ внесенія въ классификацію посредствующихъ исчезнувшихъ видовъ.

Вопросъ психократическій есть вопросъ о всеобщемъ воскрешеніи. (Пораженные трудностями, которыя для многихъ покажутся непреодолимыми, мы не должны забывать, что въ случать неосуществимости полной взаимности, мы осуждены на такое одиночество, на такое разобщеніе, что не можемъ быть даже увтренными, что тотъ вптыній міръ, который мы только созерцаемъ, есть общій у всталь насъ, т. е. не можемъ быть убтаждены даже во взаимномъ существованіи другъ друга; намъ остается на выборъ: или полное одиночное заключеніе, или всеобщее воскрешеніе, въ которомъ и полное взаимознаніе. Иначе: или ни Вога, ни міра, ни людей, или же все это въ совершенной полноть!

Недостатки нашего начальнаго объединенія выказываются въ его безсиліи противъ смерти, а потому оно и служитъ только средствомъ для высшаго объединенія, всеобщаго воскрешенія.

Благопріобр'втенное въ насъ, сравнительно съ насл'ядственнымъ, незначительно; а потому высказываясь сами, мы выражаемъ и жизнь нашихъ родителей, нашихъ предковъ, а выше упомянутыя (психо-физіологическія) наблюденія, производимыя повсюду, послужатъ средствами или данными для выводовъ законовъ насл'ядственности. Руководствуясь же сими посл'ядними. мы получимъ возможность мысленно возстановлять образы предковъ, какъ необходимое условіе д'йствительнаго воскрешенія.

Внутренніе источники исторіи. Всякій приходъ или община, въ коемъ каждый членъ—историкъ и лѣтописецъ, а вмѣстѣ и длинная лѣтопись своихъ предковъ, естъ историческое общество, т. е общество исторіи и древностей, а также и новостей, если можно такъ выразиться, такъ какъ общество это, изучая древности, должно слѣдить и за текущими явленіями, ибо то и другое равно необходимы, да въ новомъ-то и живетъ старина. Но прежде, чѣмъ каждая личность станетъ историческою, или, вѣрнѣе, одновременно съ этимъ, должно ввести въ исторію каждый городокъ и село, какъ бы незначительны они ни были; каждый поселокъ долженъ открыть свою непосредственную мать, метрополію, и прослѣдить свою генеалогію до извѣстнаго пынѣшней исторіи мѣста.

Церковь не гражданское общество, она не исключаетъ изъ своихъ списковъ умершихъ, а побуждаетъ своихъ членовъ вспоминать отцовъ и предковъ, не ограничиваясь какими бы то ни было степенями; это воспоминаніе и есть историческая работа, получающая свою санкцію отъ религіи. Только не должна историческая наука принимать мысленные образы за дѣйствительные, за конечную цѣль, творить себѣ изъ нихъ идоловъ; историческій трудъ есть только средство, и притомъ не единственное, ибо и земледѣліе въ окончательной формѣ есть обращеніе праха предковъ въ ихъ тѣло и кровь.

Обращаясь къ живущимъ, т. е. къ еще не умершимъ, но приближаюшимся, идущимъ къ смерти (выраженія «живущій» и «умершій» указываютъ какъ бы на противоположность, которой въ дъйствительности иътъ; церковь есть общество еще неумершихъ, имбющее своимъ предметомъ, цълью уже умершихъ, т. е. всеобщее воскрешеніе), литургія призываеть къ молитвъ не только вообще о людяхъ, находящихся въ немощахъ, болъзняхъ, скорбяхъ и другихъ положеніяхъ, требующихъ особой о нихъ заботы, но и называетъ ихъ поименно, оживляя тъмъ молитву и указывая, куда должно быть направлено вызванное ею дъятельное сочувствіе. Мы говоримъ поименно, потому что только тогда, когда можно будстъ назвать въ церъ кви каждаго по имени и отчеству, само общество станетъ нѣкоторымъ братствомъ, будетъ основано, если еще и не на взаимной любви, то уже на взаимномъ уважени. Точно также церковь молится поименно и объ отсутствующихъ, т. е. плавающихъ, путешествующихъ, о всъхъ выселившихся на новыя мъста, о сохранени съ ними тъсной и непрерывной связи, потому что приходъ долженъ составлять такое единство, которое не уничтожалось бы ни разстояніемъ, ни временемъ; а чтобы поддержать эту связь съ отсутствующими, церковь и напоминаетъ о нихъ въ своихъ молитвахъ; и чъмъ продолжительнъе или опаснъе предпринятое путешествіе, тъмъ чаше церковь напоминаетъ о предпринявшемъ его сочленъ, и чъмъ дальше отъ родины выселившіеся, тъмъ заботливъе должно сохранять наши съ ними связи. Церковь молится также и о нераздъльности семей, какъ и вообще о вопросахъ дня, касающихся всей общины. Словомъ, нЪтъ такого положенія, состоянія, въ которомъ можетъ находиться прихожанинъ, и на которое церковь не обращала бы въ своихъ ектеньяхъ молитвеннаго вниманія, сочувствія, дЪятельности всѣхъ безъ исключенія членовъ прихода, а потому и нѣтъ никакой надобности въ частныхъ молебнахъ при такихъ в:е и всѣхъ объемлющихъ молитвахъ; ибо молиться только о себѣ (частный молебенъ), какъ и думать только о себѣ, знать самого себя (т. е. только себя) также не согласно съ религіею Тріединаго Бога, какъ и не молиться всѣмъ о каждомъ въ приходъ, коего численность опредѣляется возможностью личнаго знакомства. Отсутствіе частныхъ молебіювъ признакъ высокаго нравственнаго успѣха, сдѣланнаго приходомъ.

Не однъ печали, но также и радость находить сочувствіе, отзывъ; такъ тезоименитство каждаго прихожанина дълаеть его предметомъ молитвъ цълаго прихода; на литургіи имя его вспоминается на каждой ектеньъ, и тъмъ паче, если онъ находится въ отсутствіи, если отбываетъ воинскую повинность въ отдаленномъ краю или даже сосланъ по обвиненію въ какомъ-либо преступленіи.

Если нашъ народъ видитъ въ преступникъ только несчастнаго, то тъмъ болъе церковь, вспоминая притчу запрещающую исторгать плевелы, изъ опасенія исторгнуть и пшеницу, не назоветь преступникомь, хотя бы и осуждениато закономъ юридическимъ. Не исключая изъ своихъ списковъ умершихъ естественною смертью, церковь не исключаетъ изъ нихъ и подвергінихся гражданской смерти, развів усиливаеть лишь за нихъ свои молитвы. Строгое же знаніе, не обладая еще пикакими безусловно-върпыми доказательствами, не можеть считать кого бы то ни было преступникомът несмотря ни на собственное признаніе, ни на другія доказательства, какъ бы въски они ни были. Но не признавая преступника, наука признаетъ преступленіе, и напутствуемая благословеніями церкви, отыскиваетъ условія, его вызвавшія и искорежняя, такимъ образомъ, преступленіе, не касается лица преступника. Даже установивши фактъ преступленія, для признанія виновности требуется такое знаніе душевной глубины, что развъ только одно легкомысліе способно присвоить себ'ї право осуждать, у законъ же дъйствуетъ по нуждъ.

Подобнымъ же образомъ, какъ относительно преступленія, общинное знаніе дъйствуєть и при возникновеніи бользни; оно отыскиваєть условія ея происхожденія, которыя могуть скрываться или въ недостаткахъ самой общины, или же обусловливаются самою мъстностью. Такимъ образомъ, община есть постоянная санитарная комиссія, какъ въ то же время она есть историческое и сельско-хозяйственное общество.

Но если приходъ, какъ нравственное и познающее общество, не можетъ признать за собою права наказывать, то съ другой стороны онъ не можетъ не признавать себя виновнымъ въ каждомъ преступленіи, какъ и въ каждой болѣзни, а наконецъ и въ смерти каждаго члена своей общины. Каждый смертный случай есть признакъ, доказательство нашего ум-

ственнаго и правственнаго несовершенства. Хотя мы и присутствуемъ при погребеніи не краснѣя, тѣмъ не менѣе мы не можемъ же не признавать себя виновными въ смерти каждаго въ общирномъ смыслѣ, потому что каждый смертный случай показываетъ недостатокъ заботъ другъ о другѣ, какъ способность переживать умершихъ показываетъ недостатокъ любви къ нимъ; въ смерти же близкаго намъ мы виновны даже и въ тѣсномъ смыслѣ, потому что смерть есть результатъ, кромѣ общихъ причинъ, еще суммы мельчайшихъ непріятностей, перенесенныхъ умершимъ отъ своихъ близкихъ, присныхъ. Поэтому всякое мельчайшее оскорбленіе есть уже смертный грѣхъ, т. е. грѣхъ, напосящій смерть. Но такое сознаніе своей виновности должно вести не къ безплодному сокрушенію, а служить побужденіемъ къ труду воскрешенія.

Въ общинъ-приходъ никто никого другого не называетъ преступникомъ, но каждый себя считаетъ виновнымъ во всемъ, что совершается въ ней—(чрезъ кого бы то ни было)—преступнаго и вообше ненормальнаго. Самоосужденіе есть единственное средство къ выходу общества изъ нынъшняго дътскаго его состояня, при коемъ оно нуждается въ дядькахъ, судьяхъ и проч. Есть народы, которые, какъ и люди, неизбалованные судьбою, всегда считаютъ себя виноватыми; такъ, Русскій народъ не только всегда бываетъ виновать передъ Европейцами, но гаже татары и мордва всегда оказываются передъ нимъ правыми. Это свойство, которое ничего, кромъ вреда, до сихъ поръ намъ не приносило, когда наступитъ время обратиться, подъ давленіемъ естественныхъ бъдствій, отъ взаимныхъ пререканій всякаго рода (т. е. борьбы) къ общей дъятельности, тогда только это наше свойство получитъ настоящую цъну.

Признаніе каждымъ себя правымъ создаетъ извращенное общество, ведетъ къ столкновеніямъ и заставляетъ призывать посредниковъ, судей; признающіе же себя виновными сами дѣлаются неумытными для себя судьями-обвинителями; и чѣмъ глубже самообвиненіе, тѣмъ шире исправленіе, или возстановленіе. Потому-то церковь и свята, что она состоитъ изъ признающихъ себя грѣшниками мытарей, а не изъ кичащихся своею праведностью фарисеевъ.

Вмѣсто того, чтобы дѣлать народъ источникомъ закона и власти, слѣдуетъ заботиться о томъ, чтобы народъ или каждый изъ насъ не былъ источникомъ преступленій; ибо сими послѣдними обусловливается необходимость закона и власти.

Передъ нами два народа: одинъ загнанный судьбою, неизбалованный ни природою, ни исторіею, и народъ этотъ не признаетъ за собою никакихъ правъ; другой же иной, и занимаемое имъ на землѣ мѣсто одно изъ самыхъ благословенныхъ, и судьба почти всегда ему благопріятствовала; этотъ народъ приписываетъ себѣ право давать законы, смѣнять власти. Но первый, если твердо пойдетъ путемъ самоосужденія и самоисправленія, можетъ достигнуть такого состоянія, при которомъ не будетъ имѣть нужды во внѣшней власти; другой же, самъ поставляющій себѣ власти, при-

дающій такую важность праву избирать себѣ дядекъ, тѣмъ самымъ можетъ увѣковѣчить свое состояніе несовершеннолѣтія, при которомъ ссоры и тяжбы являются необходимостью; а эта необходимость вызываетъ другую необходимость тюремъ, наказаній и, вообще, всего, чѣмъ побѣдители эдѣсь выражаютъ свое торжество надъ побѣжденными...

И такое состояніе, при которомъ одни превознесены, а другіе низвергнуты, попраны, признается нормальнымъ, тогда какъ оно ближе всего напоминаетъ намъ объ адѣ и раѣ и, конечно, о такомъ раѣ какой можетъ бытъ лишь при существованіи ада, т. е. довольство немногихъ, соверцающихъ скудость многихъ, большинства, —игрушки и забавы, даваемыя богатствомъ, знаніе безъ силы, искусство безъ дѣйствительности.

И въ самомъ дълъ, путемъ самоосужденія и критики открывается, что мъсто, лишенное свъта, т. е. адъ и есть весь міръ, природа, какъ слъная сила, и въ особенности мы сами, не смотря, и даже тъмъ больше, чъмъ просвъщениве мы себя считаемъ; потому что при настоящемъ состояній, когда люди больше всего заботятся быть непроницаемыми для другихъ, когда и слово и гласность чаще употребляются, чтобы обморочить, когда души самыхъ близкихъ людей-потемки другъ для друга, когда состояніе всеобщей борьбы дъластъ такую скрытность даже необходимостью, о какомъ просвъщени можно говорить при этомъ?.. Должно однако замътить, что различіе между самоосужденіємъ (покаяніємъ) и критикою заключастся въ томъ, что критикуя, отрицая внѣмірное существованіе ада и рая, и объясняя ихъ внутренними, душевными явленіями, останавливаются на этомъ объяснении и не признаютъ дъйствительности ада ни въ мірѣ естественномъ, ни въ мірѣ общественномъ, т. е. собственно, не признаютъ за нравственнымъ самоосужденіемъ и знаніемъ силы превратить этотъ мракъ въ свътъ, адъ въ рай, слъпую силу въ сознательную, юридико-экономическое общество въ психократію; и это подобно тому, какъ отвергая существованіе языческихъ боговъ въ качествѣ живыхъ личностей, критика забываетъ, что тъмъ не менъе эти боги весьма дъйствительны, если принимать ихъ за слѣпыя силы, и что власть ихъ въ этомъ отношени вовсе не номинальна только. Точно также дъйствительны и мученія ада, происходя ( шія вообще отъ невъжества; они дъйствительны независимо отъ того, признають ихъ дъйствительность или нътъ; развъ столкновенія народовъ, сословій, отдівльныхъ, наконецъ, личностей не производять дібиствительныхъ мученій, а самыя столкновенія происходять развів не изъ мрака, или ада, раздъляющаго и народы, и сословія, и отдъльныхъ людей? Отэ-того лиць, что народы не будутъ называть другъ друга нъмцами, варварами и т. п., они еще не станутъ понимать другь друга, и отъ-гого, что всъ будутъ объявлены равными, братьями, положение сословій и ихъ взаимныя чувства не измѣнятся, все останется неизмѣннымъ, пока природа остается адскою силою, т. е. пока есть въ ней что либо неизследованное, неизвестное, следовательно непросвъщенное, не направляемое разумною волею.

Вообще во всей исторіи, во всёхъ внутреннихъ и внёшнихъ враж-

дахъ нельзя не признать дѣйствія темныхъ силъ. Однако отвлеченное знаніе не разсъиваетъ еще мрака, одно такое знаніе не дѣдаетъ еще человѣка просвѣщеннымъ и оно весьма соединимо съ понятіемъ злого, т. с. темнаго, духа.

Настоящимъ дъйствительнымъ просвъщеніемъ можетъ быть признано не индивидуальное только, но и общее, конкретное, дъятельное знаніе; самоосужденіе й есть не просто знаніе, а знаніе, соединенное съ нравственнымъ чувствомъ, слъдовательно, дъятельное; оно тоже покаяніе, которымъ и сама церковь начинаетъ приготовленіе върующихъ къ воскрешенію.

Это приготовление начинается съ недъли Мытаря и Фарисея, когда общество върующихъ переживаеть то состояніе, которое послужило оправданісмъ мытарю, т. е. опо также, какъ и мытарь, признаетъ себя гръшнымъ и въ политическомъ, и въ экономическомъ, и въ естественномъ отношеніяхъ. Слъдующая за тъмъ недъля заставитъ насъ съ распростертыми объятіями принять не праведниковъ, а возвращающихся гръшниковъ, опа возбудить въ насъ большую радость объ одномъ кающемся, чъмъ и 99 праведникахъ, и, вмъстъ, предостережетъ отъ признанія за собою какихъ либо правъ, какъ это сдълалъ старшій братъ, не покидавшій отца.

Подобна этимъ притчамъ и притча о работникахъ, трудившихся одинъ часъ и получивщихъ такую же плату, какъ и трудившіеся ціблый день; и если притчамъ о Мытаръ и Фарисеъ и о Блудномъ сынъ, размышленю о нихъ церковь посвящаеть по цълой недъль, то означенной притчъ слъдовало бы отвести двъ недъли, потому что понимание ея слишкомъ трудно въ правовомъ обществъ, гдъ зависть возведена въ добродътель, гдъ говорится даже, -- «кто не защищаетъ свое право, тотъ и не достоинъ его». Тъ, которые находятъ, что притча въ Талмудъ о рабочемъ, получившемъ за два часа работы столько же, сколько другіе за цілый день труда, потому что онъ въ два часа сдълалъ столько же, сколько тъ въ 12 насовъ, гораздо справедливъе приведенной Евангельской, очевидно не понимаютъ, что Евангельская притча осуждаетъ зависть («или глазъ твой завистливъ, что я добръ»), а притча въ Талмудъ превозноситъ качество, успъшность работы, Тъ, которые такъ думаютъ, и сами принадлежали бы къ этимъ ропщущимъ рабочимъ, въ притчъ же о Блудномъ сынъ были бы вмъстъ съ старшимъ сыномъ, а въ притчъ о Мытаръ и Фарисеъ они были бы съ Фарисеемъ, который такой же ревнитель правды, какъ и старций сынъ и ропщущіє рабочіє. Въ своей притчъ Христось какъ бы говорить ропщущимъ: -- «А я думалъ, что вы братья, и порадуетесь за вашихъ братьевъ, которые получили одинаковую съ вами плату!». Не такъ, какъ обыкновенно, какъ вышеизложено, понималь эту притчу Златоусть въ извъстной проновѣди «Аще кто благочестивъ»; не такъ понимала ее и церковь, если дала мъсто этой вроповъди Златоуста въ Ведикій День Воскресенія, Но если эта проповъдь Златоуста сдъдалась неотъемленою принадлежностію пасхальной службы, если ни одна изъ предыдущихъ не удержалась, ни одна изъ послъдующихъ проповъдей не замъстила ее, спъдовательно, проповъдь Златоуста составляетъ наилучшее выраженіе праздника Пасхи и потому Пасхальную недъдю мы можемъ признать недълею о работникахъ, трудившихся одинъ часъ, и получивщихъ такую же плату, какъ и трудившеся цълый день...

Слъдующая за недълей о Блудномъ сынъ недъля Страшнаго Суда дълаетъ каждаго своимъ страшнымъ судією; представляя взорамъ картину Страшнаго Суда, она заставляетъ, такъ сказатъ, каждаго зрителя назначить себъ мъсто въ ней, такъ что сами они представятъ изъ себя живую картину этого суда.

Нашъ церковный годъ ставитъ напоминание о Страшномъ Судъ прежде воскресенія. Недівля передъ постомъ и первые два дня Страстной посвящены напоминанію суда, тогда какъ день Пасхи не омрачается напоминаніемъ въчнаго наказація; оно даже немыслимо при этомъ. Принимая во вниманіе, что обрядъ несравненно трудиви измінить, чімъ догматъ (послъдній чаще рождается изъ перваго, т. е. изъ обряда рождается догматъ), мы можемъ сказать, что судъ, какъ предварительная угроза, а воскресеніе, какъ предметъ труда, укоренились въ обрядъ, хотя и не приведенномъ еще въ сознаніе. Только въ такъ называемыхъ догматическихъ богословіяхъ и катехизисахъ драма человъческая имъетъ фатальную развязку, въ видъ deus ex machina; истинная же догматика, выраженная въ Сумволъ Въры, болъе сообразна съ церковнымъ годомъ, чъмъ съ катехизисами. Цареградскій Сумволь состоить изъ двухъ частей, изъ коихъ первый оканчивается седьмымъ членомъ, говорящимъ о судъ; но затъмъ слъдуетъ вторая часть о Св. Духъ, говорившемъ чрезъ пророковъ, (очевидно въ ветхомъ завътъ), въ новомъ же дъйствующемъ чрезъ церковь, и дъйствіе это совершается въ чаяніи достигнуть цъли всеобщаго воскресенія. Къ этому присоединить слъдуеть, что 4-е Евангеліе «славнымъ» называетъ первое пришествіе и къ этому времени относить и Судъ-«нынѣ судъ міру сему»; фатальная же развязка есть вымысель книжниковь и разныхъ академій. Эта фатальность, этоть deus ex machina, вносить неразрѣшимое противоръчіе въ богословія. Только кабинетная ученость могла превратить искупленіе отъ смерти, воскресеніе, въ метафору, въ какое-то духовное воскресеніе. Гораздо проще понять, что слово о воскрещеніи вышло въ 1-мъ въкъ, какъ указъ объ освобождени, напримъръ, крестьянъ 19-го февраля 1861 года; но какъ этотъ указъ и теперь не вполнъ еще приведенъ въ исполнение, и теперь еще не всф расчеты крестьянъ съ помъщиками окончены, такъ и указъ о воскрешении не приведенъ еще въ исполненіе. Какъ крестьяне не даромъ получаютъ землю, (даровое всегда дурно и должно быть выкуплено) такъ и всеобщее, всф-личное воскрешеніе есть дело труда всего христіанства, всёхъ силь, всёхъ способностей чедовъка, т. е. соединенныхъ науки, искусства и проч. Хотя и народъ на масленицу дълдется фаталистомъ, какъ и ученые богословы, и кутитъ цълымъ міромъ, думая: «коди погибать, такъ всъмъ ногибать», а на Пасху забываетъ обо всемъ отъ радости; но иначе и быть не можетъ, когда

народу, вмѣсто великаго дѣла, даютъ слова, и только слова, и когда воскресеніе есть праздное время; народъ, поневолѣ, предается разгулу всѣмъ міромъ, потому что и хорошее и дурное само собой придетъ! такъ уже учатъ его ученые и неученые пастыри!

Всѣ вышеуказанныя функціи общины: историческая (или психофизіологическая), земледѣльческая и санитарная объединяются въ трудѣ воскрешенія, и эта цѣль общины заключается въ самомъ ея опредѣленіи; ибо если госуларство мы называемъ отечествомъ, то и общину, какъ и все человѣчество, не можемъ не назвать также отечествомъ, а этимъ и опредѣлится долгъ ея относительно отцовъ, предковъ, и цѣль ея воскрещеніе отцовъ и, вообще, прежде-жившихъ поколѣній. А чтобы придти къ еще болѣе точному и убѣдительному опредѣленію цѣли общины, должно обратиться къ ея началу, къ ея происхожденію.

Страсть, обуявшая въ послъднее время нъкоторую часть интеллигенцій, походить какъ можно болье на животныхъ, уничтожать всякое различіе между сими посл'єдними и челов'єкомь, мізшаеть тризвому возарівнію на начало человъческаго общества. (Не только теорія Ларвина, но и теорія Кювье прилагалась къ исторіи рода челов вческаго. Теорія Кювье наила свое выражение въ культурно историческихъ типахъ, въ коихъ племена превратились въ касты безъ всякой надежды на объединеніет. Замътимъ прежде всего, что фактическая сторона вопроса не измѣнится отъ того. скажемъ ли мы, что въ животныхъ есть уже все, что есть въ человъкъ, или же примемъ, что въ человъкъ есть от все, что есть въ нихъ.-Но отстанвающе первое положение томъ самымъ доказываютъ, что человъкъ не можетъ и не долженъ выходить изъ состоянія животнаго, что различіе между ними не качественное, а лишь количественное, что средства къ прогрессу и у человъка остаются тъ же, какъ и у животныхъ, т. е, наслъдственность, борьба, половой подборъ и проч., иначе сказать, прогрессъ совершается лишь путемъ безсознательнымъ. Второе же положение есть обыкновенный и въ тоже время самый сильный укоръ, который бросали въ лицо человъку великіе провозвъстники нравственныхъ истинъ, пророки, отцы церкви и проч., указывая тъмъ, что задача человъка состоитъ въ томъ, чтобы въ немъ не осталось ничего животнаго, т. е. безсознательнаго. Нужно сдълать выборъ между этими воззръніями и отъ него будетъ вависъть, составитъ-ли вся исторія человъчества одну страничку въ зоологіи, или же мысль, осуждающая человъка на животное состояніе, будетъ одной строчкой въ исторіи развитія ума человъческаго? Нельзя не признавать фактовъ, но не слъдуетъ преклоняться предъ ними! Нельзя не признать, что человъкъ смертенъ, что въ немъ много животнаго и проч., но нельзя сказать, что это и должно быть такъ, хотя бы мы и желали этого! Нужно сознаться, что животная сторона ділаеть въ человіній страшные успъхи; въ человъкъ была всегда рабская наклонность выказывать благоговъніе ко всякому обнаруженію силы, ко всякому успъху, какъ бы безнравствененъ онъ ни былъ; такъ, поклонился онъ и этому выраженно и усиленію животіюсти, мысль же рабски послѣдовала за жизнью, ибо она составляетъ только ее сознаніе.

Нынъшнее время можно считать переходомъ от в язычества классическаго, антропоморфическаго къ зооморфическому. Понятно, какое предрасположение вносится при этомъ въ вопросъ о началъ человъческаго общества...

Итакъ, что же послужило началомъ человъческаго общества: половое-ли влеченіе, соединившее самца и самку и удерживающее ихъ въ союзт до совершеннольтія птенцовь? или же сыновнее чувство сожальнія къ слабъющимъ родителямъ заставило дътей въ возрастъ силы и кръпости не оставлять ихъ? Для Запада едва ли можеть быть въ этомъ вепросъ; но въ 1-мъ случав человъкъ является лишь орудіемъ природы для сохраненія рода; въ посліднемъ же онъ противодійствуєть ей поддерживаєть жизнь въ осужденномъ ею на смерть, или же, можно сказать, сама природа въ этомъ новомъ чувствъ сознаетъ свое прежнее несовершенство и усиливается возсоздать себя въ новомъ виді, т. е человійсь дійлается орудіємъ воскрещенія. Для зооморфистовъ оставленіе дътей родителямиестественное явленіе, тогда какъ по человъчески это измъна. Со смертію родителей поддержаніс ихъ жизни естественно переходитъ въ вопросъ о возстановленіи, если допускать посл'їдовательность, ибо чувство есть также сила, которая не уничтожается; если же она, выражавшись въ поддержаніи, не перейдеть въ возстановленіе, то это будеть уже измѣна.

Но и прежде, чѣмъ природа пришла къ сознанію своего несовершенства, какъ природы,—въ вышесказанномъ чувствѣ состраданія къ старѣющимъ и умирающимъ родителямъ, въ чувствѣ смертности, она начинаетъ какъ бы стыдиться, отказываться отъ своего самаго существеннаго свойства, отъ акта рожденія. Въ растеніяхъ оплодотвореніе есть высшій, послѣдній актъ; органы оплодотворенія стоятъ во главѣ растенія, окружены особеннымъ блескомъ; въ животныхъ же этотъ актъ теряетъ первенствующее значеніе, органы сознанія и дъйствія замѣняютъ ихъ, становятся на первое и самое видное мъсто. Если прогрессъ будетъ продолжаться въ этомъ направленіи, то должно наступить время, когда сознаніе и дъйствіе замѣнятъ рожденіе.

Замѣтимъ, что говорить о наступленія того, что должно быть ревультатомъ нашей дѣятельности, неправильно; между тѣмъ, нѣкоторые натуралисты идутъ въ этомъ отношеніи весьма далеко; они предполагаютъ, что природа породитъ высшее, болѣе совершенное существо, чѣмъ человѣкъ, признавая, однако, что мышленіе и дѣятельность уже совершеннѣйшія явленія въ мірѣ. И выходитъ, что мышленіе будетъ производиться не трудомъ мысли, а рожденіемъ!.. Это высшее человѣка существо, безъ собственнаго труда и не зная, какъ это произошло, получитъ вмѣсто глазъмикроскопы, телескопы, спектроскопы и т. п. Нелѣпѣе же всего предполагать, что природа породитъ, или наградитъ предполагаемое существо болѣе и лучше организованнымъ мозгомъ;—ибо и въ настоящее время

мозгъ совершенствуется не природою, а мышленіемъ, природа же только сохраняеть и передаеть по наслёдству выработанный трудомъ мышленія мозгъ. Именно сохраненіє и передача, помимо трупа человічноскаго, и составляетъ несовершенство человъка, какъ и самой природы. Правда, искусственныя орудія человіка также несовершенны, какъ и естественные органы, и потому, конечно, что природа творить безъ знанія, а человъкъ безсиленъ. То обстоятельство, что прогрессъ переносится въ область безсознательнаго и слепого, можетъ считаться характеристическою чертою времени. Въ однихъ ученіяхъ прогрессъ идетъ путемъ полового подбора и борьбы, вызываемой слѣпыми влечениями; въ другихъ же чрезъ слѣпыя орудія, черезъ медіумовъ, надфются открыть міровыя тайны и даже возвращають яко бы тъла умершижь, что называется у нихъ матеріализаціей; это, консчно, темнос, а не свътлое воскрещение, Такимъ образомъ, два ученія, не им'єющія повидимому ничего общаго, относительно сл'єпоты прогресса, вполнѣ согласны; въ этомъ смыслѣ послѣдователей ихъ нужно причислить къ обскурантамъ.

Въ ученіяхъ спиритическихъ, мистическихъ придается большое значеніе сновидѣніямъ, естественно и искусственно производимымъ, такъ что жизнь человѣческая раздвояется и соннымъ видѣніямъ приписывается высшее, объективное значеніе. Если и нельзя вполнѣ согласиться съ тѣми, кои производятъ идею загробнаго міра изъ сновидѣній, во всякомъ случаѣ сновидѣнія содѣйствовали извращенію этой идеи.

Сновидѣнія должно причислить отчасти къ болѣзненнымъ явленіямъ, отчасти къ праздной жизни. Они составляютъ проявленіе тѣхъ силъ, кои не перешли въ работу. Короткій, но крѣпкій, богатырскій сонъ (безъ видѣній) предпочтительнѣе продолжительнаго, но не крѣпкаго, прерываемаго видѣніями сна. Сонъ долженъ быть интенсивный, а не экстенсивный. Жизнь бодрственная должна взять перевѣсъ надъ сонною, какъ жизнь дѣятельная надъ созерцательною. Созерцанія, видѣнія, мысли должны замѣняться проектами, или, точнѣе сказать; участіемъ во Всеобщемъ проекта.

Къ тому же безплодному растрачиванно силъ, какъ и въ сновидѣніяхъ, нужно причислить употребленіе опіума, гашиша, отчасти и вина, также и механическія возбужденія, какъ скаканія, круженія, кои употребляются у скопцовъ, хлыстовъ и въ другихъ мистическихъ сектахъ... Но пока человъку не будетъ открыто обширное поприще для дъятельности, до тъхъ поръ не истребятся мистическія секты и пьянство. (Падучая бользнь и другія нервныя бользни, обнаруживающіяся еще въ дътскомъ возрастъ, въ эръломъ возрастъ производятъ кликушъ въ нисшихъ слояхъ общества, мистиковъ въ высшихъ).

Существенною, отличительною чертою человъка являются два чувства, — чувство смертности и стыдъ рожденія. Можно догадываться, что у человъка вся кровь должна была броситься въ лицо, когда онъ узналъ о своемъ началъ, и какъ долженъ былъ онъ поблъднъть отъ ужаса, когда увидълъ конецъ въ лицъ себъ подобнаго, единокровнаго. Если эти два чувства не

убили человъка меновенно, то это лишь потому, что онъ, въроятно, узнавалъ ихъ постепенно и не могъ вдругъ опънить весь ужасъ и низость своего состоянія. Педагоги затрудняются отвібчать на вопросъ весьма естественный, какъ полагають, върнъе же сказать, совершенно праздный, у дътей, -- объ ихъ происхождении, началъ; а отвътъ данъ въ писании: -- животно подобное рождение будеть наказаниемъ. Сознание же, вдумывающееся въ процессъ рождения, открываетъ нъчто еще болъе ужасное; - смерть, по опредъленю одного мыслителя, есть переходъ существа, (или двухъ существъ, сливцихся въ плоть едину), въ другое посредствомъ рожденія. У низшихъ животныхъ это-наглядно, очевидно; внутри клѣточки появляются зародыши новыхъ клъточекъ; выростая — эти послъдни разрываютъ материнскую клъточку и выходять на свъть. Эдъсь-очевидно, что рожденіе дітей есть вмівстів съ тівмъ смерть матери. Они, конечно, не сознаютъ, что ихъ рождение было причиною смерти родительницы; по придадимъ имъ это сознаніе, что они почувствуютъ тогда? Сознавъ себя убійцами, хотя и невольными, -- куда будетъ устремлена ихъ двятельность если они будутъ обладать волею, способностью дъйствовать, полагая, что воля ихъ не будетъ злая, что они не будутъ лишены совъсти? Несомнънно, они не скажуть, не испытавъ всвхъ способовъ, что убитыхъ ими невозможно воскресить, у нихъ никогда не повернется языкъ сказать страшное слово "невозможно", что гръхъ не искупимъ. И во всякомъ уже случаб они не захотятъ скрыть отъ себя концовъ своего грвха и не примутся за пиръ жизни. Въ приведенномъ примъръ клъточка явилась на свътъ совершеннолътнею, --человъкъ же рождается несовершеннолътнимъ; во все время вскормленія, воспитанія, онъ поглощаєть силы родительскія, питаясь, такъ сказать, ихъ тфломъ и кровью (конечно-небуквально, не въ прямомъ смыслѣ); такъ что, когда окончится воспитаніе, силы родительскія оказываются совершенно истощенными и они умираютъ или же дѣлаются дряхлыми, т. е. приближаются къ смерти. То обстоятельство, что процессъ умерщвленія совершается не вкутри организма, какъ направъ клфточкъ, а внутри семьи, не смягчаетъ преступности этого дъла [«Живорожденіе», --какъ въ примъръ клъточки, распавшейся на новыя кльточки-пость лишь частный случай паразитизма" (Фауссекъ). Но почему же оті рагіа (яйце-рожденіе) не причислить къ паразитизму? Полагать же, что питаніе зародыша не ослабляетъ матери, болће, чъмъ странно).

Итакъ, и стыдъ рожденія, и страхъ смерти, сливаются въ одно чувство преступности, откуда и возникаетъ долгъ воскрешенія, который прежде всего требуетъ прогресса въ цѣломудріи. Въ ныившнемъ же обществѣ, слѣдующемъ природѣ, т, е. избравшемъ себѣ за образецъ животное, все направлено къ развитію половыхъ инстинктовъ. Вся промышленность, прямо или косвенно, возникаетъ изъ полового подбора. Красивое опереніе, устройство гнѣзда,—т. е. моды, будуары, мягкая мебель,—все это возникаетъ и служитъ половымъ инстинктамъ. Англія беретъ изъ обѣихъ Индій матеріалы для тканей, краски для приданія имъ особаго блеска, а такъ

же пряности, косметики... Франція же, какъ модистка, парикмахеръ, придаетъ этимъ матеріаламъ ту форму, ту иллюзію, которая содъйствуетъ природів въ "обмань индивидуумовъ для сохраненія родв". (Такъ одинъфилософъ опредъляетъ любовь). Литература, художество, забывъ свое истинное назначеніе, большею частью служатъ тому же инстинкту. Наука, какъ служанка мануфактурной промышленности, профанируетъ разумъ служеніемъ тому же половому подбору.

Замфчательно, что Французскіе и Англійскіе позитивисты видять въ половомъ стремлении зародышъ самопожертвования (altruism'a, - какъ называетъ его позитивизмъ, бъдный мыслями и богатый новыми словами).безсознательную добродетель. Принимая, что наше рождение есть смерть родителей. - цъль дается вмъстъ съ сознаніемъ: тогда какъ принимая положеніе позитивистовъ, выводящихъ самопожертвованіе изъ акта рожденія, нельзя понять, почему самопожертвование предпочительное эгоизма вытекающаго изъ питанія, (Если половая страсть называется любовью, то и пожираніе хишникомъ есть также страсть, любовь къ мясу). Признавать за собою невольный грѣхъ-если и не добродътель, то нъкоторый поворотъ къ ней; признавать же невольную добродетель, безсовнательное самоотвержение - есть просто порокъ.. Альтруизмъ - терминъ отвлеченной, а не родственной нравственности. Знать только себя - есть зло, знать только другихъ (альтруизмъ, жертвовать собою для другихъ), есть добродвтель, которая указываеть на существование вла въ обществъ, но не устраняеть его. Нужно жить не для себя и не для другихъ, а со всъми и для всёхъ.

Вопросъ о цъломудрін въ обширномъ, или даже вопросъ лишь о правственномъ воздержаніи въ тъсномъ смысль, возникшій въ тъхъ именно странахъ, кои своею всемірно-торговою діятельностью наиболіве возбуждаютъ половые инстинкты, не устранится даже и въ томъ случаћ, если бы сошли со сцены и великіе развратители, т. е. Франція и Англія, Проповъдь не уничтожитъ страсти къ нарядамъ; только предавшись великому дълу воскрешенія, человъчество можеть освободиться отъ торгово-промышленной сусты. Если даже вопросъ соціальный, -- который въ томъ лищь и состоитъ, чтобы сдълать доступными для всъхъ, или по крайней мъръ для большинства, наряды, комфортъ, и т. п., - заставляетъ наиболтве честныхъ изъ его адептовъ забывать о наружныхъ украшеніяхъ, то тѣмъ паче долженъ такъ дъйствовать на своихъ послъдователей вопросъ, имъющій несравненно болъе возвышенную цъль. Устраняя роскошь, вспросъ о воскрешеній діблаеть доступнымь для всібхь хлібов насущный, и именно потому, что не придаетъ большого значенія матеріальнымъ благамъ, -- вопросъ о воскрещеніи - тождественъ съ вопросомъ о полномъ обезпеченіи средствъ къ жизни.

Когда устранятся искусственныя возбужденія половаго инстинкта, тогда останется естественный инстинктъ,—сила могучая и страшная, ибо это вся природа. И пока эта слѣпая сила не будетъ побѣждена цѣлому-

дріемъ, т. е полною мудростью, сколько умственною, столько же и правственною, иначе, пока природа не придетъ черезъ человъка къ полному сознанію и управленію собой, пока существуєть рожденіе, пока у людей будуть потомки, до тёхъ поръ и въ земледёліи не будеть еще правды и полнаго знанія, и земледъліе должно будеть обращать прахъ предковъ не по принадлежности, а въ пищу потомкамъ; для чего не мужно знаніе прошедшаго, а достаточно знать лишь настоящее. (Хотя прахъ человъческій и смішань съ гнилью, производимою при жизня и по смерти всеми животными, темъ не менее присутстве въ земле хотя бы незначительной частиы праха предковъ даетъ намъ право говорить о превращеній праха предковъ въ пищу потомковъ). Вещество же, разсъянное въ небесныхъ пространствахъ, тогда только сдълается доступнымъ, когда и самое питаніе. Ъда, обратится въ творческій процессъ созданія себя изъ вешествъ элементарныхъ. И въ самомъ человъкъ не булетъ не только любви, но и правды, пока излишекъ силы, процентъ на капиталъ, полученный отъ отцовъ, будеть употребляться на невѣжественное, слѣлое рождене, а не на просвъщенное, свободное возвращение его кому слъдуеть. Язва вибріоновъ не прекратится, ибо пока будетъ рождение, будетъ и смерть, а гдв трупъ, тамъ соберутся и вибріоны.

Литургія вѣрныхъ и есть превращеніе процесса питанія и рожденія въ возсозданіе или всеобщее Воскрешеніе. По католическимъ воззрѣніямъ священникъ въ таипствѣ звхаристіи "творитъ тѣло". По миѣнію католиковъ «худшій священникъ достойнѣе Матери Господа», потому что если блаженна Богоматерь, однажды родившая Христа, то гораздо блаженнѣе всякій священникъ, который творитъ ежедневно своего Господа (въ пресуществленіи даровъ) и можетъ творить его, когда захочетъ.

Цъломудріе не можетъ быть усвоено вполит процессомъ рожденія, чрезъ наслъдственность, ибо передача по наслъдству совершается все же чрезъ нарушеніе цъломудрія; а потому борьба съ половымъ инстинктомъ для пріобрътенія цъломудрія не можетъ быть только личною (какъ и вообще все личное не имъетъ искупительной силы, котя оно и имъетъ предварительное значеніе, такъ какъ недостаточно сохраненіе невинности только, нужно полное торжество надъ чувственностыю, пужно достигнуть такого состоянія, чтобы виновность была невозможна, чтобы освободиться отъ всякаго пожеланія нечистаго, т. е. пе только не рождаться, но и сдълаться нерожденнымъ, т. е. возстановляя изъ себя тъхъ, отъ коихъ рожденъ самъ, и себя возсоздать въ вицъ существа, въ коемъ все сознается путравляется волею. Такое существо, будучи митеріальнымъ, ничъмъ не отличается отъ духа.

Слъдовательно, цъломудріе можетъ быть достигнуто только чрезъ всеобщее воскрешеніе и оно является въ двухъ видахъ: отрицательное, или непосредственное, цъломудріе и цъломудріе положительное, возстановленное. Первое, это—невинность, дъвственность; борьба за сохраненіе дъвственности есть борьба оборонительная, образъ ея намъ данъ въ лицъ

Пречистой Лѣвы, сохранившей дѣвственность и по рожденіи. Этотъ обравецъ данъ не для нъкоторыхъ только людей, а ръшительно для всъхъ; ибо и посл'в рожденія душевная, нравственная д'явственность должна быть сохраняема, хотя бываетъ и такъ, что невинность душевная теряется прежде тълесной. Достигая цъломудрія положительнаго, полнаго, человъчество должно хранить и дівственность непосредственную. Рожденіе должно быть очищено, сколь возможно, отъ всякой похоти, душа должна оставаться до и после рожденія целомудренною, присно-девственною. Деревня въ этомъ, какъ и въ другихъ случаяхъ, представляетъ наиболће условій для сохраненія дѣвственной чистоты. Хотя пока существуєть рожденіе, нельзя достигнуть полноты целомудрія, но и чистота, какъ и грязь душевная, способны передаваться по наслъдству и переходить въ роды родовъ. Понятно, какой налагаетъ долгъ эта передача всякаго нечистаго пожеланія. Въ нъкоторыя эпохи христіанства д'явственное ц'яломудріе было отожествляемо съ самою премудростью Божіею, съ Софіею, и изображал**о**сь подъ видомъ Богоматери съ сонмомъ дъвственниковъ; эти эпохи, кажется, особенно, соотвътсвовали періодамъ борьбы съ чувственнымъ магометанствомъ.

Итакъ, для возстановленія непосредственнаго ціломудрія необходимо оцѣлсмудреніе всемірной торговли и обращеніе города въ деревню. Литургія также имѣетъ въ виду поддержаніе дѣвственной чистоты прихода, оканчивая каждую ектенью воспоминаніемъ о Приснодівь и, наконець, изрядно выставляя для подражанія Преблагословенную, Говоря объ обращеніи города въ деревню, мы разумѣемъ собственно идеальныя условія сельской жизниї нынвшняя же деревня, отчасти по вліянію города, отчасти же и по собственной грубости, далеко отстоить отъ этого идеала, да и приблизиться къ нему не можетъ, пока литургія въ связи со школой не окажутъ своего очищающаго дёйствія. Хотя идея цізломудрія и родилась въ городів, но осуществиться она можетъ только въ деревнъ. Село, въ которомъ мануфактурная промышленность составляетъ зимнее занятіе, заключаетъ въ себѣ свойства города и деревни; задача такой деревни-города соединить достоинство города и села и устранить ихъ недостатки. Выдбленіе изъ природы, возвышеніе надъ слѣпой силою, развиваемыя городской жизнью, также необходимы, какъ и близость къ ней, являющаяся въ деревнъ.

Положительное цѣломудріе, это —не оборонительная война, а наступательное дѣйствіе противъ того духа чувственности, т. е. пожиранія и слѣпой производительности, который быль обожаемъ въ древности, который и нынѣ боготворится подъ видомъ ли "катерін". "бовоовкательнато", "воли", или точнѣе похоти. (Брама- безконечое сладострастіе, похоть; Сива- пожираніе; а Кроносъ есть и Брама и Сива). Этотъ же духъ является и въ ученіяхъ новѣйшихъ трансформистовъ, —(и ихъ противниковъ, не допускающихъ превращеній, измѣненій, а вѣчность разъединенія, касты), — въ секуляризованномъ, можно сказать, видѣ, безъ миеической своей оболочки. Согласно этихъ ученій родоначальникомъ живыхъ существъ является какая-нибудь гастрея, т. е. органъ пожиранія, а излишекъ пожиранія

служитъ къ размноженю, является причиною борьбы и, слъдовательно, прогресса

Евангеліе этихъ трансформистовъ могло бы начинаться такъ: "въ началь была гастрен (желудокъ) и гастерія была у природы и сама природа была желудокъ». Такимъ образомъ, природное, естественное, совершенно противоположно христіанскому или даже человъческому; -- природное- пожираніе, христіанское же въ отрицательномъ смысліб - пость, а въ положительномъ-творческій процесст, возсозданів своего организма, замѣняющее питаніе; природному размноженію въ христіанствѣ соотвѣтствуеть, въ отрицательномъ смыслѣ-цъломудріс, т. е. отрицаніе рожденія, а въ положительномъ - всеобщее воскрешение, т. с. воспроизведение изъ тото излишка, который тратится на родотвореніс, и изъ праха, произведеннаго разрушительной борьбой, прежде жившихъ поколвній. Можно сказать, что между природнымъ и христіанскимъ такое же отношеніе, т. е. такая же поразительная противоположность, какъ между Троицею христіанской и Тримурти Индійской, открытію которой такъ обрадовались противники христіанства, находя въ ней изумительное сходство съ христіанскою Троицею;-и дъйствительно, сходство поразительное,-тамъ три и здѣсь три...

Необходимость положительнаго цъломудрія, не говоря уже о невозможности для отрицательнаго цъломудрія полной побъды, явствуеть изъ того, что постъ въ смыся полнаго отрицанія питанія есть самоубійство индивидуума, а всеобщая дъвственность—самоубійство, рода. Если христіанское учение не допускаетъ самоубійства даже, когда опо совершается, когда лишають себя жизни посредствомъ подвига, посредствомъ двухъ великихъ добродътелей, постомъ и дъвственностью, то именно потому, что по Божественному плану, искупленіе должно совершиться чревъ человівческій родъ («Ибо какъ смерть чрезъ человівка, такъ чрезъ человівка и воскресеніе мертвыхъ», Посл. 1-е къ Корино., XV, 21); иначе, почему бы не допустить освобожденіе человъчества отъ плотской жизни чрезъ подвигь дъвственности и поста. Такое освобождение произошло бы и не безъ участія воли, но воли отвлеченной, непосредственной. Эти-то противоръчія, заключающіяся въ отрицательномъ цівломудрій, дівлають необходимымь положительное цъломудріе. Положительное цъломудріе должно проявиться не чрезъ непосредственную только силу воли, а чрезъ посредство всей силы природы, обращенной въ дъйстве разумомъ, знаніемъ, наукою, словомъ полною мудростью. Положительное цъломудріе дъйствуетъ не чрезъ лишеніе пищи, а посредствомъ земледвлія, какъ опыта, обнимающаго постепенно и всю землю и земли, т. е. планеты, и проч., и обращающаго весь этотъ матеріалъ на постройку, какъ собственнаго тъла, такъ и тълъ своихъ отцовъ и предковъ. Отсюда сама собою опредъляется сущность того организма, который мы должны себъ выработать. Этотъ организмъ есть единство знанія и дъйствія; питаніе этого организма есть совнятельно-творческій процессь - обращенія человъкомъ элементарныхъ, космическихъ веществъ въ минеральныя, потомъ растительныя и, наконепъ, живыя ткани. Органами этого организма будутъ тѣ орудія, посредствомъ коихъ человѣкъ будетъ дѣйствонать на условія, отъ которыхъ зависитъ жизнь растительная и животная, т. е. земледъліе—какъ опытъ, чрезъ который открывается знаніе земной планеты, сдѣлается органомъ, принадлежностью этого организма Органами его сдѣлаются и тѣ способы аэро-и эфиро-навтическіе, помощью коихъ онъ будетъ перемѣщаться и добывать себѣ въ пространствѣ вселенной матеріалы для построенія своего организма. Человѣкъ будетъ тогда носить въ себѣ всю исторію открытій, весь ходъ этого прогресса; въ немъ будетъ заключаться и физика и химія, словомъ вся космологія только не въ видѣ мысленнаго образа, а въ видѣ космическаго аппарата, дающаго ему возможность быть дѣйствительнымъ космополитомъ, т. е. быть послѣдовательно всюду; и человѣкъ будетъ тогда дѣйствительно просвѣщеннымъ существомъ.

Несмотря на такія, повидимому, измѣненія, въ сущности человѣкъ ничѣмъ не будеть отличаться отъ того, что такое онъ нынѣ, — онъ будетъ тогда больше самимъ собою, чѣмъ теперь; чѣмъ въ настоящее время человѣкъ нассивно, тѣмъ же онъ будетъ и тогда, но только активно; то, что въ немъ существуетъ въ настоящее время мысленно, или въ неопредѣленныхъ лишь стремленіяхъ, только проективно, то будетъ тогда иъ немъ дѣйствательно, явно, крылья души сдѣлаются тогда тѣлесными крыльями.

Но чтобы окрылиться, одухотвориться, сдёлаться сознательно дёйствующимъ, нужно полное возсоздане. Человъкъ есть существо рожденное, а не непосредственно возникшее, онъ есть изображеніе и подобіе отцовскаго и материнскаго организмовъ со всёми ихъ недостатками и достоинствами. Хотя ипогда нёкоторыя изъ родительскихъ свойствъ будутъ проявляться нъ немъ въ преувеличенномъ, а другія въ ослабленномъ видѣ, но въ этомъ случаѣ онъ есть какъ бы интерференція, происходящая отъ столкновенія двухъ системъ волнъ и производящая или потемнѣніе, ослабленіе, или же усиленіе свѣта. Человѣкъ, углубляясь въ самого себя съ цѣлью самопознанія, открываетъ, находитъ въ себѣ самомъ предрасположенія, наклонности, —явленія, для коихъ нѣтъ основанія или причины въ его собственной жизни; такъ что изъ намѣренія познать себя выходитъ познаніе сноихъ составныхъ частей, сознаніе того, что было прежде него, отчего онъ самъ, познающій, произошелъ, что въ него перешло, т. е. познаніе своихъ родителей.

Душа человѣка не tabala rasa, не листъ чистой бумаги, не мягкій воскъ, изъ котораго можно сдѣлать все, что угодно, а два изображенія, двѣ біографія, соединенныя въ одинъ образъ. Чѣмъ утонченніѣе будутъ способы познанія, тѣмъ больше будетъ открываться признаковъ наслѣдственности, тѣмъ ярче будутъ возставать образы родителей; такъ что полный отвѣтъ на древній вопросъ, написанный надъ воротами Дельфійскаго оракула—"познай самого овбя"—мы будемъ имѣть во всеобщемъ воскре-

шеній, какъ это будеть видно изъ дальнёйшаго; тогда "повнай самого собя" не будеть значить: знай только собя, отъ котораго и произошель солинсиямъ. "Познай самого себя" заповёдуеть одному, а не всёмъ, говорить о знаніи и умалчиваеть о дёлф; указываеть на самого себя и забываеть о всёхъ другихъ.

Всякое знакомство начинается взаимнымъ заявлениемъ о своихъ отцахъ и матеряхъ. Мы не можемъ даже обойти такого заявления, если хотимъ назвать себя по имени и отчеству; а называя фамилио, мы переносимся иногда въ глубокую древность; называя себя по національности и даже просто человѣкомъ, мы тоже опредъляемъ лишь свой родъ, свое происхожденіе. То, что считалось и считается еще пустою формою (именованіе по отчеству) пріобрѣтаетъ все большее и большее значеніе. Генеалогія, которая до сего времени была самою презрѣнною, самою безжизненною наукою, оживляется, изъ юридической она дѣлается наукою естественною.

Біографія и въ прежнее время начиналась выпискою изъ метрическаго свидѣтельства,—но то была пустая форма,—настоящая же біографія силится дѣлать выводы изъ происхожденія; идеаломъ же современнаго жизнеописанія нужно считать такое изображеніе жизни, въ которомъ во всѣхъ событіяхъ жизни описываемаго лица выдѣлено наслѣдственное отъ благопріобрѣтеннаго.

Безъ насибдетвенности нътъ возможности объяснить самыхъ простъйшихъ явленій въ жизни живыхъ существъ; безъ этого невозможно понять, почему цыпленокъ, только что вышедшій изъ яйца, уже способенъ бъгать и клевать.

Современное направленіе въ наукт идетъ въ разртат съ направленіями жизни, въ основт коихъ положены принципы XVIII вта. Прошлому втку не была извтатна самая простая истина, вста считаемая за непреложную, что отъ собаки родится щенокъ, а отъ курицы цыпленокъ; и сами философы, конечно, допускали ее въ обыкновенной жизни, а въ теоріи отвергали, и на отрицаніи этой истины хотти построить общество и жизнь.

Для знанія, допускающаго наслѣдственность, рабство негровъ должно казаться совершенно естественнымъ, касты понятны, замѣщеніе должностей по наслѣдству не будетъ страннымъ, гордость предками въ порядкѣ вещей; а между тѣмъ, кто же изъ современныхъ людей, такъ отстаивающихъ свое происхожденіе отъ обезьянъ, (хотя и говорятъ, будто это пережитая фаза, но законъ наслѣдственности и въ особенности законъ атавизма вполнѣ противорѣчатъ такой оговоркѣ).—кто согласится признатъ рабство негровъ, касты и проч. Какъ же примирить эти противорѣчія знанія съ нравственными началами; не возвратиться же къ кастовому устройству, тѣмъ болѣе, что этимъ однимъ ограничиться нельзя въ дѣлѣ ретроградности, соглашаясь съ знаніемъ. А между тѣмъ, человѣкъ не можетъ, да и не долженъ отрекаться ни отъ знанія, ни отъ правственныхъ началъ;

энаніе и нравственность могутъ примириться на высшей ступсни, при совершенной полнотъ знанія и правственности.

Нужно прежде всего признать, что никакими общественными перестройками судьбу человъка улучшить нельзя; — эло лежитъ гораздо глубже, эло въ самой природъ, въ ея безсознательности, зло въ самомъ рождени и связанной съ нимъ неразрывно смерти. Уничтоживъ посредствующія ступени, смерть сдълала невозможною психическую классификацію лицъ и основанную на ней группировку общества.

Требованіе знанія отцовъ есть требованіе постоянное, вынуждаемое всіми обстоятельствами жизни. Знаніе жизни отцовъ получаетъ все большее и большее значеніе, — всякій врачъ, давая совітъ, желаетъ прежде всего знать о жизни въ патологическомъ отношеніи родителей паціента. Жизнь отцовъ должна бы приниматься во вниманіе при опредівленіи рода занятій; и педагогія для успівшности обученія должна бы знать образъ жизни родителей учащихся.

И такъ для обученія, для опредѣленія—что способенъ наилучше дѣлать человѣкъ для опредѣленія круга его занятій, для вступленія въ бракъ и т. п., – для всего этого нужно знать жизнь родителей.

Принимая во вниманіе громадную важность закона наслѣдственности, должно признать самою священною обяванностью каждаго вести психо-физіологическій дневникъ, и первою религіозною обязанностью школы— научить вести такіе дневники; для составленія же программы сказаннаго дневника нужно никакъ не менѣе, какъ цѣлый международный съѣздъ психологовъ, физіологовъ и проч. Эти дневники послужатъ основою для психократическаго общества.

Первая христіанская церковь, основанная только на чувствъ, не могла удержаться на первоначальной высот и должна была ввести внъшній законъ подъ видомъ каноническаго права, потому что не имфла въ основъ знанія. Также и родовая община, не имъя въ основъ знанія, не могла перейти въ такой союзъ, который держался бы внутреннею силою, чувствомъ, безъ всякаго внъшняго принужденія, насняїя. Наука въ истинномъ, а не сословномъ смыслъ, не можетъ выразиться при юридико-экономическомъ устройствъ; наука должна состоять въ психо-физіологическомъ познаваній челов вчествомъ самого себя чревъ всвую безь исключенія своихъ членовъ, какъ мужскаго, такъ и женскаго половъ, какъ высшаго, такъ и нисшаго сословій; и на этомъ познаніи или, точнѣе, -- взаимознаніи, человъчество должно созидаться въ союзы; созданные же на такомъ прочномъ основани союзы будутъ неразрушимы, не подвержены разводу. Но пока между людьми существуеть борьба, пока люди будуть считать себя за товаръ, который нужно подороже продать, пока они признаютъ навсегда нужнымъ внёшній юридическій законъ, до тёхъ поръ скрытность и обманъ будутъ составлять орудіе самозащиты. Экономическая оцѣнка и юридическая истина не могутъ быть тождественны съ научною истинамо; человъчество, организованное юридико-экономически, не можетъ энать себя. Когда же общество будеть основано на знаній, на вышеозначенныхъ дневникахъ, оно приметь психо-родовую форму, перейдеть въ новую фазу, столь же новую, какъ и самую древнюю; и задача Россій по дѣлу воспитанія дикихъ кочевниковъ для мирной жизни въ сказанной программѣ найдеть тогда твердую основу.

Когда христіанскіе миссіонеры, руководствуясь программою, выработанною наукою, свободною отъ торгово-промышленнаго давленія, слѣдовательно, христіанскою же, проникнутъ повсюду, когда церковное устрсйство будетъ вмѣстѣ и организацією знанія, т. е. когда приходъ, благочине, епархія, частный синодъ, до синода — международно-постояннаго конгресса, будутъ ступенями болѣе и болѣе общихъ выводовъ изъ психо-физіологическихъ дневниковъ; когда эти выводы о наслѣдственности, получивъ въ синодальнюмъ конгрессѣ характеръ закона, вселенской истины, низойдутъ въ такомъ видѣ опять до первоначальныхъ точекъ исхода, приходовъ, тогда въ каждой человѣческой душѣ образы родителей получатъ точную опредѣленность, и если бы всеобщее воскресеніе зависѣло непосредственно отъ мысли, то оно тогда же и совершилось бы.

Въ законъ наслъдственности мы имъемъ дъло съ первороднымъ гръхомъ, принявшимъ органическую форму порока, обращающую любовь духовную въ любовь чувственную съ необходимою ея спутницею смертью, Знаніе закона насл'єдственности можеть послужить для группировки людей въ такје союзы, при коихъ можетъ выказаться наибольшая дъятельность по дълу воскрещения. Къ числу такихъ союзовъ принадлежитъ и брачный союзъ. Не для половой страсти и слъпого рожденія соединяются два существа въ бракћ, который долженъ быть соединениемъ такихъ двухъ сушествъ, которыя наиболъе пробуждаютъ дъятельность другъ въ другъ и наименће чувственное влеченје: иначе сказать, въ этомъ союзѣ животный, половой инстинктъ превращается въ героизмъ, въ подвигъ, не какъ порывъ, а какъ возвышенное продолжительное дъйстве. Прогрессъ брака состоитъ въ постепенномъ уменьщеніи чувственной любви и въ увеличеніи дъятельности. Очень возможно, что такимъ требованіямъ брака будутъ удовлетворять гораздо болбе .- (вёроятнье же всего, что только такіе союзы и будутъ удовлетворять этимъ требованіямъ)-брачные союзы, заключаемые при посредствъ образованія между лицами разныхъ народностей, даже расъ. Образованіс, которое им'веть ціблью приготовить не супругъ, на невъстъ, а дочерей, при томъ дочерей всъхъ отцовъ, какъ одного отца, будеть безусловно необходимымъ посредникомъ такихъ международныхъ, междурасовыхъ, междусословныхъ браковъ. Свойство есть первая ступень возстановленія родства, а международные брачные столько же необходимы для предупрежденія вырожденія, какъ предупрежденія войнъ. Бракъ, основанный на знаніи мъръ перехода знанія въ дъло, - превращается въ воскрешеніе, связывая всв семьи въ этомъ всеобщемъ дълъ. Превращение рожденія въ воскрешеніе есть совершенство брачнаго союза. Бракъ есть школа цёломудрія и труда, (съ чёмъ согласны и противники брака, когда говорять, что бракъ есть могила любви, конечно, чувственной), а вмѣстѣ вопросъ психофизіологическій и должень быть выводомъ изъ тъхъ психическихъ и физіологическихъ наблюденій, о которыхъ говорено было выше. Бракъ, имъющій цълью не рожденіе только, но и трудъ воскрешенія, не можеть выражаться въ оставленіи родителей. Если женихъ не любить родителей своей невъсты, а невъста родителей жениха, то прочнаго союза не можетъ быть между ними по той простой причинъ, что, вообще, по закону наслъдственности, женихъ и невъста въ родителяхъ другъ друга могутъ приблизительно видъть то, чъмъ они будутъ въ старости или эрълыхъ лътахъ, т. е. будущность другъ друга. Не по взаимнымъ влеченіямъ, вводящимъ въ обманъ, а по тъмъ чувствамъ, кои вступающе въ брачный союзъ питаютъ къ родителямъ другъ друга, можетъ быть рвшенъ вопросъ о бракъ. Въ родителяхъ они могутъ видъть образы другъ друга раздъленными или разложенными на ихъ составныя части. (Правда, недостатки родителай могутъ иногда нейтрализоваться въ дътяхъ, и въ этомъ случаъ, если только такой случай возможенъ, прочный союзъ брачной четы можетъ, повидимому, имъть мъсто и Сезъ связи ея съ родителями; но недостатки, нейтрализованные во вступающихъ въ брачный союзъ, могутъ обнаружиться въ ихъ дътяхъ),

Вступленіе въ бракъ требуетъ предвѣдѣнія; пусть же намъ укажутъ другую путеводную нить, которая могла бы дать твердыя основанія для заключеній къ будущему, кромѣ наслѣдственности, хотя въ ней весьма много неразъясненнаго; но законъ наслѣдственности разъяснится тогда только, когда мы поймемъ всю важность его для разрѣшенія брачнаго вопроса; разводъ же есть не рѣшеніе, а просто отрицаніе брака, разрушеніе его, такъ какъ бракъ есть союзъ безсмертный, не разрушаемый даже смертію.

Долгъ воскрешенія требуетъ, чтобы послѣдствіемъ брака было не оставленіе дѣтьми родителей, а закрѣпленіе съ ними связи. Человѣкъ "оставитъ отца и матерь"—не заповѣдь, а заявленіе факта глубоко безнравственнаго.

Дъятельность брачной четы въ качествъ членовъ прихода, какъ общества исторіи и древностей, или членовъ общества психофизіологическаго возстановленія отцовъ и предковъ, выражается въ ихъ обязанности дълать общую запись фактовъ, открывающихся изъ ихъ сближенія или сожительства. (Примъч. 13-е) Обязанность эта налагается долгомъ воскрешенія, потому что всякая брачная чета составляєтъ необходимое звено въ генеалогіи человъческаго рода. Кромъ того такая запись необходима для жизни душа въ душу, (а не сліяніе только въ плоть едину), для уподобленія тому единству, образъ котораго намъ данъ въ единствъ Отца съ Сыномъ или, точнъе, въ единствъ Сына и Духа, одинаково любящихъ, одинаково въдующихъ Отца, въ въдъніи и любви къ Отцу находящихъ свое глубочайшее единство. Разнородность, разносословность, разноплеменность есть, можетъ быть, даже необходимое условіе такой жизни, жизни душа

иъ душу, невозможной безъ предварительнаго образованія. По закону наслѣдственности запись эта будетъ не исторією только супруговъ, но и ихъ родителей, и даже вообще исторією ихъ рода, по колику сія послѣдняя выражается въ жизни супруговъ.

Бракъ, основанный на любви къ родителямъ, имъетъ главною цълью уже не рожденіе, а воскрешеніе, и такой бракъ (съ цълью воскрешенія) имђетъ рђинительную всеобиность; ибо нђтъ людей, у коихъ не было бы родителей, тогда какъ неимъніе дътей явленіе возможное и не очень ръдкое. Союзъ, основанный на совершеннъйшей откровенности, на ежедневной взаимной исповъди, безъ коей онъ немыслимъ, ибо и тънь лжи дълаетъ невозможнымъ воскрешеніе, такой союзъ и въ этомъ отношеніи имъетъ ръшительное преимущество предъ союзомъ для рожденія, который не заключаетъ въ себъ безусловнаго требованія чистоты и душевной откровенности. Точно также бракъ для воскрещенія требуетъ значительной подготовки, просвъщенія, тогда какъ рожденіе вовсе не нуждается въ просвъщении. Не смотря на такой тъсный союзъ, въ какой приводитъ долгъ воскрешенія брачную чету, не можетъ она враждебно относиться къ другимъ подобнымъ союзамъ, ибо всеобщее воскресеніе-результатъ всеобщей любви; церковь-общество, основанное на взаимознаніи, психократія есть для нея первое, необходимое условіе,

Воскрешение не есть дѣло (результатъ) одного ума и даже воли, оно есть результать также и чувства, откуда и слъдуеть, что участіе женскаго элемента въ дълъ воскрешенія составляєть необходимость. Марія Магдалина, которая первая удостоилась видіть Воскресшаго, является представительницею женщинь съ ихъ лучшей, чистъйшей стороны. Если бы даже явленіе Христа было только психическимъ фактомъ, (какъ желаютъ того тъ, для большей части коихъ вовсе не существуетъ дъйствительности и весь міръ есть только фактъ психическій), то и тогда подобный фактъ открываетъ въ женщинъ неоцъненное свойство для того дъла, о которомъ идетъ здъсь ръчь. Почти всъхъ женщинъ можно подвести подъ два типа; въ первомъ типъ преобладаетъ, можно сказать, - исключительно властвуетъ чадолюбіе, способное воздоить и воскормить не людей, а деспотовъ; типъ этотъ очевидно низшій, чувственный, нетерпимый, котораго весь міръ ограничивается дътской; женщины этого рода способны и къ самоотверженію, (котораго не лишены впрочемъ, и животныя), можеть быть и къ другимъ добродътелямъ.

Ко второму типу принадлежатъ Антигоны, отчасти Корделіи и т. п., типъ, отличающійся преобладаніемъ души, способностью къ глубокому сострадацію; въ противоположность первому типу, добродѣтель свойственную женщинамъ 2-го рода слѣдовало бы назвать отцелюбіемъ. Недостатокъ слова для выраженія этой добродѣтели, (если только нѣтъ такого слова), доказываетъ, кажется, что классъ этотъ немногочисленъ. Есть, конечно, женщины, соединяющія въ себѣ добродѣтели того и другого типа, какъ есть, впрочемъ, и такія, которыя не имѣютъ ни одного изъ добрыхъ свойствъ

обоихъ этихъ типовъ. Просвъщение имъетъ задачею во всъхъ женщинахъ развить свойства второго типа, ибо только при этихъ свойствахъ можно приступить къ труду воскрешенія. (Мы не желаемъ унизить этимъ принадлежащихъ къ первому типу, ибо отсутствіе чадолюбія въ женщинъ есть страшный порокъ, ставящій ее ниже животнаго, но потому то, впрочемъ, чадолюбіе и не добродътель еще). Конечно, принадлежащія ко 2-му типу, когда услышатъ радостную въсть о трудъ воскрешенія, не повърятъ, какъ не повърила и Марія Магдалина, встрътивъ воскресшаго; но невъріе, слово «невозможно», которое мы услышимъ изъ устъ женщинъ 2-го типа, будетъ звучать иначе, чъмъ въ устахъ женщинъ 1-го типа.

Еще есть разновидность женщинь, это женщины, которыя желають казаться мужчинами; быть мужчиною, быть подобными, во всемъ равными, равноправными мужчинамъ, идеалъ такихъ женщинъ. Въ основъ этого стремленія, конечно, лежитъ глубокое презрѣніе къ женской природѣ; между тъмъ этимъ ревнительницамъ кажется, что онъ возвышаютъ женщину. Причина этого анормальнаго, тератологическаго явленія лежитъ въ городской жизни. Такой типъ отличается искусственностью и вызванъ необходимостью имъть занятія внъ семейной жизни, Конечно, пока достоинство человѣка, его самостоятельность будутъ зависѣть отъ денегъ, и женщина будетъ стремиться къ пріобрътенію правъ на участіе во всей этой юридической и экономической жизни, доставляющей денежную самостоятельность; а между тъмъ эта жизнь является какъ нъчто временное, допускаемое лишь въ силу необходимости, можно сказать, какъ необходимое эло. До сихъ поръ женшина была избавлена отъ участія въ этой жизни, которая ни какъ уже не можетъ быть настоящею, дъйствительною жизнью (въ смыслъ, которою должно жить). Освобождене отъ этой жизни составляетъ идеалъ даже мужчины, потому и нечего закабалять ей женщину, которая должна беречь свои силы, развивать ихъ въ цѣляхъ иной жизни, въ видахъ жизни, основанной на долгъ воскрешенія. Если бы и женщина сдълалась участницею жизни юридико-экономической, тогда можно было бы сказать, что конецъ близокъ,

Вліяніе женщинъ 2-го типа, остающихся дѣвами и по рожденіи, которыя становясь дочерьми родителей своего мужа, не оставляють и своихъродителей, должно придать иной характеръ и иную обстановку семейной жизни. Семейное жилише, домъ не будетъ капищемъ, художественною игрушкою, принимаемою за осуществленную дѣйствительность, для коей уже все закончено, нѣтъ уже улованія, нѣтъ будущности, остается одна безвыходность. Оно, это капище, игрушка, можетъ быть и прекрасно, уютно, комфортабельно, но одно оно и только оно, — можетъ привести къ отчаянію, навести ужасъ. Такихъ домовъ —фетишей особенно много въ Англіи, Голландіи, гдѣ рядомъ съ этими до безвыходности законченными домами — идолишами еще больше такихъ жилищъ человѣческихъ, которыя скорѣе похожи на груды развалинъ, чѣмъ на жилища человѣческія, или на что либо законченное; отчего замкнутость, законченность, игрушечный харак-

теръ первыхъ еще болѣе поражаетъ. Дома эти (перваго рода) производятъ такое впечатлѣніе, какъ будто они созданы для того, чтобы заставить забыть, что смерть и тлѣніе еще существуютъ; они, какъ маска, прикрываютъ собой наше безсиліе передъ природой; все иъ нихъ такъ выглажено, вылощено, все такъ блеститъ, что можетъ казаться, будто естественная сила потеряла способность производить тлѣніе, гніеніе, ржавчину и т. п. Въ этихъ домахъ отведено мѣсто и предкамъ, и они въ нихъ живутъ, но только портретною жизнью.

При вліяній женщинъ 2-го типа семейныя жилища не будутъ и замкнутыми крѣпостями, такъ какъ семьи составляютъ единицы прихода, общины. Идея общины и теперь даже выражается въ архитектуръ, или постройкъ, нашего села, что будетъ очевидно, если мы сравнимъ наше село съ ивмецкимъ или вообще съ западно-европейскимъ; послъднее строится не сплошною улицею, съ площадью посрединъ, какъ у насъ, по отдъльными домиками, или группами домовъ, по разнымъ фасадамъ. Что же касается до прихода, т. е. той же общины, но въ смыслъ священнаго союза, то онъ не имъетъ архитектурнаго выражения, Правда съ принятиемъ христіанства на площади былъ воздвигнутъ храмъ, но единство храма съ жилищами прихожанъ не было выражено; въроятно единство это не было на столько сильно, чтобы выразиться архитектурно. Если бы христіанство было принято не вн'вшне только, а преобразовало бы общину въ церковь въ томъ смысль, какъ это было сказано выше, тогда и самыя избы своими фасадами составили бы ствну храма, которая могла бы быть украшена священными изображеніями; (въ образахъ, крестахъ, которые нерѣдко можно видъть на воротахъ крестьянъ, купцовъ и т. п., нельзя ли даже вид'вть начало такого архитектурнаго выраженія церкви). Гогда самый храмъ обратился бы въ святилище прихода, въ общій кіотъ съ образами, въ общій передній уголь вськъ прихожань; на кровлів же этого невысокаго храма могъ бы быть воздвигнутъ престолъ для совершенія службы лѣтомъ; и тогда вся площадь, окруженная домами прихожанъ, обратилась бы храмъ. Кладбище, помъщенное на площади, около святилища, въ сердцъ общины (внутри самаго лътняго храма), върно выражало бы идею объ отношеній живущих в къ отщедшимъ; школа помъстилась бы въ ряду домовъ вь такомъ мъстъ, гдъ быль бы входъ на площадь, т. е. въ храмъ, внутри котораго, не можетъ конечно, быть мъста ни судебнымъ, ни адмистративнымъ учрежденіямъ, которыя нинего общаго съ церковью не имъютъ и если существуютъ, то лищь потому, что церковь не успъла еще объединить встхъ людей въ союзъбезъ принужденія и внъщней силы; сзначенныя учрежденія существують, какъ внѣшняя сила, связующая людей до тёхъ поръ, пока церковь не соединитъ ихъ внутренно. Словомъ, чёмъ больше будетъ возрастать церковь, тъмъ дальше будутъ отодвигаться, умаляться, приходить въ запустъніе суды, волостныя и всякія другія правленія и управы. И тогда, конечно, семейныя жилища не будутъ уже капищами, не иміжощими будущности, не будутъ и Англійскими кръпостями

(900)

(мой домъ – моя крѣпость) и Турецкими, вообще мусульманскими, тюрьмами (безъ оконъ на улицу), но представятъ вѣрное изображеніе общенія, единства прихода.

Само собою разумѣется—прежде нравственное преображеніе, архитектурное же выраженіе придетъ за нимъ само; или, лучше сказать, что нравственное преображеніе и архитектурное выраженіе необходимо должны послѣдовать одно за другимъ, и при томъ послѣднее должно служить закрѣпленіемъ перваго. Препятствія (для архитектурнаго выраженія) являются не съ художественной, не съ технической стороны, а съ нравственной; и пока воскрешеніе не поставлено цѣлью, пока отцы не помѣщены внутри храма, въ сердцѣ общины, не будетъ и братства, и будутъ, слѣдовательно, лачужки рядомъ съ домами зажиточныхъ, притча о богачѣ и лазарѣ будетъ представлена еще наглядно и приходъ не будетъ еще многоединствомъ.

Какая противоположность между Россією и Англією и въ жизни и въ ихъ архитектурныхъ проявленияхъ! Англія, окруженная океаномъ, на «отоцъ» моря, можетъ считаться превосходной кръпостью, внутри которой, подъ защитою моря, живущіе могли свободно предаваться собственнымъ дъламъ, жить для самихъ себя. Россія же не имъетъ никакой естественной защиты, отсюда и служилый характерь ея населенія; жить для себя, для личнаго наслажденія, какъ въ Англіи, было невозможно; постройки при такихъ условіяхъ приняли временный характеръ, жилища не могли принять видъ законченности, обратиться въ идоловъ, кумировъ; при всякомъ нападенји ихъ оставляли почти безъ сожалънія. Съ другой стороны на нашихъ постройкахъ лежитъ характеръ родовой общины; ибо что такое нашъ русскій домъ? По словамъ одного нашего археолога (Примъчаніе 14 е), русскій домъ есть совокупность клютей, соединенныхъ сънями или покрытіями. Онъ могъ расширяться неопредъленно вмъстъ тъ расширенісмъ рода; оттого онъ и носить собирательное названіе хоромы, палаты. И когда христіанство не будеть у нась однимь только обрядомь, тогда рядъ своеобразныхъ клътей, (не какъ казарма, которая есть рядъ совершенно одинаковых клътокъ), не замкнутых (не кръпостей), а соединенныхъ сънями, рядъ такихъ клътей составитъ тогда внъшнюю оболочку храма, съ населеніемъ умершихъ внутри, и храмъ этотъ будетъ свободенъ, открыть со стороны неба, призракъ небеснаго свода въ видъ кръпкихъ, неподвижныхъ сводовъ, куполовъ, не закроетъ отъ взора дъйствительныхъ явленій, происходящихъ въ небесномъ пространствѣ, и они не будутъ казаться намъ столь недоступными, какъ теперь.

И весь домащній скарбъ по тѣмъ же причинамъ, постояннаго опасенія грабежей, не могъ сдѣлаться у насъ кумиромъ, какъ онъ сдѣлался у западныхъ народовъ и особенно у Голландцевъ и Англичанъ. Произведенія мануфактурной промышленности (домашній скарбъ, хламъ) также нужно причислить къ идоламъ или идольчикамъ, какъ напр. одежды, это несовершенное подобіе естественныхъ покрововъ, (также, впрочемъ, несовершенныхъ по причинѣ безсознательности происхожденія), эти тлѣнныя, и еще болѣе тлѣнныя оболочки нашего тлѣннаго одѣянія, т. е. тѣла.

Мануфактурная промышленность и есть истинное, дъйствительное идолодъланіе, въ противоположность земледълю, которое гніющія вещества обращаетъ въ живыя, здоровыя тъла, (т. е. можетъ служить къ разръщенію санитарнаго и продовольственнаго вопросовъ, и даже въ настоящемъ состояніи служитъ началомъ литургіи, дающей священное значеніе этимъ вопросамъ); мануфактурная промышленность въ противоположность земледълію есть обращеніе живого въ мертвое, она увеличиваетъ только гниль, и, не увеличивая продовольственныхъ запасовъ, умножаетъ число потребителей; т. е. мануфактурная промышленность дъйствуетъ антигигіенически и вопреки разръшенію продовольственнаго вопроса; или, лучше сказать, мануфактурная промышленность не принимаетъ никакого участія въ разръшеніи вопросовъ санитарнаго и продовольственнаго въ настоящемъ смысль, т. е. такъ, какъ они должны быть разръшены.

Но если прежде мы не сдѣлали себѣ идоловъ изъ нашихъ жилищъ, изъ нашего скарба по нуждъ, то теперь мы должны уберечься отъ сего вслъдствіе сознанія истиннаго отношенія человъка къ вещи. Въ дъйствительности не человъкъ владъетъ вещью, а вещь обладаетъ человъкомъ, связываетъ его, дълаетъ несвободнымъ, вноситъ раздоръ въ среду людей. Мы разумъемъ здъсь какъ вообще вещь, такъ и ту, которая получила отпечатокъ труда человѣческаго; этотъ отпечатокъ заставляетъ думать человъка, что онт овладълъ уже вещью, тогда какъ отпечатокъ этотъ закрываетъ отъ человъка истинную сущность вещи, которой человъкъ не знаетъ, потому что не владъетъ ею. Называя уже теперь вещь своею, мы присвоиваемъ не принадлежащее намъ, гръщимъ, слъдовательно, противъ 8-й запов'єди; только принимая то, чёмь мы пользуемся, какъ полученное нами въ долгъ съ обязанностью уплаты, мы снимаемъ съ себя обвиненіе въ нарушеніи 8-й заповъди;но за то можемъ навлечь на себя другое обвиненіе, не менте тяжкое, обвиненіе въ несостоятельности, такъ какъ все, чъмъ мы пользуемся, есть произведение земли, т. е. проценты съ капитала, который не принадлежитъ намъ. Чтобы не быть обвиненными въ кражъ, или чтобы не стать несостоятельными должниками, что должно повлечь тяжкія для насъ послідствія, мы должны посредствомъ труда пріобръсти этотъ капиталъ, пріобръсти его именно трудомъ, а не хищенісмъ или грабежомъ.

Совокупность вещей, носящихъ на себъ отпечатокъ труда человъческаго (жилище со всъмъ въ немъ скарбомъ), составляетъ особый мірокъ, приспособленный къ жизни человъка; изъ этого-то мірка и не должно творить себъ кумира, потому что онъ есть лишь подобіе другого, большого міра, который также не долженъ быть обожаемъ. Не соперничать, не равняться съ лиліями долинъ, съ блескомъ солнца, какъ это мы дълаемъ въ нашихъ позолотахъ, съ голубизною небарвъ нашихъ обояхъ, стънныхъ украшеніяхъ, въ нашихъ одеждахъ, но вносить сознаніе и волю въ слъ-

пую силу, вотъ въ чемъ задача человъка.

Теперь должно рѣшить, что мы выберемъ, будетъ ли наше жилище замкнутымъ, закрытымъ и отъ Бога, общаго нашего отца, и отъ другихъ людей, нашихъ братьенъ, соработниковъ въ общемъ дѣлѣ, будетъ ли оно съ своими исключительными, семейными богами, съ своими ларами и пенатами, или же нашъ домъ будетъ самостоятельною клѣтью, принадлежностью храма воскрешенія, съ сѣнями, знаменующими узы братства, съ теремомъ или вышкою (покрытіемъ на четырехъ подпорахъ, родъ балдахина надъ сѣнями) для молитвы и воспитанія

Нужно замѣтить, что семейная исключительность сдѣлается невозможною по причинамъ, такъ сказать, техническаго свойства, когда электрическая свѣча замѣнитъ огонь очага, добываемый изъ старыхъ все болѣе и болѣе истощаемыхъ запасовъ солнечной теплоты, когда электрическая свѣча замѣнитъ эти запасы силою, получаемою не изъ искусственныхъ батарей, а изъ атмосферы или же изъ самой земной планеты, какъ одного электро-магнитнаго или магнито-электрическаго аппарата, для управленія которымъ нужно всеобщее и самое тѣсное единеніе, тогда эпоха атни, т. е. эпоха исключительности, закончится.

Электрическій токъ, способный передавать голосъ, движеніе и т. п., не можетъ быть лишенъ способности передавать и мускульныя движенія и физіологическія явленія, а также и психическія, если они имѣютъ физіологическое выраженіе. Мы не видимъ также причины, почему бы явленія, совершающіяся въ здоровомъ организмѣ, не могли бы посредствомъ передачи возвращать нормальное теченіе организмамъ заболѣвщимъ, патологическимъ. Такая-то дивная сила будетъ въ рукахъ всѣхъ (подобно тому, какъ въ настоящее время огонь), когда электрическая свѣча загорится въ сельской хижинъ.

Вліяніе женщины, если въ ней будетъ воспитанъ типъ Маріи Магдалины, отразится и на всей дъятельности человъка, также какъ оно отразится и на его жилищъ, въ его семейной жизни. Въ женщинъ нужно воспитать, главнымъ образомъ, дочь человъческую, внуку, правнуку, и потомъ лишь мать. То чувство, зарождение котораго сдълало человъка человъкомъ, и о которомъ говорилось въ началъ сего труда, быть можетъ зародилось въ первой дочери человъческой даже прежде, чъмъ въ первомъ человъческомъ сынъ, и прежде къ матери, а потомъ къ отцу. Но также и паденіе, забисніе долга пачато ею же, женщиною. Такъ называемая эмансипація женщины не сопровождаеть ли всякое паденіе общества? Чъмъ меньше будетъ домашнихъ заботъ, чъмъ проще семейное хозяйство. тъмъ болъе женщина должна будетъ преобразоваться изъ Марфы, заботящейся о многомъ, въ Марію, избравшую благую часть-быть помощницею въ трудъ воскрещенія. Точнъе сказать, нужно соединеніе этихъ двухъ типовъ, Марія не должна оставаться при одномъ созерцаніи, а Марфа не должна ограничивать своей дъятельности предълами кухни.

Въ качествъ помощницы въ трудъ воскрешенія, какую роль должна

играть женщина въ вопросахъ продовольственномъ и санитарномъ? Эти два вопроса находятся въ такой зависимости одинъ отъ другого, что безъ успъха въ одномъ, нельзя шага ступить въ другомъ. Первый вопросъ, — о средствахъ къ жизни, о регулированіи процессомъ земной планеты и объ открытіяхъ въ небесномъ пространствѣ, есть вопросъ, надо полагать, по преимуществу, мужской. Женщина можетъ участвовать въ немъ возбужденіемъ къ подвигу, утѣшеніемъ въ неизбѣжныхъ при этомъ неудачахъ. Второй же вопросъ, санитарный, нужно думать, есть по преимуществу женскій; женщина съумѣетъ лучше слѣдить за малѣйшими появленіями признаковъ жизни въ умершемъ, наблюдать за молекулярнымъ строеніемъ вещественной оболочки человѣка.

Смерть, можно сказать, есть апестезія, при коей происходить самое полное трупоразьятіе, разложеніе и разсѣяніе вешества. Собираніе разсѣянныхъ частицъ есть вопрось космотеллурической науки и искусства, слѣдовательно, мужское дѣло, а сложеніе уже собранныхъ частицъ есть вопросъ физіологическій, гистологическій, вопросъ сшиванія, такъ сказать, тканей человѣческаго тѣла, тѣла своихъ отцовъ и матерей, есть женское дѣло; конечно, было бы странно, если бы физіологическая и гистологическая наука ограничивалась только живосѣченіемъ и не могла бы перейти къ возстановленію. Какъ ни великъ трудъ, который предстоитъ при возстановленію Какъ ни великъ трудъ, который предстоитъ при возстановленію разсѣяннаго вещества, не слѣдуетъ, однако, отчаяваться, чтобы и тѣ мельчайшія частицы, кои, по сказанію проникавшихъ въ пихъ мыслью (занимавшихся вычисленіемъ величины атома, какъ Круксъ, Томсонъ, напр.), заключаютъ въ себѣ столько еше болѣе мелкихъ частичекъ, сколько въ землѣ можетъ умѣститься нистолетныхъ пулекъ,—не нужно думать, что и эти частицы не откроютъ намъ своихъ нѣдръ.

Все вещество есть прахъ предковъ, и въ тъхъ мельчайшихъ частицахъ, которыя могли бы быть доступны невидимымъ для нашихъ глазъ микроскопическимъ животнымъ, и то лишь, если бы они были вооружены такими микроскопами, которые расширяли бы область ихъ эрвий на столько же, на сколько наши микроскопы расширяють кругь нашего эрънія, и тамъ, и въ этихъ въ квадратъ, въ кубъ и т. д. микроскопическихъ частичкахъ, мы можемъ найти слъды нашихъ предковъ. Каждая частица, состоящая изъ такого множества частичекъ, представляетъ таксе же разнообразіе, въ какомъ является для насъ земля. Каждая среда, чрезъ которую проходила эта частица, оставила на ней свое вліяніе, свой сліддь, Разсматриваемая съ археологической или палеонтологической стороны, частица, можетъ быть; представляетъ нъчто въ родъ слоевъ, сохраняющихъ, быть можеть, отпечатки всъхъ вліяній, которымъ подвергалась частица, проходя разныя среды, разные организмы. Какъ бы ни дробилась частица, новыя, происшедшія отъ этого дробленія частицы, въроятно, хранять сльды разлома; онт, эти частицы, подобны, можетъ быть, тъмъ знакамъ гостепріимства у древнихъ, которые назывались сумволами, сфрагидами: при разставаніи разламывалась вещь, и кула бы не разошлись минутные друзья,

унося каждый половину разломанной вещи, при новой встр вчв, складывая половинки, они тотчасъ же узнавали другъ друга. Представимъ же себъ, что міръ, едругъ или не вдругъ, освітился, сдівлался знаемъ во всіххъ своихъ мельчайшихъ частицахъ, не будетъ ли тогда для насъ ясно, какія частицы были въ минутной дружбъ одна съ другой, въ какомъ домъ или организм вонь гостили вмъсть, или какого цълаго он составляли часть, принадлежность. И ныпъ даже какой-нибудь валунъ, лежащій въ южной Россіи, своимъ составомъ и другими признаками, не открываетъ ли намъ, что онъ есть только обломокъ съ какихъ-нибудь Финскихъ горъ, унесенный оттуда льдинами. Если изследованіе такихъ громадныхъ, сравнительно, тълъ, какъ валуны, еще не окончено, то какой трудъ и сколько времени потребуется для изслѣдованія частицъ величиною въ милліонную долю линін, и при томъ для изслівдованія не настеящаго только ихъ состоянія, строенія, но всей исторіи каждой такой частицы? Трудно открытіе способовъ изследованія, трудно также изследованіе первыхъ двухъ, трехъ частицъ, но затъмъ работа становится доступною для многихъ, и наконецъ, для всбхъ людей, освобожденныхъ отъ торгово промышленной суеты. Наконсцъ, самое изслъдованіе такъ упрощается, что то, для чего требовались прежде годы труда, дълается достижимымъ для одного взгляда, достаточно становится одного взгляда, чтобы опредълить мъсто и время нахожденія частиць въ томъ или другомъ тёль. Хотя частицы и могутъ сохранять слёды своего пребыванія въ томъ или другомъ организмё, въ той или другой средъ, очень долгое время, но слъды эти могутъ изглаживаться и исчезать, можетъ быть; въ такомъ случать, намъ нужно знать законъ сохраненія и исчезновенія слъдовъ.

Трудность возстановленія для каждаго покольнія того покольнія, которое непосредственно ему предшествовало, совершенно одинакова; ибо отношеніе нынфшняго покольнія къ своимъ отцамъ, и того покольнія, которое первое достигнетъ искусства возстановленія, къ его отцамъ точно такое же, какъ нашихъ прапрадъдовъ къ ихъ отцамъ. Хотя первый воскрешенный будетъ, по всей в фроятности, воскрешенъ почти тотчасъ же послъ смерти, едва успъвъ умереть, а за нимъ послъдують тъ, которые менье отдались тявнію, но каждый новый опыть въ этомъ дъль будеть облегчать дальнъйшіе шаги. Съ каждымъ новымъ воскрешеннымъ знаніе будетъ расти; будетъ оно на высотъ задачи и тогда, когда родъ человъче-, скій дойдетъ и до перваго умершаго. Мало того, для нашихъ прапрапрадъдовъ воскрешение должно быть даже легче, несравненно легче, т. е. нашимъ прапраправнукамъ будетъ несравненно труднъе возстановить ихъ отцовъ, чъмъ намъ и нашимъ прапрапрадъдамъ, ибо мы воспользуемся при воскрешеній своихъ отцовъ не только всеми предыдущими въ этомъ дълъ опытами, но и сотрудничествомъ нашихъ воскресителей; такъ что первому сыну человъческому будетъ легче всъхъ возстановить его отца, отна всъхъ людей.

Для воскрешенія педостаточно одного изученія молекулярнаго строе-

нія частиць; но такъ какъ они разс'вяны въ пространствів солнечной системы, можетъ быть и другихъ міровъ, ихъ нужно еще и собрать; слѣдовательно, вопросъ о воскрещеній есть теллуро-солярный или даже теллурокосмическій. Для науки, развившейся въ торгово-промышленномъ организмб, для науки разложенія и умерщвленія, такая задача недостижима; такая задача не можетъ быть и цълью подобной науки, если только наука не переростетъ торгово-промышленнаго организма и не перейдетъ въ иную среду, въ среду сельско-хозяйственную, гдб она сдълается уже наукою не разложенія и умерщвленія, но наукою сложенія и возстановленія. Сельское хозяйство, чтобы достигнуть обезпеченія урожая, не можеть ограничиваться предълами земли, ибо условія, отъ конхъ зависитъ урожай, или вообще растительная и животная жизнь на землъ, не заключаются только въ ней самой. Если върно предположение, что солнечная система есть перемънная звъзда съ одинадцати лътнимъ электро-магнитиымъ періодомъ, въ теченіи косто и количество солнечныхъ пятенъ, и малиитныя (свверныя сіяпія), и электрическія грозы достигають то своего максимума, то минимума, а съ сими явленіями находится въ связи весь метеорическій процессъ, отъ коего непосредственно зависить урожай или неурожай, въ такомъ случат весь теллуро-солярный процессъ доженъ бы войти въ область сельскаго хозяйства. Если върно также, что всъ переходы отъ одного явленія къ другому совершаются чрезъ посредство электричества, силы подобной или даже тождественной нервной силЪ, служащей орудіемъ воли и сознавія, то нынъшнее состояніе солнечной системы можно уподобить тъмъ организмамъ, въ коихъ нервная система еще не образовалась, не отдълилась отъ мускульной и другихъ системъ. Хозяйственная задача человъка состоитъ именно въ устройствъ такого регулирующаго аппарата, безъ коего солнечная система остается слѣпою, не свободною, смертоносною силою; т. е. задача состоить въ проложенія, съ одной стороны тъхъ путей, при пособій коихъ доходило бы до человівческаго сознанія все совершающееся въ подсолнечной, а съ другой, въ проложении такихъ проводниковъ, при посредствъ коихъ все происходящее въ ней, рождающееся, обращалось бы въ дъйствіе, въ возстановленіе,

Пока же не существуетъ такихъ путей сознація и такихъ проводниковъ дъйствія, не говоря уже о періодическихъ потрясеніяхъ и переворотахъ, міръ будетъ представлять странный, извращенный порядокъ, который лучше бы, кажется, назвать безпорядкомъ. «Равнодушная природа», нечувствующая, несознающая, будетъ «красою въчною сіять», личность же, сознающая благольніе нетльнія, будетъ чувствовать себя не только вытъсияемой, но и вытъсняющей. Существо, въ коемъ пъть ни вытъсняющаго, ни вытъсняемаго, могло ли быть творцомъ такого не космоса, а хаоса?

Міръ, какимъ онъ былъ изначала, мы не можемъ, конечно, знать, потому что мы знаемъ его только такимъ, каковъ онъ есть теперь; но, су дя по Творцу, мы можемъ себъ составить хотя отчасти и хотя нъкоторое только представлене или предположене объ этомъ міръ невинности

и чистоты. Не должны ли мы себъ представить отношенія первыхъ людей къ міру подобными тому отношенію, въ коемъ находится ребенокъ къ свеимъ органамъ, которыми онъ еще не владъетъ, не научился еще управлять ими; т. е. не были ли первые люди существами, которыя должны были (и могли это сдълать безъ страданія и боли) создать себъ органы для
существованія во всъхъ мірахъ, и во всъхъ средахъ, и такимъ образомъ
сдълаться сушествами всеобщими, способными жить всюду. Отдавъ пред,
почтеніе наслажденію, человъкъ не принялъ въ обладаніе этихъ органовъи не создалъ себъ органовъ, соотвътствующихъ средамъ; и они, эти органы, т. е. всъ стихіи, міры, атрофировались, парализировались, земля обратилась въ ръзко изолированную планету и уже съ тъхъ поръ мысль и бытіе перестали соотвътствовать другъ другу. Вмъсто творческаго процесса
созданія себъ органовъ, соотвътствующихъ средамъ, явилось питаніе, а потомъ и пожираніе.

Человъкъ самъ себя поставилъ въ зависимость отъ рока (т. е. отъ годового обращенія земли), подчиниль себя землії, при чемь рожденіе замізнило художественный процессь воспроизведенія себя въ другихъ существахъ, процессъ подобный рожденію Сына отъ Отца, исхожденію отъ Него Св. Духа. Далъе размножение обратилось въ необузданную родотворную силу, усилило борьбу, съ увеличеніемъ рожденія усилилась и смертность. Тѣ проводники, коими могли быть регулируемы переходы явленій однихъ въ другія, непринятые въ управленіе, исчезли, и постепенные переходы обратились въ перевороты, въ грозы, засухи, землетрясения, словомъ, солнечная система обратилась въ міръ, въ перемѣнную звѣзду съ одиннадцатилътнимъ, или инымъ какимъ-либо періодомъ, всевозможныхъ бъдствій. Такою и знаемъ мы теперь эту систему. Такъ или иначе, во всякомъ случаъ для самой достовърности знанія солнечная система должна быть обращена въ хозяйственную силу. Колоссальность солнечнаго міра въ состояній навести страхъ и возраженіе естественно будетъ указывать на нашу малость. Когда же мы обратимъ вниманіе на малыя частицы, состоящія изъ колоссально громаднаго числа частичекъ, кои также должны быть обращены въ человъческое хозяйство, тогда возражение будетъ указывать на нашу громадность, ибо для инфузоріи, для коей эти малыя частицы кажутся слишкомъ великими, они все-таки болъе доступны, чъмъ намъ.

Вопросъ, очевидно, не въ величинъ и наша сравнительная малость и громадность указываютъ лишь на трудность, на чрезвычайную трудность но не на невозможность. «Обширный умъ, который обнялъ бы въ одной и той же формулъ и движенія самыхъ большихъ тълъ вселенной, и движенія самаго легкаго атома, для такого ума ничего не оставалось бы неизвъстнымъ, и будущее, также какъ и прошедшее, было бы ему открыто». Собирательный умъ всъхъ людей, работающихъ въ теченій многихъ покольній, конечно, былъ бы достаточно обширенъ, нужно только полное согласіе, многоединство. (Въ томъ міръ, гдъ есть литературная собственность, и плагатъ, или литературное воровство, полемика, или литературное воровство, полемика, или литературное

ная война, въ такомъ мірѣ невозможно, конечно, согласіе, многоединство, при которомъ умъ всѣхъ людей былъ бы однимъ общирнымъ, собирательнымъ умомъ). Хозяйственное дѣйствіе, о которомъ говорилось выше, только облегчило бы трудъ собирательнаго ума или, говоря точнѣе, безъ этого дѣйствія работа собирательнаго ума даже невозможна.

Мы не обольщаемся мнимыми успъхами, тъмъ, что нынъ называется торжествомъ надъ природою, и не эти мнимые успъхи заставляютъ насъ приписывать наук' ту важную роль, которую ей предстоить совершить. Взять ведро воды и, обративъ его въ паръ, заставить работать, это не значить побъдить природу, это не значить одержать побъду и надъ ведромъ воды. Нужно видъть, какъ эта побъжденная сила рветъ пальцы, руки, ноги у прислужниковъ машины, чтобы поумърить свои восторги; очевидно, что эта сила не наша еще, не составляетъ нашего органа. Конечно, и истребленіе топлива (безъ возстановленія его), необходимое упомянутомъ торжествъ надъ природою, тоже можно причислить къ бъдамъ, но къ побъдамъ, конечно, Пирра. И не это однако же самое важное, мы несемъ неисчислимую потерю, приводимъ къ бездѣйствію умъ многихъ милліоновъ многихъ поколѣній людей, ибо мануфактурная промышленность, какой бы досугь ни быль выговорень рабочимь, не можеть дать приложенія столькимъ умамъ, не говоря уже о безплодности самого приложенія къ мнимымъ побъдамъ надъ природою и къ производству по большей части пустяковъ, (бездълушекъ). Эта промышленность требуетъ одного ума на тысячу рукъ, долгъ же воскрешенія, дъйствующій чрезъ сельское хозяйство, требуетъ и головъ, а не однъхъ только рукъ.

Вопросъ объ обращени солнечной системы въ хозяйство есть вопросъ объ отношени сознательной силы къ силъ слъпой, къ слъпымъ движеніямъ. Чъмъ больше выставимъ мы разумныхъ силъ, тъмъ успъхъ надежнъе, въроятнъе. Если бы раздълить всю солнечную систему на число погибшихъ умовъ, то оказалось бы, что на каждый умъ придется небольшая ея часть; хотя мы и не имъемъ мъры для опредъленія силы ума, его дъятельности, (что, конечно, и несоизмъримо съ пространствомъ), однако и приведенное сравнене можетъ дать пъкоторое понятіе о великости потери и о громадности результатовъ, которые могли бы быть достигнуты въ противномъ случаъ.

Выставляя на видъ страшный вредъ, приносимый мануфактурною промышленностью, должно указать и на нѣкоторую пользу, которую она принесла: вопросъ о механическомъ эквивалентѣ теплоты былъ вызванъ приложенемъ паровой силы къ мануфактурной промышленности, точно также, какъ вопросъ о наслѣдственности улучшенемъ породъ скота; производство инструментовъ для наблюденей и изслѣдованей можетъ долго еще приносить пользу, и усилене такого производства на счетъ другихъ отраслей промышленности, служащихъ роскоши и комфорту, укажетъ на прогрессъ въ жизни, такое усилене и необхримо, какъ переходная ступень.

Если произойдетъ означенная перемъна въ производствъ, то несом-

нънно, что самый вэглядъ на жизнь измънится, цъль жизни будетъ поставляться не въ наслажденіи, и наука перестанетъ быть служанкою мануфактурно-торговаго класса: сама промышленность облагородится, получивъ званіе служанки знанія. Въ настоящее время наука считаетъ себя счастливою, что купеческіе корабли завели у себя нізкоторыя наблюденія: и хотя такое преимущество барыша наль знаніемь можеть показаться страннымь. но имбетъ однако причины, нелишенныя основанія. Наука тогда только будетъ имъть право обратить промышленность и торговлю себъ на службу, когда она сама сознаетъ свое истишное назначение: знание само себъ не можеть служить цълью, это значило бы мысль принимать за лъйствительность, мертвое за живое, изъ мысли или идеи творить себь кумира или идола. Пока наука находилась въ услуженій, не имъла самостоятельности, она могла ограничиваться страдательнымъ наблюденјемъ неба ибо только это отъ нея и требовало торговое мореплаваніе: она также могла ограничиваться кабинетными опытами, имфющими всф свойства дътскихъ игрушекъ, ибо настоящее свое значение эти опыты получали въ приложенін къ фабричнымъ производствамъ; дабораторіи и физическіе кабинетыприхожая къ фабрикамъ и заводамъ. Но наукъ предстоитъ, быть можетъ, еще худшая участь, если мечта соціализма когда-либо осуществится и наука сдълается рабою фабричныхъ рабочихъ; тогда все, неимъющее непосредственнаго приложения, должно будеть исчезнуть. Не придется ди тогда наукъ искать спасенія подъ кровомь религін; впрочемъ, соціализмъ и въ этомъ отношеній приняль свои міры, соединившись съ матеріалистами; послъдніе же, чтобы фанатизировать массы, убъждають ихъ, что нътъ другого блага, кромѣ матеріальнаго, (т. е. кромѣ того, что производять фабрики).

Вымираніе наукъ, неимъющихъ приложенія, уже начинается; такой участи подвергается философія, мы присутствуемъ при ея смерти. Явленіе это легко объяснить себь: принципъ, что все, неимъющее приложенія, должно исчезнуть, имъетъ свое основаніе, долженъ быть признанъ истиннымъ, если мы выразимъ его такъ: все, неимъющее приложенія, должно не исчезнуть а получить свое приложеніе. Философія, если она считаетъ себя идеею для идеи, можетъ имъть только слъдующее, очевидно предсмертное, утъщеніе: дитя нисколько не смущается, когда ему говорятъ, что его куклы неживыя существа; онъ живы въ душъ дитяти. И философы могутъ спокойно продолжать свою игру съ понятіями и идеями, сознавая, что эти понятія и идеи только мечты философскаго воображенія и реальны только,—какъ психическія состоянія».

Мысль и бытіе не тождественны, т. е. мысль не осуществлена, а она должна быть осуществлена. Мысль, или вообще представленіе, есть образь, остающійся въ душ'в посл'в того, какъ самый предметь исчезъ. Такое опредвленіе совершенно в'врно для философа; въ душ'в философа, д'в'йствительно, ничего не остается отъ исчезнувшаго предмета, кром'в мысленнаго образа. Въ душ'в же челов'вка, в'вриће сына челов'вческаго, съ этимъ образ

зомъ соединяется чувство утраты и стремленіе возвратить утраченное. Хотя философы имѣютъ дѣло съ образами не живыхъ существъ, а съ отвлеченіями, по тѣмъ не менѣе, если бы философъ не измѣнилъ человѣческому чувству, если бы онъ не забылъ, что человѣкъ есть существо дѣйствующее, а не мыслящее только, то вышеприведенное опредѣленіе имѣло бы другой видъ. Въ мірѣ все измѣняется, все исчезаетъ, и это измѣненіе опредѣляется не волею сознающаго и чувствующаго существа, а слѣпою силою, (такою она сдѣлалась послѣ паденія), поэтому въ сознающемъ и чувствующемъ существѣ обобщеніе, представленіе будетъ проектомъ обращенія слѣпой силы природы въ сознательную, или проектомъ всесбщаго воскрешенія. Если бы философія была продолженіемъ первой мысли перваго сына человѣческаго, если бы она не отрѣшилась отъ плана искупленія второго Адама, то и ей не грозила бы смерть и не сдѣлалась бы она игрою въ понятія.

Такая же участь (т. е. смерть или игра въ классификацію наукъ) грозитъ не метафизикъ только, но и позитивизму, въ коемъ дъйствіе также не соотвътствуетъ знанію. Міръ данъ не на поглядѣніе, не міросозерцаніе цъль человъка. Человъкъ всегда считалъ возможнымъ дъйствіе на міръ. изм'єненіе его согласно своимъ желаніямъ Миоическая стадія развитія состоитъ не въ знаніи только, минизмъ есть дъйствіе при предположеній, что міръ состоитъ изъ совокупности сознающихъ существъ, на кои можно дъйствовать просьбами, мольбами, заклинаніями, т. е. человъкъ въ этой стадій развитія приписываль своему слову силу непосредственнаго д'яйствія на міръ. Такое пониманіе выразилось и у Браминовъ, когда они говориля, что человъкъ зависитъ отъ природы, природа отъ боговъ, боги отъ молитвъ и заклинаній, слъдовательно брамины-то и есть боги. Индусы думали также, върили, что жертвами и молитвами можно низводить дождь на землю, доить небесныхъ коровъ. Не ясно ли, что всё минические образы были проектомъ дъйствія на міръ, причемъ проектъ этотъ постоянно изм'ьнялся по мъръ того, какъ люди приходили къ убъжденю въ недъйствительности тёхъ или другихъ боговъ, которыхъ они и замѣняли новыми, Если бы въ сознаніи и жизни сохранилась непрерывность, единство, то миенческій проекть прямо перешель бы въ положительный, и не осаждали бы насъ докучливые, и въ тоже время весьма однако естественные вопросы, къ чему?--вопросы, которые позитивизмъ, не имъя возможности разръшить, устраняетъ, затыкаетъ отъ нихъ уши. И только благодаря тому обстоятельству, что первоначальный смыслъ человъческихъ стремленій утраченъ, позитивизмъ могъ полагать произвольныя границы человъческой дъятельности; позитивизмъ является выраженіемъ дряхлости, мирится со эломъ, прогрессъ по позитивизму заключается не въ расширеніи человівческой дъятельности, а въ суженіи ея.

Раздъленіе на періоды минологическій, метафизическій и позитивный (т. е. положительный), очевидно, невърно, раздълить прошедшую исторію человъчества и будущую до объединенія во всеобщемъ дълъ воскреще-

нія возможно только на два періода мивологическій, т. е. мито-ургическій, или теургическій (мивическое искусство) (Примѣч. 15-е), и метафорическій, и къ послѣднему должны быть отнесены, какъ метафизическій, такъ и позитивный, потому что какъ метафизикою, такъ и позитивизмомъ одинаково полагается въ основу, ставится цѣлью не дѣйствіе, а одно лишь мысленное знаніе; и самые термины дѣйствія превращаются ими въ метафоры, такъ слово понимъть, что значило брать, теряетъ свой реальный характеръ; такъ говорятъ о проектѣ эфира въ смыслѣ лишь гипотезы эфира и т. п. Встрѣчается даже самое поняте о воскрешеніи, пишутся цѣлыя картины возсозданія всего протекшаго, но въ концѣ концовъ все это оказывается лишь метафорою, какъ у автора «Писемъ о природѣ» (Стр. 83-я ХХХІХ т. Отеч. Записокъ) въ отрывкѣ, приведенномъ въ началѣ этой статьи, но стр. 250-х

Но нигить не выказывается такт ртзко анормальность положенія философа, т. е. существа исключительно мыслящаго, какт въ правственной философіи, въ этикъ. Одни изъ философовъ принимаютъ одно лишь стремленіе къ свободъ за дъйствительную свободу, другіе же, не находя свободы въ дъйствительности, отрицаютъ ее и въ идеъ, третьи же, хотя и признаютъ свободу въ идеъ, но считаютъ ее за фикцію. Въ дъйствительности же эти мыслители ни наблюденіемъ, ни опытомъ (пассивнымъ, конечно) не могли открыть свободы; да и можно ли представить себъ чтолибо нелъпъе попытки открыть свободу, сидя въ кабинетъ: задумайте сшить сапоги мысленно, и получится иллюзія санога, а не сапогъ; безъ дъйствія, безъ освобожденія, свобода, оставаясь знаніемъ только, будетъ фикціею.

Свободными дѣлаются, а не рождаются; знаніе, какъ лишь таковое, оставаясь знаніемъ только, можетъ открыть, конечно, одно лишь рабство, а не свободу. Когда всѣ измѣненія въ мірѣ будутъ опредъляться разумною волею, когда всѣ условія, отъ коихъ зависитъ человѣкъ, сдѣлаются его орудіями, органами, тогда онъ будетъ свободенъ, т. е. проектъ воскрешенія есть и проектъ освобожденія. Идея вообще не субъективна, но и не объективна, она проективна.

Высшее благо, какъ и свобода, составляеть проекть; въ настоящее время подъ свободою разумъется полное подчиненіе природъ и такая же полная независимость другь отъ друга, отъ общаго дъла, отъ долга, если понимать его въ надлежащемъ смыслъ, т. е. измъна общему союзу, союзу на жизнь и смерть, какимъ онъ долженъ быть. Не видятъ зла въ отчужденіи другь отъ друга и видятъ даже благо въ подчиненіи слъпой силъ, считая все это естественнымъ и необходимымъ. А между тъмъ сама природа не подверждаетъ, не оправдываетъ такого взгляда; человъкъ кръпостной земли, праздный пассажиръ, паразитъ, захребетникъ ея и совершаетъ съ нею невольные рейсы вокругъ солнца, которое тоже не свободно въ своихъ движеніяхъ; но въ то же время солнце изливаетъ на землю волны силы, изъ коихъ растенія дълаютъ запасы, на счетъ же этихъ за-

пасовъ образуются движущіяся существа, и существа не только движущіяся, но и сознающія это движеніе и силящіяся отдёлиться отъ земли; слёдовательно, сама природа какъ бы нарушаетъ крѣпостное право. Въ человъкъ движеніе получаетъ сознаніе, соединенное съ понятіемъ безконечности; такимъ образомъ, слѣдуя природъ, задача человъка есть безграничное перемъщеніе. Существо, одаренное движеніемъ, если оно изслѣдутъ отдаленные міры, то, конечно, какъ цъли движенія, пространства же между ними, какъ пути къ нимъ.

Вопросъ состоитъ въ томъ, на что употреблять силу солнца? на освобождение человъка или же на большее его закръпоциение. Природа начинаетъ освобождение человъка не только отъ закръпощения, но и отъ паразитизма и всякаго захребетничества; она непосредственно не кормитъ и не одъваетъ его, заставляя добывать все это трудомъ, «Лишь тотъ достоинъ жизни и свободы, кто каждый день ихъ долженъ добывать». Если мы примемъ это выражение буквально, т. е. въ томъ смыслъ, что добывается дъйствительно жизнь, а не средства только къ поддержанію жизни, и не мнимая, а дъйствительная свобода, тогда личность приметъ гигантскіе размізры, колоссальный образъ. Тотъ еще захребетникъ земли, солнца, своихъ предковъ, тотъ еще недостоинъ жизни и свободы, кто не воспроизвель въ своемъ организмѣ всю исторію земной планеты и солнечной системы, въ коемъ остается еще хотя одна клѣточка не своимъ трудомъ построенная, тотъ еще не свободенъ, не можетъ жизнь назвать своею, онъ еще не расквитался съ своими отцами. Человъческій родъ долженъ обратить въ пространную исторію, и не въ представленіи только, а въ дъйствительности, эмбріологическій процессъ, этотъ, такъ сказать, генеалогическій учебникъ, который каждый проходиль во чревъ матери. Личности человъческія, обратясь въ микрокосмы земли и солнечной системы, обратять и самую землю и всю систему въ новое небо и въ новую землю, въ которой живетъ сознаніе; тогда, въроятно, яснъе назнаменуется насъ и образъ Божій. Постановка вопроса должна быть такова: при какихъ условіяхъ новможно знаніе и свобода или, другими словами, можеть ли человъкъ освобопиться, выйти изъ животнаго состоянія?

Мы намъренно выдвинули индивидуальный образъ свободнаго человъка, чтобы понять, сколько гордости заключается въ названіи свободнаго существа, которое придаетъ себъ человъкъ и въ настоящее время. Идеаль свободнаго существа не долженъ быть, однако, цълью человъка; не изъличной свободы вытекаетъ долгъ воскрешенія, а изъ сего послъдняго должна произойти свобода, безъ исполненія же этого долга свобода даже невозможна. Наше различе отъ Запада въ томъ и заключается, что Западъ на первый планъ ставитъ всегда себя, свою личную свободу. Но нътъ достоинства добывать жизнь для себя, для своей драгоцънной личности, и защищать свою личную свободу, всякій звърь такъ поступаетъ. И какую цънность можетъ имъть жизнь и свобода, если homo homini lupus.

У насъ искренно или неискренно оправдываютъ свое личное суще-

ствованіе необходимостью его для дѣтей. Но что это за аповеозъ поденщины эфемернаго сушествованія; даже съ точки зрѣнія личной, эгоистической свободы такое опредѣленіе неудовлетворительно.

Лишь тотъ достоинъ жизни и свободы, кто не только жизнь и свободу добываетъ трудомъ, но и самыя орудія добыванія ихъ, словомъ весь онъ есть плодъ собственнаго труда; т. е. полная свобода, самодъятельность тождественна безсмертію. И только къ такому идеалу, т. е. къ безсмертію, и могъ придти Западъ, оставаясь при своей измѣнѣ общему долгу, Со стороны пынъшнихъ людей, мечтающихъ вывести свое потомство безсмертные, эта мечта можетъ показаться самопожертвованіемъ; на самомъ же дълъ только тотъ способенъ мечтать о безсмертін для другихъ, покупаемомъ ціною смерти многихъ поколітній, кто и самъ способенъ принять такое бесмертіе. Но безсмертіе безъ воскрещенія невозможно физически, если бы даже оно и было возможно нравственно, оно невозмож. но безъ воскрешенія также, какъ невозможно быть микрокосмомъ, не умбя управлять и возсоздать мегакосмы, или макрокосмы. Только пассажиры большого парохода могли бы создать себъ, въ случат нужды въ томъ, каждый свой малый пароходикъ, если бы они были экипажемъ и строителями большаго парохода. Точно также нужно умъть управлять землею и до извЪстной степени возсоздавать ее изъ того космическаго матеріала, изъ коего она образовалась и, візроятно, продолжаєть строиться, что бы каждый могъ быть независимымъ отъ земли микрокосмомъ, или подобіємъ ея въ маломъ видъ. Еще менъе возможно возсозданіе своего организма безъ возстановленія организмовъ своихъ родителей, отъ коихъ человъкъ произошелъ и кои въ себъ носитъ. Нравственную же невозможность безсмертія безъ воскрешенія необходимо доказывать только Западу, не считающему измѣну за порокъ, Тотъ не достоинъ жизни и свободы, кто не возвратилъ жизни тъмъ, отъ коихъ ее получилъ. Итакъ тв, которые, отыскивая свободу, и не добровольно, а по неизбъжной необходимости возстановляютъ жизнь предковъ, не могутъ быть названы дъйствующими нравственно, полагающими въ основу своего дёла истинно нравственное начало.

Измънивъ въ началъ Отцу Небесному въ своемъ паденіи, человъчество совершило цълый рядъ измънъ. Вторая измъна состояла въ оставленіи земледълія, т. е. праха своихъ предковъ, измъна роду и племени и устройство города (или юридико-экономическаго общества). Полное выраженіе этой измъны представляетъ Римъ, составившійся изъ бродягъ, не помнящихъ родства (если исключить патриціевъ), создавшій право. На этомъ корню выросла еще новая измъна, измъна Христіанству, выросъ католицизмъ, обратившій законъ благодатный въ законъ юридическій. Но самое полное выраженіе измъны Христіанству представляетъ Англія, создавшая политическую экономію, въ которой всъмъ людямъ дълается денежная оцънка, гдъ люди трактуются какъ товаръ, цънность котораго опредъляется спросомъ и предложеніемъ. Конечно, самая крайность зла можетъ

вызвать реакцію; если же такая перемібла не произойдеть, то для насъ вражда Англій будеть величайшимъ благомъ; нужно, чтобы не англичане, но все англійское сділалось для насъ ненавистнимъ; торговая зараза распространяется, люди перестаютъ быть людьми, а обращаются въ купцовъ, продающихъ свои таланты, способности; съ другой сторены общество проникается все болбе и болбе ледяными, юридическими отношеніями, отношеніями канцелярскими, чиновничьими ко всякому ділу. Если ко всему этому присоединить, что канцелярскій и конторскій порядокъ придаетъ всему обществу чисто механическій характеръ, то не трудно видібть, что это обществу чисто механическій характеръ, то не трудно видібть, что это общество можетъ быть скоро доведено до такого совершенства, при которомъ оно не будетъ нуждаться даже въ уміт, не говоря уже о чувствіт или душіть. Правственное будетъ замітнено юридическимъ, экономическимъ и механическимъ, и окончательною судьбою такого общества, общества, построеннаго на идеаліть Римско-Англійскомъ, будетъ изгнанів всего священнаго, полная профанація.

«Что дастъ человъкъ измъну за душу свою?» отвътъ на это далъ поэть, можно сказать, всей Европы; въ лицъ Фауста онъ представиль человъка, продающаго свою душу за наслажденіе. Мыслью Фаусть не удовлетворяется, а крылья ея (т. е. мысли, души) накогда, по его убъжденю, не могутъ сдблаться тблесными, вотъ онъ и продалъ душу за наслажденіе. Дъйстрительный Фаустъ, особенно Англійскій, далеко не былъ такъ грандіозенъ, душа была продана имъ за мануфактурныя лишь игрушки.. Впрочемъ, въ концѣ концовъ, и Фаустъ не нашелъ ничего лучшаго, какъ осушить болото и завести на этомъ мъстъ фабрику. Тъмъ не менъе чудовище, лишенное души, которое не могутъ тронуть никакіе стоны, иссущієся изъ странъ отъ Китая до Болгаріи, имветъ что то страшное. Но не страхъ, а какое то безсмысленное благоговъніе мы питаемъ къ этому идолу. Предъ чъмъ, однако, мы благоговъйъ? Не передъ наукою-ли? Но наука, которая имъетъ цълью только знаніе, что такое, какъ не схоластика, а ученые школьники, не думающіе даже о выходъ изъ школы?!. Кабинетные опыты?! Но не ученическія ли это работы, которыя сами по себъ никакого значенія не иміють?! Точно также и художники суть только ученики, пробующіе себя на камит или полотить.

Ни въ чемъ, однако, не обнаружилась до такой степени узость роззрънія европейца, какъ въ ученій о нравственности. Нашелся даже ученьй, изъ Англичанъ, который прямо высказалъ, что нравственность не развивается. А между тъмъ, нравственность не только не ограничивается личностями, обществомъ, а должна распространяться на всю природу. Задача человъка морализировать все естественное, обратить слъпую, невольную силу природы въ орудіе свободы.

Смерть есть торжество силы слѣпой, не нравственной, всеобщее же воскрешеніе будетъ побѣдою правственности, будетъ послѣднею высшею степенью, до которой можетъ дойти нравственность. Конечно, не признавая единства религіи и нравственности, догмата и заповѣди, достопочтен-

ный англичанинъ могъ и не замътить, какой высоконравственный образецъ данъ памъ въ учени о Трієдиномъ Богъ. А какое развитіе подъ вліяніемъ христіанства получаетъ пятая заповъдь, на которую особенно указываетъ этотъ писатель!! Также и область отвътственности расширяется и ограничивается только предълами вла, и при томъ не одного общественнаго, но и естественнаго, потому что ало состоитъ въ отчужденти человъка отъ Существа всевъдущаго, всемогущаго, всеблагого, вслъдствіе чего человъкъ и впадастъ въ невѣжество и въ безсиле, вслѣдствіе чего природа уже не сознаетъ себя и не управляетъ собою чрезъ человъка, является разъединеніе міровъ и смъна покольній. Сообразно съ отвътственностью распространяется и область блага, которое состоить вь обращени слѣпого, невъжественнаго, невольнаго, того, что само собою дълается, въ сознательное дъйствіе, т. е. чрезъ возстановленіе угасшихъ человъкъ собираетъ даспавшуюся храмину модон и свообы унимар комущарность выражением единства умовъ и сердецъ всёхъ поколёній, чёмъ и уничтожается грёхъ, смерть и отчуждение отъ Существа всеблагого, совершается возвращение человъка къ источнику всякаго блага, ума и воли. Истинная нравственность не должна считать эло неистребимымъ, а благо недоступнымъ.

Самая важная ошибка Запада состояла въ томъ, что онъ все дълилъ, отвлекаль; и что же стало съ религіею по отдъленіи отъ нея знанія, нравственности, не обратилась ли она въ личное мечтаніе или въ обряды? А что сдълалось съ государствомъ, обществомъ, когда оно отдълилось отъ церкви, утратило всякое священное значеніе? «Царство Мос міра сего», т. е. ничего общаго не имъетъ со зломъ и неправдою; но можетъ ли это значить, что Христосъ далъ благословение элу и неправдъ на отдъльное, самостоятельное существование? Христосъ не давалъ своего благословенія враждъ, зависти, мщенію, хотя бы они были и справедливы. А что сталось съ правственностью, когда она была отдълена отъ религіи, когда даже право, политика, все юридическое и экономическое заявили свою независимость отъ нравственности, т. е. пожелали быть Сезнравственными. До какой пошлости была доведена добродътель, благодаря всъмъ этимъ отвлеченіямъ, отдъленіямъ, что даже художество считаетъ добродътель самымъ неблагодарнымъ предметомъ для изображенія. Нравственность, приготовляя добродѣтельныхъ людей, вмѣстѣ съ тѣмъ должна была хранить и зло, какъ сокровище, потому что оно-необходимое условіе существованія доброд'єтели; нравственность должна радоваться существованію злыхъ людей, иначе не могла бы существовать великая доброльтель (?!) правосудіе, которое не мыслимо безъ существованія людей, попирающихъ правду. Такая добродътель вполнъ соотвътствуетъ заботъ о личномъ спасени, вовсе не безпокоющемся о списении всеобщемъ; но если уже въ этой жизни исключительная забота о личномъ благв противна, то какою скаредною она должна представляться, когда переносится въ другую жизнь.

Еще Гоголь говориять, что затвядили добродательнаго человака; въ настоящее же время можно сказать, что затвядили вообще человака, и

пора бы замѣнить это теперь ничего не выражающее слово другимъ и именно словомъ смертный, вѣрнѣе Сынъ человѣческій, или сынъ умершихъ отдовъ, которое указываетъ на характернѣйшее свойство человѣка; и кромѣ того, съ словомъ человѣкъ соединяли понятіе о чемъ то гордомъ, тогда какъ со словомъ смертный такого понятія соединить нельзя и оно напоминало бы задачу человѣка—достиженіе безомертія. Точно также и міръ названъ природою по одному лишь своему свойству, рожденію; но онъ имѣетъ и другое свойство смерть, по которому его можно было бы съ такимъ же правомъ назвать словомъ, произведеннымъ не отъ рожденія, а отъ смерти. Называя міръ природою, хотѣли замаскировать другую сторону міра; но иначе и поступить было пельзя, пока не существовало общаго дѣла, состоящаго не въ освобожденіи только отъ смерти, но въ возстановленіи всего угасшаго, въ воскрешеніи.

Слово смертный никогда не изъбздится, ссли будетъ общее дбло если человъчество войдетъ въ это дъло; слово смертный сдълается даже безсмертнымъ, когда человъкъ достигнетъ безсмертія, оно останется безсмертнымъ памятникомъ того, что человъкъ былъ когда-то смертнымъ; воспоминаніе о томъ, что человъкъ былъ смертнымъ и сдълался безсмертнымъ, составитъ его въчную славу. Потому то и изъбздилось, опошлилось слово человъкъ и, въ ссобенности, добродътельный человъкъ, что добродътели служили не дъломъ; если же и приносилась дань добродътели, то лишь лицемъріемъ, поэтому и слова эти, человъкъ, добродътельный человъкъ стали противны, какъ лицемъріе.

Очевидно, наше время требуетъ радикальнаго измѣненія, какъ во взглядахъ, такъ и въ самомъ дѣлѣ, если и слова, употреблявшіяся прежде для обозначенія самого себя и міра, изъѣздились, опошлѣли; а что слова эти изъѣздились, это видно изъ того, что они дошли уже до насъ, а мыкакъ извѣстно, носимъ только обноски и, кажется, уже доносили ихъ.

Все, здёсь разсмотрённое, суть составныя части внёхрамовой литургіи, храмъ же есть мъсто, гдъ совершаются всъ таинства братотворенія для исполненія долга къ отцамъ; онъ есть изображеніе того момента, когда говорится: «Благодать Господа нашего Іисуса Христа, любы Бога Отца и причастіе Святого Духа»..., эта основа всёхь литургій. Обыкновенное изображение въ выси храма, на внутренней сторонъ свода Отца-благословляющаго, Духа — исходящаго, въ соприсутствіи изображенныхъ на стінахъ отцовъ-отшедшихъ, получаетъ значение дъйствия и дъйствия образовательнаго, когда подъ нимъ совершаются различныя таинства по примъру, по образу Сына Божія и человітческаго: крещеніе, т. е. принятіе въ братство, муропожазаніе, т. е. приготовленіе къ дълу служенія, бракъ, означающій, что этотъ тъснъйшій союзъ двухъ лицъ не выдъленіе изъ общаго союза, братства, не оставленіе родителей, а служеніе тому же отечеству, ибо бракъ заключается въ видахъ воспитанія новыхъ дѣятелей для отеческаго дъла, вступленіе же въ бракъ показываеть, что до окончанія дъла остается болће человъческаго въка (бракъ есть предчувствіе смерти и начало ея); покаянів, или раскаяніе предъ Богомъ и всѣми отцами, ибо вина передъ предками еще не искуплена, и, наконецъ, причащеніе. Когда совершается причащеніе, когда кровь изъ-подъ Распятаго съ прободеннымъ ребромъ, собранная въ чашѣ, входитъ во всѣхъ и всѣ дѣлаются послѣдователями Христа, одной крови съ Нимъ, тогда новая единокровность связываетъ забывшихъ братство. Такимъ образомъ, храмъ есть форма, въ которой человѣчество принимаетъ видъ братства, чтобы сохранить братство и въ то время, когда человѣчество не будетъ уже болѣе заключено въ этой формѣ (т. е. въ храмѣ),—когда стѣны храма, соотвѣтствующія поясу въчинѣ братотворенія, станутъ ненужны. Отпустъ есть не конецъ, а начало новой внѣ-храмовой литургіи.

Всѣ эти приготовленія къ исполненію миссіи, состоящей въ возстановленіи образа Божія въ природѣ, представляющей извращеніе этого образа, совершаются въ присутствіи изображеній отшедшихъ, жертвъ этого извращенія естества. Различнымъ образомъ можетъ быть выражено это участіе предковъ въ дѣлѣ потомковъ, въ таинствахъ; напр.: оно можетъ быть выражено вписываніемъ въ свитки (въ рукахъ изображеній умершихъ) новокрещаемыхъ, и тогда метрики получили бы священное значеніе и были бы книгою, открытою для всѣхъ. Такимъ образомъ, все, совершаемое въ храмѣ, совершалось бы съ благословеніемъ Бога Отца и молитвами отецъ нашихъ.

Таинство причащенія, какъ изображеніе погребенія и воскресенія Христа, а съ Нимъ и всѣхъ умершихъ, такой же торжественный моментъ въ суточномъ періодѣ, какъ Пасха въ годовомъ, и онъ отмѣченъ лобызаніемъ иконъ, какъ бы Христосованіемъ, и долженъ бы быть отмѣченъ еще, хотя бы большимъ, напримѣръ, освѣщеніемъ, для напоминанія завѣта, обязанности къ отцамъ дѣйствующаго поколѣнія, для указанія на внѣ-храмовую дѣйствительность.

Если литургія есть строительница храма, то изображеніе умершихъ на стѣнахъ храма есть произведеніе таинства евхаристіи, вспоминающаго умершихъ, представляющаго воскресеніе ихъ, выводящаго ихъ изъ гробовъ, художество же изображаетъ этотъ моментъ. Такимъ образомъ, храмъ есть художественное изображеніе сосуществованія поколѣній (безсмертія), погребеніе же вноситъ въ храмъ внѣхрамовую дѣйствительность.

Внѣхрамовая дѣйствительность, или природа, есть извращеніе образа Божія, во 1-хъ, какъ извращеніе сосуществованія пицъ (безсмертія) въ послѣдовательность, т. е. въ смѣну поколѣній, въ вытѣсненіе младшими старшихъ, или въ поглощеніе послѣдующими предыдущихъ; иначе сказать, это есть смерть или переходъ однихъ существъ въ другія посредствомъ рожденія; извращенная природа подъ видомъ брака и рожденія скрываетъ смерть. Общество, гражданское, принимая сторону или партію живущихъ, ставя исключительною цѣлью благо одного поколѣнія, отрекается отъ отцовъ, признаетъ дѣйствительность смерти. Такое общество и есть подобіе слѣпой природы, храмъ же есть возстановленіе прошедшихъ локолѣній,

хотя и художественное только, т. е. воспитательное; храмъ выводитъ изъ себя объединенное общество на внъхрамовую дъятельность.

Во 2-къ, природа, какъ совокупность міровъ, представляетъ извращеніе образа Божія, потому что въ этой совокупности ність разумнаго единства. Если не отдёлять человёка отъ природы, (мнёніе, отдёляющее человъка отъ природы, недавнее и не всеобщее, оно есть порождение города), то вина этого извращенія можетъ лежать только на существахъ, созінающихъ въ себь разумъ. Отсутствіе разумной дібятельности въ природів выражается въ томъ, что движение отдёльныхъ міровъ, ихъ отдаление и сближеніе (паденіе), не регулируется разумно нравственною волею, точно такъ же какъ не регулируются ею и процессы свътовые и другіе, происходящія при этихъ движеніяхъ, и потому міры эти, находясь въ настоящее время на разныхъ стадіяхъ угасанія, подвержены гибели. Во всемъ этомъ разумнаго д'виствія признать, конечно, нельзя, а нужно признать неисполненіе разумными существами Божественной воли. Если и въ цълой совокупности міровъ жизнь можетъ уничтожиться, какъ это полагаютъ, то отъ этого пина разумныхъ существъ не уменьшается. Въ 3-хъ, извращение образа Божія въ природъ выражается и въ томъ, что единство отдъльныхъ ровъ со всъми другими мірами даже не сознается, и что міры эти недоступны всёмъ нашимъ чувствамъ, т. е. намъ недоступны другіе міры, а нашъ міръ недоступенъ обитателямъ иныхъ міровъ, если бы таковые гдъ либо и были, и это ослъдстве отсутствія регуляціи и погому, что разумныя существа не обладають полнотою органовъ, т. е. такимъ знаніемъ метаморфозы вещества, которое давало бы имъ всемірность, послъдовательное вездъсуще.

А между тѣмъ, только такія полноорганныя существа и могутъ составить глубочайшее, нераздѣльное соединеніе равныхъ лицъ; соединеніе же особей-органовъ не можетъ быть обществомъ понимающихъ другъ друга лицъ, а можетъ быть лишь соединеніемъ ненавидящихъ другъ друга существъ, если только они сохранили въ себѣ свойства лица, сохранили въ себѣ задатки или остатки души, т. е. не сдѣлались еще исключительно орудіями; и тѣ, которые играютъ роль ума въ этомъ обществѣ-организмѣ, не могутъ быть довольны орудіями-лицами, если эти послѣднія не вполнѣ утратили личныя свойства. Если-же эти лица-орудія сдѣлались исключительно орудіями, потеряли всякія свойства лица, совершенно перестали быть лицами, то общество, составленное изъ такихъ лицъ-орудій, перестаетъ быть обществомъ, оно обращается въ дѣйствительный организмъ, который обреченъ па одиночество; и тотъ, кто совершитъ такое превращеніе общества въ свой организмъ, докажетъ этимъ, что онъ предночитаетъ одиночество общенію.

Такимъ образомъ ничего нътъ противоположнъе одно другому, какъ общество и организмъ. Хотя наши общества несомнънно есть нъкоторое подобіе организму, но и они на-столько подобны организму, на-сколько держатся насиліемъ и выгодами; на-сколько же въ этихъ обществахъ за-

ключается дъйствительно нравственнаго, душевнаго, на столько они и въ настоящее время не подобны организму. Если мы не принимаемъ Единаго Бога въ Трехъ лицахъ, то это именно потому, что другихъ связей, кромъ насилія и выгодъ, не признаемъ.

Отсутствіе регуляціи, недостатокъ способности полно-органности, или способности создавать себѣ всякаго рода органы, т. е. совершеннѣйшій организмъ, и производитъ вмѣсто сосущоствованія личностей ихъ послѣдовательность или эфемерность, смертность. При сосуществованіи, при полноорганности личности безсмертны, а послѣдовательность является свободнымъ дѣйствіемъ личностей, перемѣною формъ, путешествіемъ, такъ сказать, при коемъ мѣняются органы, какъ экипажи, одежды (т. е. время не будетъ имѣть вліяніе на личности, оно будетъ ихъ дѣйствіемъ, дѣятельностью); единство же личностей будетъ проявляться въ согласномъ ихъ дѣйствіи на весь міръ, въ регуляціи и безконечномъ творчествѣ.

Не пользуется ли земля печальнымъ преимуществомъ только понять во всей силъ, а не искоренить зло, и не потому ли оно достигло на землѣ высшей степени?! Земля, это уединенный островъ, уединенный потому, что сознаше не раскрыло и не установило разумной связи между нимъ и тъмъ міромъ, отъ котораго онъ произошелъ и котораго онъ составляетъ обломокъ, или большихъ, относительно, размѣровъ пузырекъ съ отвердѣвшею оболочкою, о внутреннемъ содержаніи и состояніи котораго разумные обитатели этого міра точно не знають, но чувствують что внутренняя сила въ землетрясеніяхъ, изверженіяхъ, стремится какъ бы прорвать эту оболочку и, слъдовательно, требуетъ регуляціи; точно также требуютъ регуляціи и воздушные слои, токи, которые, воспринимая силы солнца, проявляются въ ураганахъ, ливнихъ, грозахъ. Отвътственный же житель этого міра, хотя и хорошо знастъ непрочность своего жилипіа, хотя и наказывается разными невзгодами, бъдствіями, недостатками, но о регуляціи теллуро-метеорической не заботится, а остается въ полномъ подчинени средъ.

Человъкъ не прюбръль себъ полноты органовъ (недостатокъ необходимыхъ органовъ могъ служить для развитія мысли, для самоуглубленія, но не для того, чтобы всегда оставаться при одной мысли; недостатокъ органовъ могъ быть полезенъ только временно) даже относительно земли и потому органическій міръ, который долженъ бы быть органами человъка, превратился въ особое самостоятельное царство; органическій міръ, это органы, превратившіеся въ особыя сушества, увъковъчиваемыя въ этомъ ненормальномъ состояніи рожденіемъ; это органы или способы, средства, коими существа чувствующія, сознающія смертность, могли бы возсоздать изъ разрушеннаго животнаго вещества, (а также строить непосредственно изъ неорганическаго вещества), свои организмы, скоплять запасы солнечной силы, и опи то, эти органы, превратились въ особыя существа, составляющія самостоятельное царство. Странное явленіе членовъ, живущихъ самостоятельно, даже получившихъ способность увѣковъчивать свое цар-

ство, создавая себъ подобныхъ! Человъкъ беретъ дань съ этого царства, безъ коего и жить, понятно, не можетъ, но не владъетъ имъ; человъкъ только грабитъ нъкоторыя области этого царства, а съ другими борется, какъ съ равными вмъсто того, чтобы вносить въ это царство свътъ сознанъя.

Животное царство, это особыя орудія, органы, получившіе н'вкоторое сознаніе; но это сознаніе осуждено состоять при одномъ или нъсколькихъ преобладающихъ орудіяхъ-органахъ, сознаніе въ животномъ царствѣ не создаетъ орудій или органовъ, не совершенствуєтъ ихъ, а само вполнть подчинено имъ. (По этимъ то преобладающимъ органамъ животное царство и представляется каррикатурою, пародією на разумныя существа). Усовершенствование въ животномъ царствъ производится не разумнымъ путемъ, случайности увъковъчиваются путемъ наслъдственности (но разумно ли ждать такого усовершенствованія для разумнаго существа?!), жизнь этихъ существъ органовъ состоитъ не въ расширеніи сознанія и дъйствія, а въ размножени, въ увъковъчивани этого несовершеннаго, искалъченнаго существованія; и такимъ путемъ эти существа превратились въ касты плавающихъ, летающихъ, пресмыкающихся, хищичнествующихъ и проч. Сознаніе у этихъ существъ безсильно и даже не пытается руководить, управлять инстинктомъ размноженія, и потому то размноженіе, смѣясь, такъ сказать, надъ разумомъ, расширяется; и само, можно сказать, превращается въ особое существованіе въ бактеріяхъ, трихинахъ и т. п., проникаетъ всв поры вещества, живетъ на другихъ существахъ, вселяется внутрь ихъ...

Размноженіе вызываетъ взаимное истребленіе существъ и увлекло на тотъ же путь, на путь истребленія, и человъка, и разумное существо подчинилось тому же стремленію, сдълалось истребителемъ и даже способствовало размноженію иныхъ существъ, необходимыхъ для его питанія. По этому тѣ, которые восклицаютъ, — «неужели Господь оставилъ всѣ остальные міры безъ обитателей?!», — сожалѣютъ, слѣдовательно, о томъ, что эта неразумная родотворная сила не была перенесена и въ другіе міры; даже человѣкъ, единственно разумное существо на землѣ, и тотъ остается еще рабомъ этой родотворной силы. Такое состояніе есть результатъ недѣятельности разума и служитъ ему глубокимъ укоромъ, потому что родотворная сила есть только извращеніе той силы жизни, которая могла бы быть употреблена на возстановленіе, или воскрешеніе, жизни разумныхъ существъ.

Живая сила, ограниченная предълами земли, могла проявиться только въ размноженіи, въ обособленіи органовъ, т. е. въ превращеніи ихъ въ особи, и въ полномъ подчиненіи средъ, эквивалентное же замъщене институт можетъ выразиться въ регуляціи, въ воскрещеніи въ полно-органности, т. е. въ полномъ подчиненіи органовъ личностямъ, въ господствъ сознанія, дающаго, вырабатывающаго себъ органы.

Извращеніе міра въ природу въ 4-хъ вышеисчисленныхъ свойствахъ, (1 е, послѣдовательность вмѣсто сосуществованія, 2-е, — распаденіе или от-

сутствіе регуляціи, 3-е, личности, обративніяся въ орудія, и органы, обративніеся въ особи, и 4-е, общество по типу организма вмѣсто общества полно-органныхъ существъ), извращеніе въ слѣпую силу (все равно дошелъ ли міръ до настоящаго его состоянія путемъ извращенія или же онъ такимъ былъ изначала) есть, во всякомъ случать, не безконечное явленіе, ибо кромѣ слѣпой силы существуетъ и разумная, хотя бы и на одной только землѣ, и между человѣкомъ и природою иѣтъ противоположности, разъединеніе же ихъ временно, а потому устраненіе этого извращенія, возстановленіе жертвъ этого извращенія—задача чоловѣка, смертнаго, сына уморшихъ отцовъ.

## Примъчанія.

1-е Можно согласиться, что 4-е Евангеліе есть богословскій трактатъ въ формъ діалоговъ и событій, имъющихъ цълью развить ученіе о воскрещеній (возрожденій), о воскрещеній не духовномъ только, но и тѣлесномъ; върнъе же было бы сказать, что все Евангеле Іоанна есть описаніе литургін, потому-то, надо полагать, въ немъ и нътъ описанія установленія Евхаристін; - такъ, по Евангелію Іоанна, Христосъ съ самаго начала является въ міръ, какъ агнецъ Божій, (о чемъ и свидътельствуетъ Іоаннъ Креститель), очищаетъ храмъ огъ торговцевъ, изгоняя жертвенныхъ животныхъ, называетъ себя хлъбомъ, сходящимъ съ небеси, хлъбомъ животнымъ, т е. дающимъ жизнь, «сей есть хлтоъ животный, иже сшедый съ небесе: аще кто сибсть отъ хлъба сего, живъ будетъ во въки: и хлъбъ, его же азъ дамъ, плоть моя есть» (Іоаннъ VI, 51) и проч. Но въ этой литургіи нътъ отпуста, нътъ конца, нътъ вознесенія, а даже поощряется продолженіе безконечнаго Еванелія [«Суть же и ина многа, яже сотвори Іисусъ, яже аще-бы по единому писана быша, ни самому, мню, (всему) міру вмъстити пишемыхъ книгъ» (Іоаннъ XXI, 25)].

2-е Когда солнце достигало лѣтняго «крѣса», вся славянская, литовская (отчасти и нѣмецкая) земли покрывались крѣсами, т. е. кострами; межславянскія Карпаты, Судеты и проч. иллюминовались такими же крѣсами; это быль праздникъ крѣсинъ, праздникъ высшаго проявленія силы солнца, силы оживленія, крѣсенія. - Праздникъ Крѣсинъ до такой степени естественный, что едва ли былъ народъ, умѣющій высѣкать огонь, который не праздноваль бы этихъ дней. такъ что въ дни праздника крѣсинъ все наше полущаріе было иллюминовано, т. е. дѣлалось подобіемъ солнца, насколько въ человѣкѣ было на это умѣнія и силы. Въ религіи славянь, — т. е. въ той, которая считаєтся самой низшею изъ всѣхъ культовъ арійскихъ народовъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ и самою древнею, — крѣсины, надо полагать, были праздникъ праздникамъ. Высшимъ же изъ этихъ культовъ былъ Зендскій, который воскрешеніе называлъ "Фрашо көрете", т. е. прекраснымъ, добрымъ дѣломъ. Но и у славянъ крѣсъ, — откуда произошло крѣсеніе, оживленіе, имѣлъ значеніе конца, т. е. цѣли, такъ что крѣсеніе

было коночною цілью. Крітсеніем же назывались самыя разнообразныя дъйствія. Кромъ черченія и даже рисованія (въ польскомъ - кресленіе), оно означало «обрубать, отесать» (kresati камениево, drewo), вообще давать форму, видъ. На этомъ дъйствіи, кръсеніи, высъканіи огня, основывалась и догматика славянъ, особенно восточныхъ, сохраненная народомъ, «Ударилъ Господь кремень о кремень, посыпались ангелы, архангелы, словомъ вся сила небесная». Въ человъкъ душа, что въ кремнъ огонь. Душу славяне представляли искрою, возженною Перуномъ, богомъ грома. Высъкая огонь, человъкъ видълъ въ искръ подобіе молонія, а разводя костеръ, творилъ подобіе солнца, потому, въроятно, Парьяніа (Parjanya), громовержець, Перунъ, Перкунъ, сталъ выше Урана, выше солнца, дневного неба или Дажбога, выше его отца-Сварога Парьянія поражаетъ своими перунами демоновъ съ такою силою, что кровь изъ ихъ ранъ течетъ ръками (дождями). Христіанство могло поб'єдить Перуна, только зам'єнив'ь его Ильею. Воплощеніемъ этого пророка быль Илья Муромецъ. Культъ Агни тоже не чезъ, а вошелъ въ христіанское богослуженіе въ видъ сожиганія масла, воска.

Вышеизложеннымъ не ограничивалась однако «б'єдная» религія сла-і вянъ. «Присъдя Янтарному морю», славяне видъли въ этомъ студеномъ моръ островъ Буянъ, островъ огня, а на томъ островь бълъ-горючъ камень, алатырь (электронъ). А въ этомъ камнь, отцъ всъхъ камней,-Провидѣніе, можно сказать, благоволило открыть человѣку ту силу, которая заставляла чтить Перуновъ, Зевсовъ, Юпитеровъ. Потрите янтарь и частички бумаги, лежавшія близъ него неподвижно, какъ мертвые, точно слышатъ голосъ отца камней, приходятъ въ движеніе, въ нихъ пробуждается стремленіе... Для тѣхъ, которые сознаютъ себя смертными, т. е. чувствуютъ утраты, такой опытъ будетъ новымъ образомъ воскрешенія. Если искры, высткаемыя изъ мертваго камня, возбудили въ человъкъ надежду на оживленіе, то что должно было возбудитъ въ нихъ открытіе свойства алатыря, янтаря?.. Впрочемъ, славяне, живущіе подлѣ моря, выбрасывающаго янтарь, приписывая янтарю много чудесныхъ свойствъ, повидимому не знали его свойствъ естественныхъ. Даже то сословіе, сословіе смердовъ (смертныхъ?), которое подъ страхомъ голодной смерти должно было вникать въ существо силы, отъ которой зависъло существование его, а съ нимъ и его предковъ, (ибо оно върило, что существование его предковъ зависитъ отъ жертвъ имъ приносимыхъ), и это сословіе не могло открыть то общее, которое заключается между явленіями, вызываемыми въ янтаръ, и явленіями грома и молніи; не могло оно сдълать этого открытія потому, что было отвлечено отъ дъла, которое должно привести къ этому открытію, для борьбы съ кочевниками. Когда же борьба съ степными чудищами кончится, тогда настанетъ время обратиться отъ борьбы и героическаго эпоса къ космическому дълу.

Кръсеніе имъло на столько важное значеніе въ жизни славянъ, что дълалось предметомъ размышленія; — иначе, какъ объяснить появленіе та-

кихъ собственныхъ именъ, какъ Кръсомыслъ (или просто Кръсина, Кръсиславъ). Конечно, нельзя допустить, чтобы у тогдашнихъ Славянъ были спеціалисты-мыслители, но можно предположить, что были люди, преданные всею мыслью тому дъйствію, въ которомъ, какъ въ возжиганіи огня, кръсеніи, предполагалась сила оживляющая, составлявшая существенное религіозное дъйствіе, жертвоприношеніе; можно предположить, что были люди предашные всею мыслью этому дъйствію, религіи (Кръсомыслъ, какъ Гостомыслъ). Не въ личныхъ только именажъ, но и въ названіяхъ урочищъ и населенныхъ мъстъ могутъ оказаться слъды кръшенія. Греческое слово «анастасисъ», имъющее отвлеченный смыслъ «востаніе», у насъ при принятіи христіанства переведено словомъ воскресеніе; производилось это послъднее слово и отъ «крестъ» и отъ «крещеніе», но тогда же найденъ былъ и истинный его корень — «кръсъ».

З е Новъйшія краніологическо-лингвистическія изслъдованія открывають еще болье древнее родство между Арійскою и Финно-Мадьярскою (Чудскою) группами (длинноголовые); впрочемъ, нынъшніе Мадьяры принадлежать къ брахикефаламъ, какъ Туранское племя. Съ другой стороны открывается родственная связь между Алтайскою (т. е. Татаро-Монголькою и Манджу-Тунгузско-Самовдскою) и Семито-Африканскою группами (короткоголовые). Это раздъленіе человъческаго рода на два племени (на длинно-и коротко головыхъ) можно привести въ связь съ двумя формами антихристіанства, исключительнымъ единствомъ и крайнимъ сепаратизмомъ.

4-е Исторія Памира есть исторія пратріархальнаго родового быта, для котораго родство составляетъ высшую, идеальную, проективную форму; исторія Памира, для которой пока нѣтъ источниковъ, не политическая исторія, не гражданская, не исторія цивилизаціи, она есть исторія распаденія, небратства, изучаемое въ его причинахъ, но такое изученіе небратства есть вмѣстѣ изысканіе средствъ къ возстановленію родства.

5-е Индустріальное направленіе XIX вѣка требуетъ замѣны языковъ школы языками - торговли; и если языки — школы, классическіе, можно назвать мертвыми, то языки, на которыхъ говоритъ бездущная торговля, никакъ нельзя назвать живыми. Эти языки, между коими Англійскій занимаетть первое мъсто, какъ самый мертвый, имъютъ столько же названіе живыхъ, сколько деизмъ на названіе естественной, народной, т. е. живой религіи. Слова утратили смыслъ, потому что и народы, говорящіе ими, забыли о своемъ происхожденіи, родствъ. Упрощенный, безжизненный, синтаксическій механизмъ замѣняетъ живой народный складъ рѣчи. Писать нужно также, какъ и говорять, т. е. и изъ письма исчезаютъ, изгоняются признаки родства. Очевидно, что это языки блудныхъ сыновъ.-Нужно изучать праотеческій языкъ, чтобы говорить однимъ братскимъ языкомъ; нужно обратиться отъ такъ называемыхъ живыхъ языковъ къ мертвымъ языкамъ, даже къ самымъ древнъйшимъ мертвымъ языкамъ, каковы Санскритъ, Зендскій языкъ, и т. п., чтобы слова, которыми мы говоримъ, оживились, стали бы понятными. Открытіе общихъ корней всёхъ

языковъ Арійской семьи мы имъємъ полное право назвать филологическимъ воскресеніемъ. Этотъ свътъ, идущій съ Дальняго Востока, возсіяль для насъ изъ гроба, ибо обходныя движенія, морское и сухопутное, привели насъ къ Памиру, въ Памиръ же даже наука, лишенная отеческато чувства, признала могилу предковъ. Нельзя, однако, не замътить, что и филологическое воскресеніе, какъ и обходныя движенія, приведшія къ Памиру, совершалось и до сихъ еще поръ совершается безсознательно и невольно. Присовершнять Принить. Н ост

6-е Испытывая постоянно, до начала предпослѣдняго вѣка, а по окраинамъ и до настоящаго времени, то, что Европа испытывала только въ V-мъ вѣкъ,—мы возложили все упованіе на Непреоборимую Стѣну, на Бзбранную Воеводу-Свободительницу отъ всѣхъ бѣдъ; —множество явленныхъ иконъ Богоматери несомнѣнно свидѣтельствуетъ о множествѣ перенесенныхъ нами бѣдъ и скорбей. Кремль имѣетъ необходимо два храма: храмъ подателю побѣдъ (Михаилу Архангелу, Георгію Побѣдоносцу) и храмъ, въ которомъ оплакиваются жертвы войны; ибо въ военныя эпохи наибольшая смертностъ падаетъ на молодой возрастъ, способный носить оружіе. Мужество есть высшая добродѣтель этого времени, премудрость же занимаетъ второстепенное мѣсто.

7-е Нынѣшияя наука понимаетъ, повидимому, патріотизмъ въ смыслѣ сепаратизма. Ей какъ будто неизвѣстно, что человѣчество есть также отвчество.

8-е Два типа общества, - общество по типу организма и общество по образу Тріединаго Бога, Образцы для перваго типа берутся изъ слітой безсознательной природы, изъ животнаго царства и съ самого человъка, насколько онъ остается животнымъ. Источникомъ второго типа служитъ именно то, что въ человъкъ противоположно животному, то, чъмъ онъ отличается отъ сего последняго. Зоологическія теоріи, прилагаемыя къ жизни человъческой, къ исторіи, будеть ли это теорія типовъ Кювье или же теорія происхожденія видовъ Дарвина, им'єють ту общую черту, что он'в одинаково равнодушны къ отношеніямъ, въ которыя по этимъ воззрѣніямъ ставятся люди, - равнодушны къ положенію людей, осужденныхъ по теоріи организма исполнять, напримібрь, роль какого либо орудія. Общество по типу организма есть общество, устрояемое, можно сказать, по типу смертной личности; другой же типъ общества устрояется по образцу безсмертныхъ личностей. Государство, переходящее отъ родовой сельской жизни въ городскую, секуляризованную, отдаетъ предпочтеніе временному благосостоянію предъ безсмедною жизнію. Городская воинская повинность можетъ продлить существованіе, защищая его отъ гибели, которая грозитъ отъ себъ подобныхъ, но она не избавляетъ его отъ неизбъжнаго паденія, смерти. Сельская же воинская повинность, обращенная на борьбу съ слъпою силою, на регуляцію, т. е. на управленіе слъпыми силами природы, несущими теперь, когда ими не управляетъ сила разумная, голодъ, язвы и смерть, сельская воинская повинность есть радикальное средство противъ смерти, а вмѣстѣ она сохраняетъ и укрѣпляетъ въ народѣ тѣ свойства (мужество, умѣренность и т. п.), утрата коихъ ведетъ къ неизбѣжному паденію. Только въ государствахъ, устрояемыхъ по послъднему типу, по образу безсмертныхъ личностей, и возможна узѣренность въ воскрешеніи и безсмертіи.

9-е При такой экспатріаціи Англія не въ правъ требовать отъ всѣхъ и защиты отечества, т. е. всеобщей обязательной воинской повинности; ибо всеобщая воинская повинность требуетъ и всеобщей помъстной системы. Море, окружая, защищая Англію отъ внѣшнихъ нашествій, оказало ей плохую услугу, ибо благодаря такой естественной защитъ, тому, что считалось наибольшимъ ея преимуществомъ, Англія могла совершить великое преступленіе противъ отечества, т. е. экспатріацію, которая есть необходимое условіе развитія фабричной промышленности и всемірной торговли, этого небратскаго дѣла.

10-е Мы говоримъ-долгъ «требуетъ отъ Россіи, т. е. отъ насъ», потому что исполнене нижеозначенныхъ обязанностей зависитъ отъ того, насколько каждый солдатъ и матросъ будетъ проникнутъ этими требованіями, а они будутъ ими проникнуты на столько, на сколько эти обязанности будутъ всеобщимъ духомъ всёхъ, духомъ великодушія, безкорыстія.

11-е Палестина учила насъ быть сынами чоловъческими; и мы, сыны человъческие, стремясь къ освобождению Палестины, пришли къ Памиру, могият отцовъ, и здъсь узнали что Византія безъ Памира тоже, что мысль безъ двла. Если бы наука обладала чувствомъ, то она услышала бы въ Памирской пустынъ голосъ Бога отцовъ нашихъ Адама, Ноя, отцовъ живыхъ для Бога, мертвыхъ для насъ; для насъ мертвыхъ потому, что въ насъ нътъ еще подобія Божія. Здъсь и долженъ бы начаться поворотъ отъ долга отвлеченнаго къ повинности сыновней, утоляющей международную вражду; а между тёмъ при всякомъ новомъ шагё Памиру возбуждается противъ насъ вопросъ Восточный, Константинопольскій (а нынъ, не можемъ не добавить отъ себя, возбужденъ и Востока дальняго, подняты противъ насъ японцы, поднимутся, въроятно и Китайцы) (\*) И не изъ опасенія за Памирскую отчину, а страхъ гатства Индін возбуждаетъ при этомъ вражду противъ насъ То, что вначалѣ было Эдемомъ, стало Памиромъ, ибо Намиръ есть запустъвшее мъсто не по причинамъ лишь историческимъ, но по причинамъ и естественнымъ. Памиръ дълается болъе и болъе пустынею. Средства, которыми до сихъ поръ располагалъ человъкъ, не въ состояніи предотвратить этого запустънія, высыханія ръкъ и озеръ. Если Россія своею азіатскою частью обращена къ Съверу и не имъетъ другихъ враговъ, кромъ гигантскихъ льдинъ и полярнаго холода, то и въ другой, Европейской части, обращенной къ югу, она имъетъ главнаго врага не въ Туранцахъ, ни даже въ Англичанахъ, а въ той опустошающей силъ, которая дълаетъ ее болъе и болъе пустынею, засыпая песками губернію Астраханскую, Землю Вой-

<sup>(\*)</sup> Писано въ 1897 году!

ска Донского, губернію Воронежскую, подвигаясь все дальше и дальше въглубь Россіи. Въ преданіи о Джемшидъ и о выселеніи Зендовъ съ Памира отъ усиленія холода, можно видъть начало того геологическаго періода, который въ настоящее время достигь уже значительной степени сялы. Въборьбъ съ этою опустошающею, пустынерождающею силою Туранъ и Иранъ изъ враговъ сдълаются, должны сдълаться союзниками, чтобы не погибнуть тому и другому.

12-е Если самоубійства и указываютъ, повидимому, на необходимостъ новой заповъди, заповъди о любви къ самому себъ, это еще не значитъ, чтобы такая заповъдь дъйствительно могла быть установлена, внесена, и дъйствительно могла бы имъть какое либо дъйствіе Ни приказанія, ни какія либо приманки не въ силахъ привязать къ жизни; только смыслъ жизни, великая цъль, всеобъемлющев дъло можетъ заставить дорожить жизнью; а такое дъло будетъ найдено только тогда, когда сердца сыновъ обратятся къ отцамъ, т. е. когда возстановится пятая заповъдь.

13-е Такъ какъ наступающій періодъ будеть эпохою не слова только, а по преимуществу дъла, то можно надъяться, что человъчество доведеть до совершенства телеграфный слогъ и стенографное письмо, и тъмъ облегчить запись. Изобрётеніе письма тогда только получить окончательный смыслъ, достигнетъ цъли, когда письмо будетъ полною регистраціею всъхъ ощущеній, переживаємыхъ человъчествомъ; само собою разумъется, что задача человъчества не ограничивается одною регистрацією, --быть регистраторомъ хотя бы и всемірнымъ не можетъ быть цёлью человічества. - такой бюрократическій идеаль не удовлетворить никого. Правда, основатель позитивизма, признававшій смерть переходомъ изъ объективной жизни въ субъективную, вмѣсто проективной (изъ дъйствительной, слъдовательно, въ мнимую), видимо довольствовался одною регистратурою (жизнью въ памяти);--но что такое позитивизмъ, какъ не философія челов'вка, который все великое призналъ мечтою, отказался отъ всякихъ идеаловъ, сдълался человъкомъ положительнымъ, примирившимся со всякимъ эломъ,-чего можно ожидать отъ мысли, если мысль только сознание жизни, а въ жизни первая роль отведена банкиру?

14-е Къ выраженію: «по словамъ одного нашего археолога», сдѣлано такое замѣчаніе: избѣгая вообще называть имена, мы этимъ самымъ принимаемъ на себя обязанность не называть и собственнаго; если бы мы вздумали назвать свое имя, это было бы чистѣйшимъ плагатомъ. Въ настоящее время считается предосудительнымъ приписываніе какого-либо произведенія авторитетному лицу, которое въ немъ вядимо не участвовало; но еще несравненно предосудительнъе приписывать произведеніе себѣ, одному лицу, тогда какъ оно, очевидно, результатъ множества предшествовавшихъ трудовъ; предосудительнъе же и этого разыскивать лицо, чтобы по немъ судить о произведеніи, тогда какъ судить пужно лишь произведеніе, и по произведенію возстановлять лицо автора, которое тогда только и явится предъ нами въ истинной его сущности, которая поможетъ разо-

браться и въ тѣхъ противорѣчіяхъ, на которыя возможно натолкнуться въ жизни автора. Тѣмъ менѣе необходимо знать автора настоящаго произведенія, такъ какъ оно не м. б. названо ни ученымъ, ни литературнымъ произведеніемъ, потому что оно есть только призывъ къ дѣлу; по дѣлу, къ которому призываетъ авторъ, и нужно судить его.

15-е Названіе минологическаго вмѣсто мино- (или мито-) ургическаго есть философо-морфизмъ, превращающій первобытныхъ людей въ мыслителей, создающій ихъ по своему образу и подобію, а не такими, какими они были и могли быть въ дѣйствительности. Вообще, для народа существуетъ только ургія, т. е. дѣло, а не логія; а если и сушествуетъ для народа логія, то лишь какъ проектъ, логія въ смыслѣ проекта. Для народа нѣтъ двухъ разумовъ, какъ для философовъ, теоретическій и практическій, одинъ другому противорѣчащіе, другъ друга исключающіе, для народа теоретическій разумъ указываетъ на то, что должно быть приведено въ дѣйствіе, исполнено, осуществлено въ дѣйствительности.

## CAMOДЕРЖАВІЕ.

а) «Еще объ историчесномъ значенім царскаго титула».

Статья о царскомъ титулъ, помъщенная въ 5-мъ выпускъ «Русскаго Архива», за 1895 годъ, наводитъ на многія размышленія.

«Питулъ царскій заключаетъ въ себѣ сокращенно всю этнографію, всю географію и всю исторію не только русскую, но и включаетъ въ себя болѣе и болѣе всемірную 1). Смыслъ или философія этой всемірной исторіи можетъ быть выраженъ однимъ словомъ: умиротворенів, или собиранів вомель и народовъ, собираніе продолжающееся и еще неоконченное ни по внѣшнему пространству, ни по внутреннему содержанію или глубинѣ, т. е. нѣтъ еще ни полнаго собиранія, ни совершеннаго умиротворенія. Самодержецъ, царъ, обладатель, повелитель, всѣ эти наименованія, заключающіяся въ титулѣ, сливаются и завершаются въ одномъ словѣ: мяротворепъ.

Титулъ царскій прочитывается, по древнему обычаю, въ храмъ собиранія русской земли, Успенскомъ соборѣ 2) и въ областныхъ соборахъ наканунъ рождества 1. Христа, пришедшаго водворить миръ на всей землѣ. И это ежегодное чтеніе указываетъ и напоминаетъ, что царь, расширяя, увеличивая титулъ, является исполнителемъ Его (Христа-Бога) святой воли, чтобы на землѣ былъ миръ. Потому-то и увеличеніе титула и расширеніе области мира, а съ нимъ и царства знанія, вѣдѣнія, не прекращается, не останавливается. Въ 1828 г. внесена въ титулъ Армянская область.—Урарту-Ассирійскихъ лѣтописей, —которая, по новѣйшимъ открытіямъ, русскими учеными совершеннымъ, играла очень важную роль въ древнѣйшей исторіи Востока и въ судьбахъ народа Божія; отвлекая силы Ассиріанъ на сѣверъ,—она (Урарту — Арменія) замедляла паденіе царства Израильскаго, а вступам въ союзъ съ Вавилономъ, ускорила паденіе царства Іудейскаго и приблизила явленіе царства Божія, царства мира, царства Христова. Санъ-Стефанскій договоръ дѣлалъ царя русскаго обладателемъ верхней до-

<sup>1)</sup> Самый первый политическій актъ нашей исторіцъпризывъ Славянами и Финнами Итлисвъ, заключаетъ въ себъ уже что-то международное, а первый актъ нашей дуковной жизни открывается соборомъ представителей всъкъ религій Запада и ближняго Востока, Евреевъ, Магомеганъ, Католиковъ, и Грековъ; потому-то и наша исторія была отъ начала всемірна.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ Московскій Успенскій соборъ переносились, какъ изв'єстно, иконы и даже иконостасы изъ присоединенныхъ городовъ.

лины Евфрата и, можетъ быть, обладаніе этими мѣстами предупредило бы кровопролитія въ турецкой Арменіи, если бы С.-Стефанскій договоръ не былъ замѣненъ берлинскимъ, поставившимъ Арменію и внѣ знанія, и впѣ мира, т. е. закрывъ ее для изслѣдованія и предавъ раззоренію и кровопролитію.

Царь Туркостанскій, т. е. царь или поб'єдитель надъ преемниками Туранскаго Афрасіаба (противника мирныхъ царей Иранскихъ, нациихъ предшественниковъ въ борьб'є или, в'єрн'є въ защит'є отъ степныхъ кочевниковъ), царь туркестанскій, этотъ новый титулъ царя русскаго, еще не есть посл'єднее слово титула.

Недавно заключенная конвенція съ Англією уже указываетъ на новый титуль, титуль царя сѣвернаго Памира. А какое глубокое значеніе имѣетъ новое присоединеніе, если подъ Памиромъ, согласно съ древнѣйшими народными предапіями (не опровергнутыми окончательно, но и не подтвержденными еще учеными изслѣдованіями) разумѣть прародину Арійскаго племени и могилу предковъ всѣхъ арійскихъ, а можетъ быть и не арійскихъ народовъ. Тогда царь нашъ становится въ отца или праотца мѣсто не одного племени славянъ, т. е. его долгъ смотрѣть и на другіе народы, какъ на не —чуждые себѣ, какъ и смотрѣлъ царь-миротворецъ (Александръ III).

Не русскимъ ли вмъстъ съ англичанами предлежитъ изслъдованіе въ археологическо-историческомъ и естественно-историческомъ отношеніяхъ священнаго Памира, библейскаго Эдема, и не въ видъ лишь временныхъ экспедицій, но и въ видъ постоянной англо-русской обсерваторіи, наблюдающей землю и небо въ изумительно-прозрачномъ воздухъ Памира?

Но прежде чѣмъ стать царемъ всего Памира, нужно преемнику князей владимирскихъ и московскихъ стать царемъ Каракорума, развалины котораго недавно открыты русскими учеными, и возстановить эту столицу Чингиза и его наслъдниковъ въ возмездіе за разореніе ими городовъ русскихъ и не русскихъ и для поминовенія странствовавшихъ туда князей русскихъ (Александра Невскаго).

Внъшнему выраженію царскаго титула (предполагаемой ли процессіи, или, что гораздо проше, лицевому изображенію на наружныхъ стънахъ одного изъ музеевъ московскихъ, или, что еще лучше, изображенію на стънахъ Кремля, роспись которыхъ предлагалась въ Русскомъ же Архивъ), этому внъшнему выраженію царскаго титула нужно придать нравственное значеніе, а не выраженіе грозной силы, обнявшей шестую часть міра и грозящей остальнымъ пяти частямъ. Народы, когда-то вооруженные съ головы до ногь, каковы татары, даже мордва, ногаи, башкиры, чеченцы, лезгинцы, узбеки и еще недавно страшные туркмены, являются безоружными. Эта безоружность бывшихъ всеоружными есть фактъ, котораго не могутъ опровергнуть наши Европейскіе враги, снабжавшіе оружіемъ Кавказъ и Туркестанъ. Эту то картину мирнаго разоруженія или умиротворенія и нужно представить на наружныхъ стънахъ музея, оставивъ стъны Кремля для чего-либо еще болъе высшаго. (Замъна вооруженнаго татари-

на татариномъ, торгующимъ мыломъ, есть конечно начало умиротворенія, но далеко не полное). На ствнахъ Кремля должна быть представлена замівна военнаго оружія другимъ оружіємъ, избавинющимъ родъ человіческій отъ бъдъ, производимыхъ сліпою силой, чтобы оно было видимо всьми, воспитывало бы для мира народъ, призванный подъ видомъ волиской повинности къ разръшенію міроваго вопроса, Подъ каждымъ словомъ титула кроется и Земля или народъ, и имя царя, который присоединилъ эту землю, или пріобщилъ этотъ народъ къ сонму другихъ народовъ, уже соединенныхъ. Гербъ второго Рима, принятый третьимъ Римомъ и носящій на себъ гербы всъхъ княжествъ, земель и царствъ, жившихъ прежде въ непрерывной войнъ и нашедшихъ себъ мирь подъ распростертыми крыльями орла, собравшаго ихъ, какъ кокошъ собираетъ итенцы своя, этотъ-то, такъ сказать, многоединый гербъ и можетъ послужить исходнымъ пунктомъ художнику. Княжества, земли, царства могутъ быть представлены и подъ видомъ тъхъ народовъ, которые обитають въ нихъ, а также видомъ тёхъ князей, царей и императоровъ, которые присоединяли ихъ, собирали въ общую единую силу, такъ что роспись представить рядъ собирателей, лицевую генеалогію, степенную книгу или же титулъ царскій въ лицахъ, начиная отъ владимирскаго или московскаго до Туркестанскаго, уже принятаго, и намирскаго, ожидающаго еще принятія.

Итакъ, титулъ царскій можетъ быть изображень тремя способами (этнографическимъ, историческимъ и географическимъ) въ отдёльности, или всёми ими въ совокупности.

Роспись невольно возбуждаетъ вопросъ, для чего нужно это собираніе, это совокупленіе силъ всѣхъ пародовъ въ одпу силу, если завосваніе не есть цѣль? Въ царѣ, явъ отцовъ и праотца мѣстой поставленномъ, данъ исный для сыцовъ человѣческихъ отвѣтъ на вопросъ, для какого безусловно общаго Божія дѣла нужно это собираніе. Очевидно, что ни царь для народа, ни народъ для царя, а царь вмѣстѣ съ народомъ становится исполнителемъ воли Бога въ дѣлѣ Божіемъ; участіє всѣхъ въ этомъ великомъ трудѣ и сдѣлаетъ невозможнымъ ни тираннію со стороны царя, ни возстапіе со стороны народа...

Было бы даже оскорбительно для сыновъ, внуковъ, правнуковъ... потомковъ умершихъ отцовъ, дѣдовъ, прадѣдовъ... предковъ, праотца, разъясненіе имъ общаго ихъ дѣла. Тѣмъ не менѣе лишь чистые сердцемъ дадутъ отвѣтъ на этотъ вопросъ, если, конечно, онъ поставленъ понятно.

б) Отвѣтъ на вопросъ— "Что такое Россія", заданный В. С. Соловьевымъ (газ. «Русь» 1897 г. № 37-й), отвѣтъ, основанный на письмѣ Ө. М. Достоевскаго отъ 23 марта 1878 года (Русск. Архивъ 1904 г. № 3-й).

Неужели пы думаете, что съ земли на небо ивтъ другой дороги кромв той, которал лежитъ чрезъ гробъ и могилу.

Митрополить филирень (московскій).

Въ замѣткѣ—"Еще о царскомъ титулъ" (Русск. Архивъ 1895 г. № 7-й) было уже сказано, что на вопросъ— для чего нужно собираніе, совожупленіе силъ всвхъ народовъ въ одну силу, —данъ отвътъ въ Царъ "въ отцовъ и праотца — мъсто поставленномъ". «Очевидно, — говорится въ этой замъткъ, — что ни царь для народа. ни народъ для царя, а царь вмъстъ съ народомъ становится исполнителемъ воли Бога (отцовъ) въ дълъ Божьемъ. Въ чемъ же заключается это Божье дъло, —замътка предоставляетъ догадаться сынамъ, внукамъ, правнукамъ... потомкамъ умершихъ отцовъ, дъдовъ, прадъдовъ... предковъ, — и считая даже оскорбительнымъ для потомковъ разъяснять, въ чемъ заключается общее ихъ дъло, дъло Божье, —замъчаетъ однако, что лишь чистые сердцемъ (т. е. тъ, для коихъ не все уже мертво, а есть еще живые) отвътятъ на этотъ вопросъ.

Въ статъћ «Что такое Россія», -- напечатанцой въ № 37-мъ газеты «Русь» за 1897 годъ, повторяется, повидимому, первая часть того же вопроса, который быль задань въ замъткъ - «Еще о царскомъ титулъ»,-повторяется вопросъ о томъ, для чего народъ русскій собраль вокругь себя и продолжаетъ собирать другіе народы. Авторъ статьи полагаетъ, что отвътъ будетъ найденъ лишь тогда, когда будетъ опредълено, -- во что русскій народь въритъ, т. е. какой смысль даетъ онъ христіанству. Но опредблить-во что русскій народъ вфритъ, авторъ статьи находитъ невозможнымъ, потому что русскій народъ, поворится въ статьъ, павдълился въ своемъ пониманіи православія и безвыходно пребываеть въ втомъ раздъленіи, - безвыходно потому, что два пути, которые только и ведутъ будто бы къ выходу изъ раздъленія,--,путь высшаго авторитета и путь свободнаго обсужденія", - по мнёнію автора статьи, - недоступны русскому народу: Путь высшаго авторитета, т. е. вселенскій соборъ, который имълъ бы высшій авторитетъ, чёмъ московскій соборъ 1666-7 г.г. (на которомъ "кромф русскихъ јерарховъ действовали и главные представители греко-восточныхъ церквей и благодаря которому "расколъ вристаплизовался") оказывается невозможнымъ; путь же свободнаго обсужденія "до сикъ поръ вагражденъ рогатками". -- Мы же съ своей стороны думаемъ, что этотъ послъдній путь уже достаточно испытанъ и оказался чрезвычайно способнымъ не примирять, не уничтожать раздѣленія, а усиливать раздоры; такъ напримъръ тысячельтній споръ въ Византіи произвель, какъ извъстно, множество раздъленій, а кого онъ примириль?.. Или же четырехвъковой споръ католиковъ съ протестантами, никакія рогатки не мѣшали, привель-ли ихъ къ миру, или по крайней мѣрѣ хоть къ надеждѣ, что этимъ путемъ можетъ быть водворенъ между ними миръ?!... Очевидно, что путь свободнаго обсужденія, если бы и не было на немъ рогатокъ, приведетъ не къ выходу изъ раздъленій, а къ усиленію лишь раздора. Нътъ ничего по вопросамъ въры, что бы не было высказано много разъ, и тъмъ не менъе еще разъ высказанное вызываетъ возраженія, опроверженія, - возгорается споръ, возбуждается вражда, которая къ миру, т. е. къ выходу изъ раздѣленія, привести не можетъ; одни слова, очевидно, тутъ безсильны. Гдъ же искать намъ выхода изъ раздъленія, въ которомъ пребываемъ; гдъ тотъ аяторитетъ, который и по мысли самого автора статьи «Что такое Россія», — повидимому, — есть единственно дѣйствитольный путь спасенія; при чемъ такимъ авторитетомъ не можетъ быть, конечно, вселенскій соборъ, котораго нѣтъ, по признанію автора статьи, и быть не можетъ.... Или же нѣтъ ли другого пути къ выходу изъ раздѣленія кромѣ тѣхъ двухъ, которые указываются въ статъѣ — «Что такое Россія»?!.

Имѣлъ-ли въ виду какой либо изъ существующихъ ныны авторитетовъ самъ авторъ статьи, мы не знаемъ, но единственный авторитетъ, о которомъ можно въ данномъ случат говорить, это авторитетъ папскій, признаніе котораго предлагается русскому народу въ теченіи многихъ стольтій; русскій же народъ настойчиво отвергаетъ его, до сихъ норъ успълъ сохранить свою въ отношеніи его самостоятельность, и новидимому, этотъ авторитетъ составляетъ нъчто столь противоположное сущности русскаго народа, что самое раздъленіе его, расколъ, произошелъ именно изъ опасенія, — не олатинилась ли, не уклонилась ли въ напизмъ русская православная церковъ. Русскій народъ страшится, можно сказать, самой тѣни папизма.

Въ статъъ-«Что такое Россія» - говорится о православіи между прочимъ слъдующее: «Какъ ни жмурься, какъни замалчивай, а религіозное отдёленіе нъсколькихъ милліоновъ чисто русскихъ людей, отдёленіе самостоятельное, никакимъ вибшнимъ, чужеземнымъ вліяніемъ невызванное и образованіе всл'ядствіе этого двухъ особыхъ в'ярованій, уже бол'я двухъ въковъ противостоящихъ другъ другу, есть явленіе, въ которомъ народная совъсть и разумъ должны, наконецъ, такъ или иначе разобраться»... Но все это и съ гораздо большимъ правомъ можно сказать также о католицизмѣ, отдѣленіе отъ котораго не нѣсколькихъ милліоновъ, а нѣсколькихъ десятковъ милліоновъ людей, и образованіе всл'бдствіе того двухъ особыхъ върованій, почти четыре въка противостоящихъ другь другу, сдълало изъ просто католицизма-католицизмъ опротестованный, какимъ онъ и досель остается. И развы это явление не требуеть отъ совысти и разума такъ или иначе разобраться въ немъ; и развъ разръшение этого домашняго спора на западъ не должно предшествовать его притязаніямъ на авторитетъ надъ Востокомъ, который, впрочемъ, никогда и до раскола на Западъ не признавалъ западнаго авторитета надъ собою, а потому даже примиреніе католиковъ и протестантовъ, если бы таковое и совершилось, не было бы еще достаточнымъ аргументомъ для Востока, чтобы признать надъ собою авторитетъ Запада. -- Не вступая однако въ споръ, т. е. не вдаваясь въ протестантизмъ, мы отказываемся и отъ авторитета римскаго, повтсряя слова нашихъ кіевскихъ предковъ: «отцы наши не приняли его» (\*). Мы

<sup>(\*)</sup> Старый Римъ палъ, вдавшись въ аполлинаріеву ересь, говорять старообрядцы вибств со всею древнею Русью. Новъйшее же протестантство осуждаеть Восточную церковь за отступленіе отъ Аполлинарія, т. е. сближаеть православіе съ расколомъ, а себя съ старымъ Римомъ.... И потому, чтобы найдти выходъ изъ раздъленія, пужно не уподобиться Западу, а Западъ привлечь къ подобію себв (къ православію), нужно признать

позволимъ себѣ лишь указать автору статьи «Что такое Росссія» — на письмо Ө. М. Достоевскаго, напечатанное въ № 80-мъ газеты «Допъ» за 1897 годъ, (а нынъ и въ № 3-мъ Русск. Архива за 1904 г.), которое было написано еще 23 марта 1878 года, когда авторъ означенной статьи читалъ въ Петербургъ лекціи по религіи, всего 12-ть, и изъ нихъ къ 23 марта было прочитано уже восемь. Въ указываемомъ письмъ Достоевскій, какъ бы отвъчая на вопросъ (поставленный, впрочемъ, гораздо поздиъс, чъмъ данъ былъ отвётъ)-въ чемъ заключается Вожье дело, исполнителемъ котораго является Царь вытстт съ народомъ ("Еще о парскомъ титулъ" - Русск. Арх. 1895 г. № 7-й), говоритъ, что "самое существенное ссть долгъ воскресенія прежде жившихъ предковъ", и прибавляеть, что въ этомъ согласенъ съ нимъ и В С. С. Возможно, что подъ этими иниціалими разумъется авторъ статьи—«Что такое Россія»; но въ такомъ случаб написавийй эту статью признаваль въ 1878 году вмъстъ съ несомнвано православнымъ Ө. М. Достоевскимъ, что самое важное есть долгъ воскресенія прежде жившихъ предковъ, признавалъ, слёдовательно, тотъ долгь, для открытія котораго сынамъ умершихъ отцевь нібть нужды ни въ свободномъ обсуждени, ни въ чьемъ либо авторитетъ, для этого нужно сохранить лишь дътское чувство, частое сердце... Если же самое важное долгь воскрешенія, то въ этомъ великомъ, всеобъемлющемъ, общемъ для всёхъ сыновъ человъческихъ долгь, требующемъ такого же великаго, всеобъемлющаго, общаго всемъ людямъ дела, и заключается положительное опредъленіе, положительное содержаніе православія. И возможно-ли, чтобы признававший въ православіи долгъ-всеобщаго воскрешенія, затѣмъ -въ стать в «Что такое Россія» - р вшился сказать о томъ же православіи, будто оно есть **лишь не** католициэмъ и **не** протестантизмъ. А между тъмъ, --если православіе есть доліъ воскрешенія, то оба другія исповъданія окажутся не имъющими ничего положительнаго, ибо въ обоихъ пътъ опредбленияго долга: въ одномъ долгъ замфиенъ папскимъ произволомъ, требовавшимъ отъ своихъ последователей, какъ платы за спасеніе, дель, состоявшихъ то въ мирныхъ, то въ вооруженныхъ паломничествахъ, крестовыхъ походахъ, и противъ чужихъ, и противъ своихъ; палскій произволъ требовалъ -- и прямо денежной дани (индульгенціи); въ другомъ же исповъданіи долгъ Замъненъ личнымъ произволомъ каждаго, т. е. дъйствительное спасеніе зам'інено внутренними иллюзіями спасенія... Но такими путями ни протестантизмъ не могъ привести къ истинъ, ни католицизмъ къ благу; а между тъмъ многовъковой споръ католицизма и протестантизма о спасеній віброю или дівлами тотчась же быль бы разрівшень, если бы подъ віврою стали разумъть осуществление чаемяго (чаю воскресения мертвыхъ), т. е. единое дъло воскрешенія (Посл. къ Евр. гл. 11-я, ст. 1 й, сунод. перев.).

ночеловачение вытесто празнаваемаго Аполлинаріемъ пантеистическаго воплощенія, т. е. нужно не человака и даже Бога унизить до сланой природы, а человака, какъ образъ Вомій, надо поставить падъ природю,—не въ природа Вогъ, а съ нами Вогъ!.... Нужно быть подобіемъ Бога, а не природы; нужно объединение не по типу организма, а по образу Тріединаго Бога, по образу Пресвятой Тронцы, неравдальной и несліянной.

Православіе въ смыслѣ долга воскрешенія налагаетъ на всѣхъ одинъ общій трудъ, въ которомъ соединяется и знаніе и дѣло, немыслимъ онъ и безъ вѣры; потому-то этотъ трудъ и имѣетъ полную доказательную силу, потому-то онъ и спасителенъ, что есть осуществленіе часмаго, ожидаемаго, что и самую мысль объ отцахъ, представленіе ихъ, дѣлаетъ видимою, осязаемою, т.-е. православіе ведетъ къ истинѣ и благу, ведетъ къ истинюму, дѣйствительному спасенію.

Протестантизмъ, какъ свободное изслъдование (или обсуждение), не переходящее въ дъло, ограниченное мыслоннымъ, словоснымъ лишь выраженіемъ, - обреченъ на візчный споръ. Католицизмь, признающій папскій авторитеть, а потому не нуждающися ни въ какихъ доказательствахъ. отрицающій обсужденів, а слідовательно и разумъ, и знанів, какъ орудіе, какъ средство искупленія, или спасенія, не признающій и необходимости одного общаго для всвую сыновь человвческихъ двла, остается безцъльнымъ, если порабощение не считать цълью. Существование папизма, внъшняго авторитета, указываетъ на отсутствіе у папистовъ общаго долга. который можеть и несоминано объединить всёхъ въ познания всего текущаго, умирающаго, для возстановленія всего умершаго; невѣжество, вЪчное несовершеннолътіе, есть необходимое условіе существованія папизма. Признать долгъ воскрешенія для папы значило бы подписать свое отреченіе, свой смертный приговоръ. Не признавъ же этого долга, папскій авторитетъ самъ не знаетъ, куда идегъ, не знаетъ и куда ведетъ своихъ подданныхъ, а потому для подданныхъ онъ есть чужой и, составляя для нихъ гнетъ и иго, всегда будетъ возбуждать противъ себя бунтъ и возстанія, такъ что католицизмъ всегда будетъ имъть противъ себя протестаптизмъ; протестантизмъ, — и самъ обреченный оставаться при розни и раздоръ, будеть следовать за католицизмомъ, какъ тень его.

Другое дъло долгъ воскрешенія отцовъ—предковъ, —этотъ долгь для сыновъ человъческихъ есть для каждаго свой, родной, а вмъстъ и общій со всъми другими; онъ есть именно то, что только и можетъ ихъ, сыновъ человъческихъ, сдълать братьями. И какъ-бы ни былъ этотъ долгъ тяжелъ, бремя его все таки будетъ легко, игомъ же его и назвать нельзя, —такое великое благо заключаетъ онъ въ себъ. Отрицательно —православіе есть печалованіе объ игъ и гнетъ—католическомъ, а вмъстъ и о протестантъскомъ возстаніи и розни; положительно-же —православіе есть храмъ собиранія, возсоединенія отдълившихся; точно также — отрицательно — православіе есть печалованіе о всъхъ умершихъ и умирающихъ, а положительно—по—оно есть долгь воскрешенія.

Итакъ, если православіе есть долгь воскрешенія, то къ двумъ путямъ, указываемымъ въ статьв—«Что такое Россія», — какъ на единственные ведущіе будто бы къ выходу изъ раздвоенія, въ которомъ пребываетъ русскій народъ, — (одинъ — путь свободнаго обсужденія, т.-е. признаніе и употребленіе разума, мышленія, діалектики какъ средства спасенія, а другой — путь отреченія отъ разума, путь слѣпого подчиненія авторитету), — нужно

присоединить еще третій - путь долга, который требуеть соединенія знанія и дЪла. -- путь осуществленія часмаго, ожидаемаго, осуществленія трудомъ; причемъ догматъ становится заповъдью и мысль сыновъ объ отцахъ найдетъ свое внъшнее выражение во всей природъ, во всей вселенной. Этотъ послъдній путь и даеть смысль собиранію русскаго народа вокругь себя другихъ народовъ и христіанскихъ, и нехристіанскихъ, родцевъ, — вся религія которыхъ заключается въ поминовеніи предковъ; такъ что Россія, можно сказать, есть семья народовъ, собранныхъ вокругъ православняго русскаго народа, которые всф, не исключая даже магометанъ, творятъ поминовеніе предкова. Поминовеніе же, или культъ предковъ, и есть первобытное выражение долга воскрещения: а потому путь, ведущій въ действительному исполненію этого долга, легко примирить всё эти народы и сдёлаетъ изъ нихъ дёйствительную семью и внутренно и вившне-связанную единымъ общимъ двломъ воскрешения.

Единственнымъ въ этомъ отношеніи, въ средѣ русскаго народа, исключеніемъ - является одно лишь сословіе, которое не считаетъ нужнымъ поминовеніе, среди котораго возможенъ быль даже торгъ мертвыми душами и безъ малъйшаго при этомъ угрызенія совъсти, для котораго какъ будто не существуетъ проскомидіи подобно тому, какъ нътъ ея у католиковъ; принадлежащіе къ этому сословію повидимому не желають, а можеть быть имъ непріятно (какъ напоминаніе о собственной смертности) слышать имена своихъ умершихъ на литургіи и къ молитві за нихъ церкви присоединить и свои собственныя моленія; такимъ образомъ они уподобляются даже протестантамъ, у которыхъ молитва за умершихъ совсъмъ не допускается; но протестантизмъ и религіею назвать нельзя, потому что это начало отрицанія религіи, переходъ къ невірію. Различіє между посівщающими лишь позднія об'єдни, -- да и то весьма поздно, посл'є часовъ, послъ совершенія проскомидіи, -- и посъщающими объдни раннія, -- для которыхъ весь смыслъ службы заключается въ поминовеніи, - также велико (а можетъ быть и гораздо больше) какъ между правосдавными и старообрядцами.

Оправданіемъ для первыхъ, —т. с. постщающихъ лишь позднія объдни, —можетъ служить, впрочемъ, то, что поминовеніе въ настоящее время слёлалось простымъ, голымъ перечнемъ именъ; тогда какъ оно могло, да и должно бы быть собраніемъ житій, т. е. составлять ещественную часть исторіи прихода, исторіи церкви, а не одного только храма; хотя и исторія храма имбетъ большое значеніе, въ особенности если храмъ получитъ надлежащую роспись и на нижней части стънъ его будетъ допущене изображеніе умершихъ прихожанъ въ молитвенномъ положеніи; это былъ бы лицевой сунодикъ, изображеніе нашихъ отцовъ, какъ бы возстающими изъ земли; и это вполнъ согласно съ ученіемъ православной церкви, какъ понимала его древняя Русь; иначе, впрочемъ, ученіе православной церкви и понятно быть не можетъ, ибо если по физической необходимости мы вынуждены зарывать умершаго, то по нравственной необходимости, по долгу

воскрешелія, мы тотчась-же, въ томъ или другомъ видѣ, возстановляемъ его. Такъ произошли надгробные памятники, —плиты съ изображеніями умершихъ (хотя бы въ видѣ лишь т. н. адамовыхъ головъ), а также и всякой иной формы; изъ этихъ памятниковъ создался и самый храмъ, который есть изображеніе земли, отдающей своихъ мертвецовъ, и неба, населяемаго воскресшими поколѣніями. Въ этомъ обращеніи храма въ школу возвращенія сердецъ сыновъ къ отцамъ (Луки, гл. 1-я ст. 17-й, —изъ пророка Малахіи) найдутъ примиреніе не только православные съ старообрядцами, но и въра съ знаніемъ, духовное съ свътскимъ.

Сословіє, не считающее нужнымъ поминовеніє, не признаетъ, конечно, и воскрешенія; — по забвеніе отцовъ необходимо ведетъ къ вырожденію и вымиранію, и нашему времени остаєтся на выборъ—воскрешеніе или вымираніе. Къ сословію, оставившему поминовеніе—къ этой новой породѣ людей, созданной Екатериной Второй, —принадлежатъ и западники, и славянофилы, между которыми нѣтъ даже и различія, потому что и славянофилы въ сущности такіе же нетолько искренніе, но и восторженные поклонники "страны сиятыхъ чудесъ", какъ выражается о западѣ самый коренной изъ славянофиловъ, Хомяковъ!..

Отличительную черту православія славянофилы вид'вли только въ соборности (хотя православная церковь не имъла вселенскаго собора уже одинадцать вфковъ); но собраніе не только всёхъ православныхъ, всёхъ христіанъ право-и ино-славныхъ, а даже и всіхъ живущихъ само по себіз цълью быть не можетъ и все таки остается вопросъ, -- для чего это собираніе нужно? Только въ долгь воскрешенія можно найдти отвъть на этотъ вопросъ, только для исполненія этого долга и можетъ быть нужно собираніе; въ долгѣ воскрешенія заключается и сущность православія, какъ это признавалъ Достоевскій и догадывался, надо полагать, одинъ лишь изъ славянофиловъ – Языковъ, спросившій предъ смертью своихъ друзей славянофиловъ «вврують ли они въ воскресение мертвыхъ", - какъ передаетъ объ этомъ Погодинъ («Москвит.» 1846 г. № 11-12, стр. 254 · 258-я). Киръевскій же передаетъ вопросъ Языкова такъ: "върятъ ли они воскресенію душъ" (Полн. собр. соч. И В. Киръевскаго 1, 97-99). Очевидно, крайнему спиритуалисту Кир вевскому "воскресеніе мертвыхъ" -- казалось очень грубымъ, мужицкимъ, и изъ дружбы къ Языкову онъ сдълалъ поправку въ его вопросѣ въ Оригеновскомъ вкусѣ (осужденномъ на 5-мъ вселенскомъ соборъ) и съ этой поправкой были согласны, конечно, всъ эти Хомяковы, Аксаковы и проч. Но молчаніе, послідовавшее на вопросъ Языкова, свидътельствуетъ, что вопросъ былъ заданъ такъ, какъ передаетъ это Погодинъ, т. е. согласно съ сумаоломъ въры, свидътельствуетъ и о томъ, что окружавшіе Языкова, при его смерти, славянофилы въ воскресеніе не върили и такъ мало обратили вниманія на вопросъ Языкова о воскресеній, что никто даже не вспомниль, на какую книгу указаль Языковъ своимъ друзьямъ, которая, по его словамъ, совсъмъ перемънила бы образъ ихъ мыслей, если бы они прочитали ее. И неужели же, благодаря столь невнимательному, можно сказать—нечестивому, отношенію славянофиловъ къ словамъ умиравшаго друга, потеряна всякая возможность открыть, что это была за книга, на которую указывалъ Языковъ. Невнимательнымъ отношеніемъ къ воскресенію славянофилы превзошли, можно сказать, даже Авинянъ, которые слушали ап. Павла съ большимъ вниманіемъ, но лишь до тѣхъ поръ, пока онъ не сказалъ о воскресеніи; услыхавъ же о воскресеніи, Авиняне сказали апостолу «объ этомъ послушаемъ тебя въ другое премя».

Только путь всеобщаго спасенія, долгъ воскрешенія, приведетъ къ выходу изътого раздъленія, въ которомъ пребываетъ русскій народъ; это очевидно уже изъ того, что самое уклонение части русскаго народа въ расколь было вызвано опасеніемь, что принятіе новыхъ обрядовь отвергавшее обряды старые, старыя книги, означало бы признаніе вѣчной погибели отцовъ, дъдовъ, предковъ, державшихся отвергнутыхъ, осужденныхъ старыхъ обрядовъ, старыхъ книгъ. Происхожденіе раскола указываетъ, какъ на глубочайшую ненависть въ русскомъ народб къ падскому Риму. такъ и на еще болће глубокую любовь къ предкамъ; что и понятно у народа, который всю многовъковую жизнь свою прожиль въ патріархальномъ быту, совершенно противоположномъ юридическому характеру какъ древняго, такъ и папскаго Рима Какъ первый Римъ сталъ для русскаго народа предметомъ глубочайшей ненависти, такъ въ мысли о третьемъ Римъ, въ этой, можно сказать, мечть русскаго народа, онъ хотъль представить предметъ наиглубочайшей любви своей; «Москва-третій Римъ»-было для раскола высшимъ выраженіемъ любви къ предкамъ, такой любви, больше которой и быть не можетъ, а потому "четвертому Риму и не быть". Если для отдёльнаго человёка нётъ большей любви, какъ положить жизнь за други, то для сыновъ человъческихъ въ совожувности нътъ большей добродътели, какъ замъна вытъсненія воскрешеніемъ. Въ третьемъ Римъ, какъ средоточій живущихъ для воскрешенія умершихъ, уже не можетъ быть раскола, какъ и вообще не можеть быть розни, потому-то онъ и не нуждается ни въ какомъ, подобномъ папскому, авторитетъ.

Выходъ изъ того раздъленія, въ которомъ будто бы безвыходно (по мивнію автора статьи—«Что такое Россія») пребываетъ русскій народъ, уже видънъ; онъ видънъ въ тъхъ учрежденіяхъ, гдъ собраны старыя рукописи, иконы, древняя утварь, привлекающія вниманіе посътителей, въ тъхъ учрежденіяхъ, въ которыхъ и профессора (т. е. ученые духовные и свътскіе) и старообрядческіе начетчики сидятъ рядомъ. Конечно, при этой вившней близости остается еще внутреннее разъединеніе, ибо то самое, что для однихъ—предметъ лишь знанія, для другихъ—святыня, предметъ благоговъйнаго почитанія, но тъмъ не менѣе должно сказать, что собираніе уже началось, хотя соединенія еще и нѣтъ. Когда же эти учрежденія, эти всенаучные храмы предковъ (музеи), нынѣ еще недоэрѣвшіе (см. «Долгъ авторскій и право музея библіотеки»—«Донъ» 1897 года № 72-й), станутъ выше отживающихъ университетовъ, этихъ храмовъ сомнѣнія, хамитиче-

скаго осужденія, осм'вянія предконъ, им'вюшихъ цівлью одно лишь знаніс, т. е. когда нравственность нын'вшняго вівка, правственность университетская, правственность фарисейская, основанная на сознанія каждымъ своего мнимаго достовнства, вносящемъ рознь и борьбу, замізится нравственностью, основанною на высшемъ началів, на совнаній дівствитольнаго общаго водить сынамъ человіческимъ несовершенства (смертности), чувствуемаго и признаваемаго въ смерти и утрать отцовъ, когда нравственность фарисейская (университетская) замізнится правственностью вытарскою (музейскою), требующею объединенія въ общеобязательномъ трудів познанія слівой силы, носящей въ себі голодь, язвы и смерть, т. е. требующею воскрешенія, тогда эти храмы предковъ (музеи) сділаются орудіями новаго собиранія, которое и начнеть Москва—третій Римъ

Въ предисловіи къ "Сказавію о постросній обыденнаго храмя въ Вологдъ" (Чт. въ Общ. ист. и др. рос. т. 166, кн. 3-я 1893 г.), въ «Вопросъ о Каразинской метеорологической станція въ Москвъ» и «Къ вопросу о памятникѣ В. Н. Каразину» («Наука и Жизнь» – 1893 г. № 44-й и 1894 № 15-16-й) представлено то новое собираніе, которое предстоитъ Москвѣ -- третьему Риму, -- оно представлено подъ видомъ проектовъ -- всеобщеобязательнаго образованія и всеобще обязательнаго знанія. всеобще-обязательнаго образованія представлень въ видъ построенія повсем бстно школъ храмовъ, посвященныхъ образцу единодущія и согласія, Вресвятой Троицъ, въ память святого, чтителя Бога собиранія и объедине нія, вибшияго и внутренняго, - въ память святого, равно-чтимаго православными и старообрядцами. Проектъ этотъ, -- (доморощенный, а не заграницею вырощенный), - основань на изученій построенія обыденнымъ храмовъ, какъ частнаго, но самаго високаго проявленія того духа, который выражается въ помочахъ и толокахъ, въ этомъ обычать, общемъ на Руси нетолько всему русскому народу, но и всёмъ собраннымъ имъ вокругъ себя инородцамъ, обычат высоко правственномъ (т. с. родственномъ), а не юридическомъ, \*) какъ заклеймили его наши ученые, до сихъ воръ, повидимому, недогадавшіеся, что юридическое, столь почитаемое ими, есть самое ненавистное нашему народу.

Подъ многознаменательнымъ названіемъ "шполы храмы, посвященные Пресв. Троицъ", —разумѣется, конечно, не зданіе лишь, не экономія или выигрышъ мъста посредствомъ совмѣщенія храмовъ и школь, а цѣлый курсъ новой, мытарской нравственности, основанной на новомъ, высшемъ началѣ, на долгѣ воскрешенія; подъ вышеозначеннымъ названіємъ подразумѣвается цѣлый курсъ, приготовляющій къ осуществленію долга воскрешенія

Новое собираніе Москвы - третьяго Рима будєть не выниманіемъ душъ изъ областей, какъ это было въ первое Московское собираніе, а вложе-

<sup>\*)</sup> См. "Обыденным церкви на Руси", особый оттискъ наъ "Русси. Арх." 1894 г.; "О доставлени свъдъний объ обыденных хрямихъ" и проч. и "Вопросы и запросы въ прхеологическому събъяду въ Ригъ".

ніемъ души (т. е. **чувотва долга къ предкамъ** и **знанія**) въ каждую мѣстность, ибо по проекту всеобще-обязательнаго знанія («Наука и Жизнь» — 1893 г. № 44 и 1894 г. № <sup>15</sup>/10-й) къ школамъ-храмамъ присоединяются и школы музеи, расширяющіе вмѣстѣ съ образованіемъ и самую область знанія.

Собираніе во имя предковъ и ради предковъ, соединеніе всѣхъ живушихъ для воскрешенія всъхъ умершихъ, - этотъ высшій долгъ, - дълаетъ уже рѣшительно не нужнымъ, какъ выше сказано, авторитетъ папскій, который есть власть законодательная; это собираніе вызываеть необходимость власти свътской, власти исполнительной въ деле Вожьенъ; долгъ воскрешенія вызываетъ необходимость власти стоящаго въ прастца -- масто, того праотца, отъ котораго происходятъ всѣ народы, всѣ племена, всѣ колѣна, собравшіеся вокругъ православнаго русскаго народа одну семью; вызываетъ необходимость власти царя, "въ отдовъ и праотца - мъсто" поставленнаго, въ которомъ, какъ выше сказано, и данъ отвътъ на вопросъ,-для чего нужно собираніе, совекупленіе силь всекъ народовъ въ одну силу. Въ царъ, поставленномъ отъ Бога отцовъ, поставленномъ въ умершихъ, отшедшихъ мъсто для ихъ возстановленія, для возвращенія имъ жизни, въ царъ, въ отцовъ мъсто поставленномъ, данъ такой же отвътъ о долгь воскрещения, какъ въ Богъ отцовъ, въ Богь Авраама, Исаака, Іакова.—(по словамъ Спасителя, сказаннымъ евреямъ),—данъ отвътъ о воскресени (Луки, ХХ, 37 и 38). Собираніе для исполненія долга воскрешенія вызываеть необходимость власти душеприкавчика всёхъ умершихъ и веспримника вежхъ рождающихся, необходимость власти сильной, власти кръпкой; эта власть, соединивъ воинскую повинность съ всеобщеобязательнымъ образованіемъ, введетъ всёхъ сыновъ человъческихъ въ дёло познанія и управленія текущими явленіями природы для возстановленія протекшаго (отцовъ). Въ этомъ заключается посл'єдній и окончательный проектъ всеобще обязательнаго и вмъстъ съ тъмъ добровольнаго образованія, знанія и діла, осуществленіе котораго и приведеть къ тому, что царь вм'вст'в съ народомъ будетъ самодержцемъ, властителемъ, управителемъ слѣпой силы природы, ея царемъ, -- царемъ не дущъ, какъ Папа, а повелителемъ матеріи, внѣшняго, матеріальнаго міра, и освободителемъ отъ закона юридическаго и экономическаго. Въ этомъ господствъ царя вмъстъ съ народомъ надъ природою и заключается гарантія противъ произвола, или, какъ сказано въ замъткъ "Еще о царскомъ титуль", -- это господство надъ природою и сдълаетъ «невозможнымъ ни тиранію со стороны царя, ни возстаніе со стороны народа». Самодержавіе - положительно -- есть власть надъ природою, -- отридательно -- оно есть освобождение отъ законовъ юридическихъ и экономическихъ, а вмъстъ и подчинение закону Божію, т. е. господству нравственнаго, или - что тоже - родственнаго закона. Подчинение же стоящаго въ отцовъ-мъсто Вогу отдовъ, Богу не мертвыхъ, а живыхъ, можетъ выразиться лишь въ воскрещении; осуществление долга воскрешенія и есть діло Божіе, чрезъ насъ совершаемое. Если же

это не такъ, то какъ будетъ исполнена заповѣдь - "Вудъте (а не будь), совершенны, какъ Отецъ вашъ небесный совершенъ»; и что бы значили эти слова Спасителя—«вѣрующій въ меня, дѣла, которыя творю я, и онъ сотворитъ, и больше сихъ сотворитъ».

Папство, такимъ образомъ, является отживающимъ, а самодержавію открывается великая будущность. И что значитъ предъ самодержавіемъ, призывъющимъ всѣхъ оыновъ въ дѣлу отеческому, всѣ республики и конституціонныя монархіи, въ которыхъ защищается право каждаго на безсмысленное и безцѣльное существованіе, право жить для наживи?!.. Въ долгѣ воскрешенія заключается торжество и православія, и самодержавія, и всякой народности вообще, а народности русской,—презираемой западомъ за ея примитивность, патріархальность,—въ особенности.

Итакъ, --«Что такое Россія»? -- или, -что тоже, -- для чего нужно собиринів .... Для чего, зачъмъ, не щадя силъ, лишивъ себя свободы (т. е. обратившись въ служилыя сословія, обложивъ всякую душу-живую и даже умершую - тяжкою податью) - народъ русскій присоединяль обширныя тундры, громадныя пустыни, проводилъ тысячеверстные рвы и валы, приносилъ въ жертву, -- ради умиротворенія дикихъ кочевниковъ и воинственныхъ горцевъ, - тысячи жизней?!.. И до сихъ поръ русскій народъ не пришель еще къ концу этого своего дъла, и теперь ему предстоятъ все еще новыя и новыя собиранія... Зачёмъ все это, для чего же нужно это собираніе? Авторъ замътки "Еще о титулъ" находитъ оскорбительнымъ и для чувства сыновъ-нотомковъ умершихъ отцовъ-предковъ подимъ отвѣтъ на этотъ вопросъ, -до такой степени кажется ему очевиднымъ, яснымъ, понятнымъ и простымъ. И Христосъ, Духа»,—не призналъ нужнымъ указать на цъль собиранія и объединенія, предоставляя собственной сыновней проницательности открытіе этой цівли, уча-такъ сказать - гевристически; т. с человъкъ долженъ не только вложить собственный трудъ, весь умъ, все свое искусство въ великое дъло воскрешенія, но и додуматься до необходимости собственнаго участія въ немъ. Какъ это ни просто, повидимому, для всякаго, еще несовершенно вытравившаго въ себъ чувство, для всякаго, кто не можеть еще помириться съ безсмыслицею существованія, -- но простыя вещи трудніве всего и даются... По всему этому, -- и по настоятельному требованію автора статьи "Что такое Россія", -- мы вынуждены указать на долгъ воскрещенія, впер вые выраженный въ письмъ Достоевскаго; мы вынуждены напомнить, что переживаніе дітьми отцовъ не ради исполненія долга воскрешенія, - хотябы въ видъ лишь поминовенія, - было-бы величайшимъ преступленіемъ. И только исполнение долга воскрешения во всей его полнотъ и дъйствительности, а не въ видъ одного поминовенія (причитанія, отпъванія), можетъ объяснить необходимость такихъ тяжелыхъ собираній, каково собираніе, совершенное и еще совершаемое русскимъ народомъ, только внесеніе этого долга въ міръ, призваніе всего міра къ исполненію его, можетъ дать смыслъ существованію Россіи, требовавшему величайшаго самоотверженія и по положенію, и по климату, и по совершенной беззащитности для нападеній со всъхъ сторонъ... Но за то и исполненіе этого долга будетъ эпохою не въ исторіи лишь человічества, а въ исторіи самой земной планеты, въ исторіи всей вселенной.

Вотъ что такое Россія, по смыслу письма Достоевскаго. И это отвътъ не одного Достоевскаго, по и В. С. С.;—если же подъ этими иниціпалами разумъется авторъ статьи «Что такое Россія», то слъдовательно, на вопросъ, поставленный имъ въ 1897 году, онъ самъ же далъ отвътъ еще въ 1878 году.

Нельзя не пожалѣть, что Достоевскій не успѣлъ при жизни обратиться съ призывомъ къ исполненію этого великаго долга, долга воскрешенія. И онъ, конечно, не успѣлъ лишь этого сдѣлать, ибо признавать долгъ и ничего ради исполненія этого долга не дѣлать для такого человѣка, какъ Достоевскій, невозможно. И велика была бы радость въ этомъ призывѣ, въ этой благой вѣсти для всѣхъ еще здоровыхъ, неистощенныхъ; а можетъ быть въ ней же нашли бы исцѣленіе и разслабленные современною культурою, выродняшісся, для которыхъ теперь остается только Буддизмъ, эта религія пресыщенныхъ, вымирающихъ.

## и в) Самодержавіс.

Въ статъв «Что такое Россія» заключается попытка разрвшить вопросъ, для чего нужно собираніе, для чего нужно совокупленіе силъ всвъю народовь ят одну силу; настоящая же статья пытается разрвшить – какъ, какимъ путемъ можетъ быть совершено собираніе? Между прочимъ и Толстой, въ статъв объ искусствъ говоритъ до братскомъ единенія людей, и въ осуществленіи этого единенія видитъ задачу христіанскъго искусства. Но говоря о братскомъ единеніи, Толстой на самомъ дълв никакого значенія братству не придаетъ, забывая, что люди вмёстё съ тёмъ и оыны, что братство основывается на отечестве, и только по отцамъ мы обратья, что братство безъ отечества непонятно и братское единеніе сыновъ можетъ быть полнымъ только въ дълв отеческомъ. Толстой объ отцахъ не упоминаетъ, и если не отрицаетъ отцовъ, во всякомъ случав игнорируетъ ихъ, на чемъ же основано его братское единеніе людей.

Толстой можеть сказать, что онъ признаеть братство не по отечеству, а по человъчеству; въ такомъ случать, что бы понять значеніе братства по человъчеству, надо опредълить, что такое человъкъ? Прежде человъкъ значило—смертный; но это опредъленіе не точно и даже не върно, въ строгомъ смыслъ человъкъ есть сынъ умершихъ отцовъ; т. е. онъ смерть знаетъ не въ себъ, а лишь по предшествующимъ случаямъ, смертный есть индукція, а не дедукція. Если же человъкъ есть сынъ умершихъ отцовъ, въ такомъ случать мы опять возвращаемся къ отечеству, и смерть въ этомъ случать должна вести къ объединенію, но къ объединенію—для чето?

Если же человѣкъ есть существо словесное, - въ противоположность безслове снымъ, къ какимъ относятъ животныхъ, -- въ такомъ случа в объединеніе будетъ литературнымъ, или говорящимъ, обществомъ. Но если такое объединение и назвать братствомъ, то исключаетъ-ли оно вражду? Впрочемъ для того, чтобы и это объединение было всемирнымъ, нужно объединение въ языкъ всъхъ народовъ, и объединение языкъ не искусственномъ, какъ воляцюкъ, а въ языкъ венномъ, т. е. праотеческомъ. Лингвистика, -- наука, изучающая языки.—другого приложенія, кром'є выработки общаго языка для всіхть народовъ, и имбть не можетъ; въ настоящее время есть корнесловъ языковъ арійскаго происхожденія, - будеть, конечно, корнесловь и всёхъ языковь; изученіе корней словъ путемъ общеобязательнаго образованія будетъ распространяться всюду; а изученіе своего и вностранныхъ языковъ будетъ вести къ познанію того, что въ нихъ есть общаго, родственнаго, праотеческаго. Въ самой азбукъ склады и слоги замънятся общими корнями и тъмъ осмыслять ихъ. Создаваемый, такимъ образомъ, общій языкъ, будетъ необходимо приближаться къ языку отеческому, который будетъ входить въ употребление однако только по м'єр'є усвоенія всёми людьми общаго труда; такимъ же трудомъ можетъ быть лишь дъло отеческое. Итакъ, дъйствительное объединение и въ языкъ приводить къ отечеству.

Если человъкъ есть существо разумное, въ такомъ случаъ объединеніе, или братство, будетъ ученымъ обществомъ; но если-бы и возможно было встахъ соединить въ познании и это объединение было бы всемірнымъ, тъмъ не менъе вражды оно не исключало бы и было бы, очевилно, не братскимъ; только сыновнее чувство, общее всъмъ, даетъ знаию Цъль, т. е. объединяетъ людей въ познаніи силы умершвляющей отцовъ, раскрываетъ ихъ души, соединяетъ ихъ во взаимознании и дълая братьями въ самомъ глубочайшемъ смыслъ этого слова, ведетъ ихъ къ возвращенно жизни умершимъ. Но это незозможно, скажетъ Толстой. Хотя мы, какъ и онъ, не знаемъ, почему это невозможно, однако утверждать, что воскрешеніе совершится, не будемъ; но то уже върно, что если вся не соединимся въ дълъ воскрешенія, въ дълъ несомнъчно братскомъ, то братьями не будемъ; и если человъкъ есть правственное существо, то ему, чтобы остаться нравственнымъ, нужно или возвратить жизнь умершимъ или же самому умереть, но пережить смерть отца, признавъ невозможность воскрешенія, значить не быть сыномъ, не быть и братомъ, не быть, спъдовательно, существомъ, нравственнымъ. Поэтому, то для возстановленія братскаго единенія, для постепеннаго расширенія и сохраненія его въ родів человівческомъ, а так же и для руководства братскимъ союзомъ сыновъ умершихъ отцовъ въ общемъ дълъ отеческомъ, въ дълъ, вызываемомъ утратами, требуется намъстникъ, душеприказчикъ, стоящій въ отцовъ-мъсто, это и есть самодаржецъ.

Самодержецъ, какъ стоящій въ отцовъ-мъсто, въ вънчаній на царство получаетъ отъ Бога-отцовъ, Бога Тріединаго, высшее освященіе, дълается орудіемъ Божественной воли, чтобы руководить дібломъ всібхъ сыновъ человъческихъ, -т. е. сыновъ всъхъ умершихъ отцовъ, сыновъ, переотцовъ и даже повинныхъ въ ихъ вытъснени. жившихъ своихъ ихъ смерти. - чтобы руководить ихъ въ двлъ отеческомъ, объединяя самихъ сыновъ въ этомъ дълъ по образу Бога Тріединаго. Это освященіе, или посвященіе, самодержца на руководительство сынами въ д'ьлъ отеческомъ выражается не въ исповъдании лишь въры, а главнымъ образомъ въ акакік, этой самой существенной части коронаціоннаго которая въ настоящее время замънена, по словамъ Горскаго, поклоненіемъ коронующагося предкамъ въ Архангельскомъ соборъ, почему и требуется, не оставляя поклоненія предкамъ, воэстановить акакію, какъ объ этомъ будетъ сказано ниже.

Высшее назначение даетъ самодержавию православие, такъ какъ дъло самодержавія не сграничивается лишь внівшнимъ и неполнымъ умиротвореніемъ. Начало вившнему умиротворенію было положено призывомъ князей; въ этомъ призывъ воинственныхъ иностранцевъ, т. е. въ самомъ началъ русской исторіи, кроется и начало всеобщей воинской повинности. Русская земля, какъ наследница Ирана, начемъ не защименная отъ набытовъ степныхъ кочевниковъ, -- обитателей той громадной полосы степей, которая, начинаясь у Великаго океана на востокъ, тянется чрезъ весь материкъ до Атлантическаго океана въ Африкъ, - и терваемая внутренними раздорами, вынуждена была призвать для своего спасенія воинственныхъ иностранцевъ. Въ этомъ призывъ итътъ, конечно, подвига, какъ смотрятъ на него иные, ибо такими подвижниками, которые умЪютъ ссориться и не умѣютъ безъ чужого посредства мириться, переполнены камеры всёхъ мировыхъ судей, по нётъ въ немъ, въ этомъ призывё, -- какъ соединеній и подчиненій для всликой ціли, --кичего и позорнаго. Первые городки и острожки, срубленные призванными князьями, положили начало тъмъ сторожевимъ линіямъ, которыя, подвигаясь на югъ и юго-востокъ, охватывая степи и обращая кочевниковъ въ земледъльцевъ, достигли настоящее время до Атрека, Аму-Дарьи, Амура, Уссури!.. И такимъ образомъ былъ совершенъ великій подвигъ умиротворенія значительной части степи, изъ которой исламъ почерпалъ свою силу, и стали невозможными такіе погромы, какъ произведенные Атгилами, Чингизъ-ханами, Тимурами и проч. Если Парижъ могъ безнаказанно оставить почитаніе Св. Женевьевы, спасительницы его отъ Аттилы, отъ гунновъ, то этимъ онъ обязанъ тъмъ самымъ, которыхъ обозвалъ туранцами, такъ какъ именно прозванные этимъ именемъ обезоружили Туранъ, родину страшныхъ ордъ, для которыхъ война была условіемъ существованія.

Но, какъ сказано, дъло самодержавія не ограничивается лишь внъшнимъ и, слъдовательно, неполнымъ умиротвореніемъ; для умиротворенія внутренняго было принято христіанство, принятія котораго пожелалъ и самъ народъ, инстипктивно, повидимому, чувствовавшій глубоко-скрытое всемірное родство; христіанство было принято въ его высшей византійской

формЪ, въ формъ всемірнаго печаловання, печаловання о жертвахъ розви и гнета, т. е. о всёхъ умершихъ и умирающихъ. Это печалованіе, однако, не такъ называемая міровая скорбь, ограничивающаяся однимълишь нытьемъ, всемірное печалованіе о гнетъ и розни, -- которое и есть православіе -- требуетъ дъла. Православіе свътской власти, какъ папизмъ, не имфетъ, а потому и угнетать никого не можеть; но и къ розни, которую, подъ именемъ свободы, обожаетъ протестантизмъ, православіе равнодушнымъ не остается, Печалованіе о гнеті и розни выражено въ самомъ основномъ догмать христіань, въ догмать о Пресв. Троиць, который не догмать только, но и заповъдь для людей не въ отдъльности, а въ ихъ совокуп. ности. Признавая нераздъльность и самое глубокое единство Божественныхъ личностей, а вибстъ и ихъ совершенивищую самостоятельность, дог мать Пресв. Троицы требуеть, чтобы и въ родь человъческомъ при совершеннівишей самостоятельности лиць было и полное ихъ единство; только лостигнувъ многоединства, подобнаго Божественному Тріединству, родъ человъческій будеть носить въ себъ образъ и подобіе Божіе; по одиночкъ же подобными Трієдиному Богу быть мы не можемъ, и каждый человъкъ въ отдъльности, какъ бы ни старался онъ увърить себя въ собственномъ достоинствъ, -- можетъ чувствовать лишь свою малость, свое ничтожество свое поливищее неподобіе Богу. Такимъ образомъ христіанство, или православіе, требуетъ такого общенія или общества, обнимающаго весь родъ челов'вческій, предъ которымъ самые высокіе идеалы соціологіи становится не только низкими, но и нечистыми. Православіе требуетъ такого общества, которое не нуждалось бы ин въ наказаніяхъ, ни въ надзоръ, и по справедливости считаетъ несоверщеннолътними общества, которыя нуждаются въ дядькахъ, т. е. общества, въ основъ которыхъ лежатъ начала юридическія и экономическія, ибо все юридическое и экономическое есть мерзость предъ Тріединымъ Богомъ и многоединымъ человівческимъ родомъ, Къ многоединству по образу Божественного Тріединства самодержавіе и ведетъ родъ человъческій. Санъ Самодержца—свойства религіознаго и нравственнаго и предназначенъ для постепеннаго устраненія всего юридическаго, какъ безиравственнаго и антирелигіознаго.

Что русское православіе есть дівло, осуществленіе, а не сівнь, не подобіе, прообразь, не метафора, не внутреннее лишь и таинственное дійствіе, это видно уже изъ перваго вопроса, который предлагаеть миссіонерамь равноапостальный Владимірь: «Какая ваша заповідь», — а не во что вы віруете, — спрашиваеть онъ. (Впрочемь, и слово "віра" значило въ то время не мнівніе только, а клятву, обіть исполнить дівло; отсюда и "вівроломвый", т. е. нарушитель обіта, клятвы). Въ вопросі, заданномъ Владиміромь, и начинаєть открываться значеніе самодержавія. Со стороны Владиміра вопрось о заповідни не быль только вопросомь, ибо онъ и отвіть даль не словомь, а дівломь, хотя и личнымь только, и отрицательнымь. Принявь крещеніе, Владимірь распустиль свой гаремь, пересталь казнить даже разбойниковь и не раздаваль только имущество, по и ра-

зыскиваль нищету... Русскій народь быль крещень бозь оглашенія, безь наученія, какъ крестятъ младонцевъ, онъ пошель къ купели цо приказу княвя... Но какого князя?!..-ксторый на самомъ себъ, на дълъ показалъ, что такое христіанство. Какой катехизись, какой аргументь можеть быть сильнъе этого примъра, спросимъ мы клеветниковъ на русскій народъ, которые видять въ немъ безсмысленную толпу, - клеветниковъ на тотъ народъдля убъжденія котораго нужень быль такой великій, нравственный аргументъ, на тотъ народъ, который въ двухъ князьяхъ-братьяхъ, жертвахъ усобицъ, канонизовалъ христіанскую любовь и осудилъ раздоръ, предшествовавшій самодержавію. Первый, отъ кого русская вемля ведеть самодержавіе. -- Владиміръ Мономахъ, быль чтителемъ именно этихъ двухъ братьевъ, Бориса и Глёба. Народъ, способный къ такому единодушію, которое созидаетъ храмы въ одинъ день, народъ, который можно вызвать даже на бунть, отнимая у него зараженныхъ смертельнымъ недугомъ, потому что онь предпочитаетъ жить и умирать вмѣстѣ, -- («умирать, такъ умирать всѣмъ», — думаетъ онъ, что весьма неблагоразумно, конечно, но тѣмъ не менње высоконравственно), - для такого народа, у котораго все дълается сообща, помочами и толоками, я крещеніе возможно было только въ общей купели, а не поодиночкъ, по мъръ наученія отдъльныхъ лиць; для такого народа и способы леченія нужны не индивидуальные, а общіе, поражающіе болвань въ ея общемъ корив, заключающемся въ слвлой силв природы: онъ и лечиться, какъ и креститься, не хочетъ въ одиночку.

Крещеніе безъ оглашенія указывало на великую задачу самодержавія, какъ воспріємника народа отъ общей купели. Самодержавіе, какъ воспріемничество, есть принятіе на себя долга за воспринятый народъ, долга, ваключающагося въ осуществленіи часмаго (чаю воскресенія мертвыхъ), въ осуществленіи явномъ, действительномъ, вмёсто ветхозавётной сёни, прообразованія; т. е. воспріемничество самодержцемъ народа, заключается въ томъ, что самодержавје приняло на себя долгъ, обязанность приготовить народъ, сдълать его способнымъ къ осуществлению на самомъ дълъ того, что при крещеній, муропомазаній и другихъ тайнствахъ совершается таинственно; поэтому самодержавіе, какъ воспріємничество, есть возглавленіе, тогда какъ папство, какъ непогръщимое, есть обезглавление: воспріемничество, какъ выраженіе самодержавія, им'ветъ ціблью возглавленіе всімь, т. с. всеобщее обязательное просвящение, а не обезглавление, чтобы сявлаться главою церкви. Возглавленіе всёхъ означаеть обращеніе общества, по типу животнаго организма слѣпою силою созданнаго, — въ общество по образу и подобію Пресв. Троицы. Возглавленіе означаетъ, что земнымъ главою дѣлается церковь; это не папо-цезаризмъ и не цезаро-папизмъ; самодержавная власть, въ отца - мъсто стоящая, ость сила воспитывающая, т. е. ведущая къ совершенвольтію. Всеобщее обязательное образованіе есть христіанская обязанность Царя-воспріемника, заключающаяся въ томъ чтобы всёхъ сдёлать достойными аттестата эрёлости, свидётельствующаго, что получившіе его вышли изъ возраста шалостей и баловства (къ шадостямъ, въ обширномъ, народномъ смыслъ причисляются и разбои, а война къ баловству), вышли изъ возраста увлеченія игрушками (мануфактурами всякаго рода) и, какъ участники общаго веливато дѣла, не нуждаются ни въ надзирателяхъ, ни въ гувернерахъ, ни въ карцерахъ. Владиміръ былъ воспріемникомъ русскаго народа отъ общей купели и этимъ принялъ на себя и всѣхъ своихъ преемниковъ долгъ всеобщаго обязательнаго образованія, которое въ настоящее время должно быть необходимымъ дополненіемъ всеобщей воинской повинности для того, чтобы постепенно превратить воинскую повинность изъ борьбы съ себѣ подобными въ объединеніе въ трудѣ познанія слѣлой силы и обращенія ея въ управляемую разумомъ.

Вмъстъ съ принятіемъ христіанства русская церковь стала одною изъ епархій константинопольскаго патріархата и самъ великій князь, породнив. шійся при этомъ съ императорами, не могъ не признавать нівкоторой зависимости отъ мірового города. Владиміръ І-й, равноапостольный, овладъвъ Корсунемъ, могъ предписать Византіи условія мира, такъ какъ Корсунь имълъ тогда большее значение въ отношении Константинополя, чъмъ ныившній Севастополь, ибо до изобрѣтенія пороха, давніаго возможность запереть проливы, обладателю Корсуня была открыта дорога къ Царь-Граду. И императоры, вынужденные отдать въ замужество за варвара, какимъ казался имъ Владиміръ, свою сестру, должны были дать своему свойственнику и соотвітствующій санъ, какъ они давали всівмъ варварскимъ князьямъ и королямъ, и, конечно, санъ гораздо выше патриція, который былъ данъ Хлодвигу, Тъснимые Западомъ, узурпировавшимъ санъ императора, начавниять отделяться отъ Востока и религіозно, императоры законные должиы были искать опоры и союза Сфвера противъ Запада, Выраженіемъ этой необходимости и должень быль служить титуль и соотавтствующія инсигній, или регалій \*). Въ рукахъ императора новый (быть можеть) цеварь должень быль служить орудіемь для защиты или даже для нивложенія западныхъ узурпаторовъ. Такимъ образомъ легенда о регаліяхъ еть историческое основаніе, хотя она и пріурочивается, съ нарушеніемъ хронологіи, съ одной стороны къ Владяміру Мономаху, котораго однако не отдъляють, повидимому, отъ перваго Владиміра, а съ другой-къ Константину Мономаху, при которомъ произощло раздъленіе церквей и который былъ соименникомъ первому равноапостальному императору.

Такимъ образомъ двъ великія обязанности лежатъ на самодержавіи: всеобщая воинская повинность, которая уже совершила великог дѣло, и всеобщее обязательное образованіе, которое должно измѣнить войну въмиръ, слѣпую борьбу между разумными существами превратить въ объединеніе для познанія и обращенія слѣпой силы природы въ управляемую разумомъ Для совершенія этого дѣла, для вополненія втого дога, которо-

<sup>\*)</sup> Визэнтійскіе дітописцы по гордости уманчивають объ этомь, в слівдовательно не знасть этого и русскій літописсць, почерпавшій свои свіддінін нат греческих дітописей

му нужно принести въ жертву и имущество и жизнь (т. е. къ обязательному налогу должно присоединить добровольный, а интеллигенція кром'ь того-къ обязательной службъ должна присоединить и добровольное учительство), -- какое значеніе могутъ им'єть конституціонныя учрежденія?!. Какія права будутъ отстанвать выборные отъ народа, когда все заключается только въ обязанностяхъ?! При существованіи обязательной и вмість образовательной службы, при существованіи всеобщаго отеческаго дівла влоупотребленія сами собой окажутся невозможными. И что будеть значить свобода, охраненіе коей конституція ставитъ своей задачей, если д'ьло самодержавія заключаєтся въ объединеній всёхъ въ трудё познанія слъпой силы, т. е. въ трудъ познанія, оснобождающаго отъ голода, язвы и смерти? Не будетъ ли такая свобода освобожденемъ отъ труда знанія, правомъ оставаться въ невъжествъ, пребывать въ порабощении у силы умершьяяющей? Для интеллигенцій это было бы і освобожденіемъ отъ учительства ради забавы и игры, а для народа - ограниченіемъ участія въ этомъ всеобщемъ и священномъ дълъ восемью часами работы, ради 16 ти часоваго бездълья, праздности. Словомъ, конституція будетъ противодъйствіемъ благу, ограниченісмъ добра.

Вопросъ о самодержавіи и отрицаніи его, т. е. конституціи, зависить отъ решенія вопроса о долге и цёли, для осуществленія которыхъ требуется объединение въ трудъ. Имъемъ-ли мы долгъ къ тъмъ, отъ которыхъ получили жизнь и которыхъ по роковой необходимости вытъсняемъ изъ жизни, лишаемъ ся? Или же никакого долга, никакой обязанности въ отношеніи къ умершимъ, - въргове къ умершвленнымъ, - на насъ не лежитъ, и мы прямо и открыто можемъ признать за собою право на вытъсненіе?!. Вытъсненіе кажется правомъ, кажется законнымъ, естественнымъ, благодаря привлекательности всего того, что заключается въ memento vivere, и это въ особенности при кажущейся невозможности противодбиствовать смерти, или умершвляющей силъ. Благодоя кажущейся невозможности противостоять смерти, memento vivere очень удачно борется съ отвлеченнымъ memento mori, или съ безплоднымъ аскетизмомъ, Если же разоблачить vivere отъ всего, что въ немъ обманчиваго, а отвлеченное mori замвнить умершими, т. е. реальными фактами, изъ которыхъ выведено mori, то подъ живи мы увидимъ борись, т. е. умершвляй, а въ "помни смерть" и еще болъе въ "помня умершвленныхъ", мы увидимъ указаніе на долгъ, на обязанность, вызываемую раскаяніемъ, на обязательность совокупнаго труда для возстановленія жизни, для искупленія грѣха; и тогда-то пріобрѣтетъ все свое значеніе самодержавіе, значеніе не только великос, по и въ высшей степени священное, какъ руководство этимъ совокупнымъ трудомъ; тогда только будетъ оцънена по достоинству и конституція, или отрицаніе самодержавія, отрицаніе, слѣдовательно, совокупнаго труда ради на жизнь врознь, въ одиночку, ради соблазновъ, заключающихся memento vivere. Эти соблазны неизмъримо преувеличиваютъ къ тому кажущуюся, вслъдствіе нашей розни, невозможность борьбы съ умершвляющею силою; борьба 'эта, будучи и дъйствительно невозможною и даже немыслимою для каждаго въ отдъльности,—какъ не возможно для каждаго въ отдъльности быть образомъ и подобіемъ Трієдинаго Бога, — при соблазнахъ жизни кажется невозможною даже для труда соединеннаго во едино всего рода человъческаго.

Самодержавіе есть долгь къ умершимъ всёхъ живущихъ, а конституція есть право живущихъ, которые удержать, сохранить жизнь однако не въ силахъ. Самодержавіе есть общее д'вло, предметомъ котораго служитъ жизнь всего рода человъческаго, какъ выражение совершеннолътия: конституція же есть отрицаніе совершеннольтія и охраненіе, увъковьченіе несовершеннольтія, признаніє забавы и игры цълью жизни. Конституціонная власть, кли ограничение власти воспитывающей, т. е. ведущей къ совершеннол тпо-есть замвна отцовъ выборными, наемниками, и означаеть увъковъчение несовершеннолътія, потому что всякій выборъ попечителей, или опекуновъ, есть новое подтверждение избирателями своего несовершеннолътія. Конституція есть наказаніе въчными надзирателями, педелями, карцерами за отреченіе отъ отечества, отъ самодержавія, а потому она, конституція, и есть самый великій порокъ. Дъло самодержавія есть дъло священное, вивхрамовая литургія, есть братотвореніе черезъ усыновленіе-(какъ дъло воспріемника въ крещеній и помазаній)-для исполненія долга душеприказчества, а дущеприказчество и есть сущность самодержавія. Конституція означаєть изгнаніе довірія и добровольности, обращеніє стоящаго въ отца или праотца - мъсто въ наемника (конституціонные монархи или президенты республикъ суть наемники, a liste civile есть наемная плата конституціонному государю), изгнаніе всего религіознаго и нравственнаго. Самодержавіе есть посл'єдняя гарантія, охрана родственнаго, патріархальнаго, родоваго быта, который еще живеть во всёхъ семьяхъ, ибо самодержавіе по существу есть замізна всего юридико-экономическаго правственнымъ, т. е. родственнымъ; замѣна же самодержавія наемничествомъ т. е конституцією, будетъ означать изгнаніе родственнаго, замѣну его юридическимъ даже во всёхъ семьяхъ, т. е. вездё и во всемъ, такъ какъ конституція по существу есть зам'вна нравственнаго, родственнаго юридико-экономическимъ. Конституція, это - эмансипація, освобожденіе личности, или обращеніе сыновъ человівческих въ блудных сыновъ, замівна жизни для прошедшаго, имъющаго и долженствующаго имъть будущность, жизнью для настоящаго, превозношение сыновъ предъ отцами (прогрессъ, а вмъстъ съ тъмъ и безцъльность существованія. Признаніе себя сынами человъческими есть вмъстъ съ тъмъ признаніе на небъ Бога всъхъ умершихъ отцовъ, а на землъ признание власти, стоящей въ отцовъ (всъхъ умершихъ... отцовъ -- мъсто. Власть эта защищаетъ сыновъ человъческихъ отъ блудныхъ сыновъ, промънявшихъ отцовъ на комфортъ и роскошь. Для самодержавія, стоящаго вь отца или праотца-мъсто, въ словахъ пророка Малахіи-«Не отецъ-ли одинъ всъмъ намъ? не Богъ ли единъ созда насъ!» нътъ вопроса, какъ нътъ вопроса и въ задачъ самодержавія, заключающейся, говоря словами того же пророка, въ возвращени «серденъ сыновь къ отцамъ и серденъ отновъ къ сынамъ». Верросъ заключается лишь въ знаніи, въ отысканіи тіхъ средствъ, которыми могуть быть возвращены къ отцамъ забывшіе свое сыновство и живущіе—потому - в. позни, или замънивше сътновство ничего окрежъленнаго въ себъ не заключающимъ гуманиямомъ. Гуманиямъ, замѣнияъ божеское человѣческимъ. Заставлялъ забывать и прошелшее и будущее, призывалъ memento vivere, т. е. къ настоящему. Гуманизмъ непвоначальный ограничивался еще деизмомъ: позднѣйщій же, - гуманизмъ на высшей своей ступени.--не знасть и этой границы, такъ какъ признавъ Бога лишь ичеалсть. т. с. своить произведенеть. Замънивъ выражене---ектновъ человаческихъ" (Госполь Інсусъ Хоистосъ называетъ себя не человъсомъ. а сыномъ человъческимъ). Т. е. сыновъ умершихъ отповъ. словомъ челожъкъ, въ коемъ не вишно ни родства, ни смертности, гуманизмъ употребляеть это, ничего не говорящее, слово то какъ предметь гористи. ни на чемъ не основанной, этого гуманистическаго фарисейства, заключаюшагося въ сознаніи собственнаго лостоинства, какъ основы безбожной этики то какъ разришение на вси пороки, потому что они не чужды человъку. Отдъливъ человъка отъ Бога, гуманизмъ сближаетъ 📆 а наконецъ и совсъмъ отождествляетъ съ животнымъ. Самое величайшее зло заключается въ томъ, что удалившјеся отъ отцовъ, блудные сыны, не только не видять эла въ этомъ удаленіи, но и предпочитають братству и сыновству гражданство и эмансипацію, признавая именно въ нихъ, въ эмансипаціи и гражданствъ, благо. Но можетъ ли быть благомъ то, что основано на недовфрій и борьбь, какъ общество людей, удалившихся отъ отцовь, обшество не сыновъ и братьевъ, а гражданъ, отнощения которыхъ опредъляются не нравственными, а юридико-экономическими раконами?! Эло ваключается въ слѣпой силѣ, обладающей нами и вооружающей насъ другь противъ друга; иначе сказать, – эло заключается въ нашемъ незнании слъпой силы и подчиненій ей вмфсто управленія ею,

Конституція, или право живущихъ, можетъ бороться съ самодержавіемъ, или делгомъ къ умершимъ, до тѣхъ лишь поръ, пока самодержавіе не стало еще всемірнымъ, т. е. пока оно вынуждено зашищать могилы отцовъ отъ непризнающихъ общаго отечества (а слъдовательно и братства), и пока оно, самодержавіе, не стало еще орудіємъ Бога—отцовъ, не обратило еще природы въ средство исполненія воли Животворящей Троицы. Конституція не въ силахъ была бы бороться съ самодержавіемъ, или съ отечествомъ, въ отца —мъсто, съ самодержавіемъ, какъ выраженіемъ долга къ умершимъ (душенрикавчествомъ), даже и въ томъ случав, если объротазалось возможнымъ пріобръсти безсмертіе для живущихъ безъ воскрещенія умершихъ, ибо это было бы нарушеніемъ, замъною злого закона, или злой правды, по которой послъдующее поглощаетъ предыдущее для того, чтобы быть поглощеннымъ и въ свою очередь, злою неправдою, которая состояла-бы въ томъ, что поглотившее пользовалось бы безсмертіемъ,

жизнью, не возвращая жизни тѣмъ, отъ которыхъ оно ее получило и которыхъ затѣмъ поглотило; самодержавіе же есть замѣна зяой правды правдою благою, по которой поглотившее возвращаетъ жизнь поглощенному, и только этимъ путемъ и себѣ пріобрѣтаетъ безсмертіе,

Если нѣтъ вражды вѣчной, а устраненіе вражды временной есть наша задача, то конституція, какъ одинъ изъ видовъ гражды, имѣетъ лишь временное значеніе, и тѣмъ кратковременнѣе будетъ ея существованіе, чѣмъ скорѣе исчезнетъ предразсудокъ объ ся будто-бы полезности.

Самодержавіе въ первоначальномъ смыслѣ есть диктатура, вызванная опасностью не отъ другихъ себѣ подобныхъ людей, а отъ силы слѣпой, всѣмъ безъ исключенія грозящей смертью.

Самодержавіе с. е. власть въ отца — мъсто стоящая, явилось тотчасъ послѣ смерти перваго отца, соединивъ всѣхъ въ единой волѣ, въ единомъ желаніи, вызванномъ утратою, смертію; самодержавіе было выраженіемъ вѣры въ животворящую силу и невѣріемъ въ сконательное торжество умершвляющей силы, было вмѣстѣ съ тѣмъ и признаніемъ обязапности (т. е. вѣрою, или клятвою, обѣтомъ) быть орудіемъ силы животворящей и пользоваться умершвляющею силою, — умершвляющею по своей лишь слѣпотѣ, — какъ средствомъ оживленія; сыны умершихъ отцовъ думали, или чаяли, видѣть во всемъ, что вызывалось утратами, т. е. въ голосѣ и словѣ (плачъ, причитанія), во всякомъ дѣйствіи и движеніи (совокупномъ) средство оживленія; — отсюда и долгъ душеприказчества.

Конституція въ ел порвоначальном видь есть произведеніе сыновъ, забывшихъ отцовъ, произведеніе сыновъ блудныхъ, или бродягъ, непомнящихъ родства, избиравшихъ изъ среды своей правителя не какъ отца, а какъ чужого, на условіяхъ, которыя могли-бы ограждать ихъ отъ возможныхъ злоупотребленій властью со стороны ихъ избранника. Очевидно, что во всёхъ такого рода обществахъ, т. е. въ обществихъ конституціонныхъ, республиканскихъ, въ обществахъ нолитическаго, гражданскаго и, вообще, юридическаго характера, утрачены смыслъ и цёль объединенія, власть лишена священнаго значенія, она не запимаетъ мѣста умершихъ отцовъ и не желаетъ быть орудіємъ воли Бога-отцовъ.

Если задача человъческаго рода есть дъло, а не разсужденія и пренія, которыя тормазять лишь дъло, то будущность принадлежить самодержавію, освящаемому православіемь, а не секуляризованнымь парламентамь, отръшеннымь отъ всякаго религіозно-нравственнаго начала. Самодержавіе есть дъло, подвигь, а конституція—игра во время безопасное, которая тотчась обращается въ диктатуру, т. е. въ нъчто, подобное самодержавію, какъ только наступаеть опасность. Были автократоры даже у грековъ и диктаторы у римлянь, не смотря на завистливый и сварливый характеръ этихъ народовъ нетерпъвшихъ и изгонявшихъ отъ себя все, что было выше посредственности. Постоянство же и непрерывность самодержавія у какого-либо народа, свидътельствуеть, что этотъ народъ не зналъ безопаснаго, спо-койнаго времени, что вся жизнь его была не исканіемъ наслажденій, удо-

вольствій, комфорта, а исполненіемъ долга, подвигомъ. Таково было положеніе Россіи, которое привело ее къ самодержавію, и только самодержавіє спасло Россію; отсутствіе же самодержавія привело ее болье чёмъ къ двухвѣковому игу, чуть не довело до совершенной гибели Ту эпоху, которая привела было Россію къ гибели, нѣкоторые современные историки, смотря на нее издали, возвеличиваютъ, называютъ федеративною, свободною; а жившій въ то время пѣвецъ "Слова о полку Игоревѣ", описывая мрачными красками тогдашнее настоящее и предвидя еще худшее будущее, восклицаетъ: «О, стонать тебѣ, земля Русская!» И должны ли мы печалиться вмѣстѣ съ пѣвцомъ "Слова", или же воскищаться съ новыми историками тѣми норядками, которые привели къ игу?!... Стоявшее на постоянной стражѣ царство, это по истинѣ сторожевое государство, и дало возможность своимъ захребетникамъ, западнымъ народамъ, предаваться конституціонной игръ.

Конституція не только игра, по и игра элая, борьба все болѣе и болѣе ожесточающаяся, такъ что конституціонное государство само въ себѣ носитъ разрушеніе. И кто знаетъ, не обратятся ли конституціонные народы къ Россіи, если она сохранитъ самодержавіе, съ мольбою о спасеніи отъ нихъ же самихъ. Но «подобаетъ царствующему держати сіе съ великимъ опасеніемъ и къ Богу обращеніемъ и не уповати на силу, на злато и богатство исчезновенное» (посланіе старця Филофея).

Самодержавіе есть всемірно-историческое и всемірно-географическое начало, конституціализмъ же есть только отрицаніе самодержавія и ничего положительнаго въ себъ не заключаетъ. Конституціализмъ-явленіе мъстное, временное, сословное (дворянское, купеческое), а не всенародное: конституціализмь есть произведеніз сословія интеллигентнаго, ученаго, забывшаго о своемъ происхожденіи, а следовательно и о своемъ назначеніи, забывшаго о цъли существованія; словомъ, конституція есть произведеніе не сыновъ, а гражданъ, т. е. сыновъ блудныхъ. Самодержавіе предполагаетъ существованіе такого человівка, который, "будути отвітествонь только предъ Вогомъ и своею совъстью", не нуждается для выполненія лежащаго на немъ дочга въ какомъ бы то ни было надворъ, ни еъ надворћ со стороны выборныхъ отъ народа, ни въ обличеніяхъ гласности; и обязанность самодержца состоить въ томъ, чтобы всёхъ, наконецъ, сдёлать подобными себъ, т. е. отвътственными лишь предъ Богомъ и своею совъстью, способными жить безъ надвора и неспособными къ нарушеню долга, неспособными и оставить долгъ безъ исполнения; слъдовательно образцомъ для государства монархическаго можетъ быть лишь полное совершеннолъје. Конституціализмъ же, не допуская возможности совершеннолЪтія, ограничивается лишь идеалами юридическаго и экономическаго свойства, ничего высокаго въ себъ не заключающими и свойственными несовершеннольтнимъ; но и въ тъхъ, какъ идеалахъ, видитъ нъчто недостижимое Самодержавіе, напротивъ, носить въ себів не идеалы, а единую цѣль, или проектъ постепеннаго освобожденія отъ началь юридическихъ и экономическихъ, которыя не устраняютъ, а лишь сдерживаютъ борьбу между непризнающими родства, братства; въ самодержавномъ государствъ, переходящемъ отъ обязатольной повинности, службы, къ добровольному исполнению долга, борьба всъхъ родовъ и видовъ замѣнятся общимъ, отеческимъ дѣломъ, дѣломъ всѣхъ сыновъ человѣческихъ, обращающимъ ихъ въ братьевъ, такимъ дѣломъ, предъ которымъ все, возбуждающее нынѣ вражду, споры, тяжбы, становится мелкимъ и ничтожнымъ. И потому самодержаве есть правило, законъ, путь къ совершеннолѣтю, а конституцализмъ, закрѣпляющій несовершеннолѣтю, узаконяющій борьбу, есть уклопеніе отъ этого по истияѣ царственнаго пути, исключеніе изъ общаго правила.

Правда, кромѣ Западной Европы, гдѣ господствуетъ конституціализмъ, есть цѣлая часть свѣта, гдѣ господствуетъ республиканизмъ; но нигдѣ въ такой степени и не сознается все несовершенство этого устройства, какъ именно въ Америкѣ, и не въ Южной только, а и въ Сѣверной, правленіе которой можетъ быть названо какократією, такъ какъ лучшіе изъ американцевъ не считаютъ политику достойною ихъ вниманія и занятіе ею оставляютъ худшимъ.

Исторія есть изображеніе ряда попытокъ объединенія, все болѣе и болѣе расширяющагося, объединенія, долженствующаго, наконецъ, сдѣлаться всемірнымъ. Изображеніе исторіи въ видѣ ряда міровыхъ монархій есть самое древнѣйшее, практическое, дѣловое, библейское, священное, народное; тогда какъ вынѣшнее дѣленіе исторіи на древнюю, среднюю, новую,—(на новую, отрекшуюся отъ родной ей, такъ называемой, средней исторіи, и позстановившую чуждую—древнюю, которая является отрицаніемъ объединенія, собиранія, упованія, надежды, общаго отеческаго дѣла),— есть недавнее, ученое, не дѣловое, а теоретическое, секуляризованное, не народное, и только западное; это дѣленіе тѣхъ, которые требуютъ отреченія отъ отцовъ (отъ преданій, традицій), не довѣряютъ братьямъ (свидѣтельству гругихъ), желаютъ вѣрить только себѣ, знать лишь себя самихъ (Cogito eтgo sum); это дѣленіе приводитъ къ скептицизму, критицизму и пессивизму.

Для насъ нъть истины ни въ средней исторіи, ни въ новой: въ средней (т. е. въ папизмъ) мы не можемъ признать исполненія воли Божіей ни въ крестовыхъ походахъ, ни въ замѣнѣ ихъ индульгенціями; пѣтъ для насъ истины и въ новой исторіи, котсрая есть торжество протестантизма, гуманизма, псевдоантичнаго язычества или же новаго католицизма (іезуитскаго, невѣрующаго). Отказъ отъ индульгенцій не есть, конечно, противленіе волѣ Божіей, а волѣ лишь папской, но протестантизмъ, какъ и гуманизмъ, не есть и исполненіе воли Божіей, ибо, требуя свободы, всякаго рода льготъ, политическихъ, религіозныхъ, онъ кочетъ исполненія каждымъ своей лишь человѣческой, личной воли; идеаломъ является тіпішшт религіи или даже полное отреченіе отъ нея,—уменьшеніе податей, всякаго рода повинностей. Средняя исторія—духовная, религіозная, новая—свѣтская; въ средней—господство отцовъ, въ новой—бунтъ сыновъ. Съ Петра I на-

ступаетъ время и намъ высказаться за средневѣковое или новое, за католицизмъ или протестантизмъ, или же отречься отъ нихъ, примирить ихъ. Но католицизмъ есть даже не приказъ или повелѣніе только, а приказъ съ угрозою проклятія, съ насиліемъ; протестантизмъ же не отказъ лишь отъ исполненія приказа, а протестъ съ обвиненіемъ въ деспотизмѣ, съ возстаніемъ противъ него; вотъ почему истина въ печалованіи... А между тѣмъ отъ Өеофана Прокоповича до Л. Толстого, какъ самаго крайняго протестанта, и отъ Стефана Яворскаго до Вл. Соловьева, мы зна ли или католическое или протестантское, и не хотѣли знать православія, которое и есть печалованіе о всякой розни, ибо рознь ведетъ къ гибели, и православіе все сдѣлало для усиленія самодержавія, т. е. для собиранія, умиротворенія, для объединенія сыновъ въ дѣлѣ отеческомъ; въ этомъ дѣлѣ и найдутъ примиреніе средневѣковое и новое міровоззрѣнія и дѣянія.

Признаніе Москвы 3 мъ Римомъ, не допускающее 4-го, есть также фактъ исторіи дъловой, народной, священной, малопонятый славянофилами и ненавистный западникамъ, начиная съ Юрія Крижанича, этого перваго псевдославянофила, носивщаго лишь маску славянофильства. Первымъ же и истиннымъ славянофиломъ былъ старецъ Филофей, первый провозгласившій Москву 3-мъ Римомъ и тѣмъ опредълившій наше назначеніе во всемірной исторіи, нашъ долгъ, наше міровое, всемірное дѣло. Москва—3-й Римъ, это еще проектъ, нынѣ забытый, по тѣмъ не менѣе, хотя и невольно, еще осуществляемый.

Самодержавіе есть хранитель нашего единства, не русскаго только или славянскаго, а вообще единства человъческаго рода, исо оно стоитъ въ праотца -- мъсто. Какъ ни называйте этого предка-- Адамъ или Ной, согласно съ върующими, или же, -- согласно съ невърующими, -- общимъ безыменнымъ предкомъ арійцевъ, семитовъ, финно-монголовъ и проч.. гдѣ ни помъщайте его, въ Эдемъ или на Памиръ, (а Эдемъ и Памиръ отождествляють и благочестивый Ленормань и нечестивый Ренань), во всякомъ случаъ самодержецъ будетъ намъстникомъ его, этого праотца. Какъ самодержецъ стоитъ въ праотца - мъсто, такъ и кремль 3-го Рима стоитъ въ Памира или Эдема-мѣсто, каковыми и были Вавилонъ и другія столицы Востока. Если ноторячески возможно еще сомнине относительно Памира, какъ могилы (по народнымъ сказаніямъ) или колыбели (какъ выражаются желающіе забыть о смерти) предка, праотца, то географически и особенно этнографически Памиръ есть, несомнънно, центръ, кровля міра, и весь старый свъть, по общепринятой нынъ географической номенклатуръ, должно называть Памирскимъ материкомъ, какъ Западную Европу начинаютъ называть Альпійскимъ полуостровомъ, а Грецію можно назвать полуостровомъ Парнасскимъ, причемъ исторически Альпійскій полуостровъ есть возстановленіе, или возрожденіе Парнасскаго, нѣсколько лишь въ большемъ видѣ ..

На обширномъ Памирскомъ материкъ, обнимающемъ три части свъта, на магерикъ самодержавія и объединенія, небольшую часть самой ма-

лой изъ трехъ частей свъта занимаетъ. Западная Европа, полузстровъ розни, или конституціи, отвоевавшій для каждаго живущаго тамъ незавидное право жить только для себя, право на рознь, на свободу, защита которой и составляетъ дъло конституціи. Но и въ этой странъ закоренълаго не добро-, а свое-волія, начинаетъ, повидимому, сознаваться несостоятельность конституціи, начинаетъ проявляться уваженіе къ самодержавію. Случай для проявленія уваженія къ самодержавію быль данъ нівсколько лътъ тому назадъ смертью Монарха-хранителя мира. Если бы людямъ сороковыхъ годовъ показать октябрьскіе исмера даже либеральныхъ иностранныхъ газетъ 1894 года, въ которыхъ съ такою глубокою скорбью говорилось объ умиравшемъ, а затъмъ умершемъ Императоръ, они (люди 40-жъ годовъ) не повърили-бы глазамъ своимъ, такъ была велика ненависть къ самодержавно въ ихъ время. Чъмъ же вызвана такая необычайная перембна въ мысли и чувствъ, что сдълано самодержавіемъ столь великаго, чтобы вызвать такое неслыханное сочувствие въ его принципіальныхъ противникахъ, что сдёлало оно въ прошедшемъ, и что, повидимому, предстоитъ ему сдълать въ будущемъ? - Четырнадцатилътнее сохраненіе мира при такихъ обстоятельствахъ, когда пужно было каждый день и часъ ожидать войны, - (и какой войны, - общирность и разрушительность которой даже представить невозможно при ныпъшнемъ вооружении и при возможности, благодаря существующимъ путямъ сообщенія, вовлечь въ войну и самыхъ отдаленныхъ). - есть, конечно, великое дѣло, это великое дѣ. ло и было совершено Александромъ III мъ. Но еще болбе великое діло было совершено Александромъ ІІ-мъ, положившимъ за него и душу свою. Къ сожалбнію въ этомъ діяль, въ діяль освобожденія крестьянь, была допущена ошибка, благодаря тому, что оно было совершено въ духъ европейскихъ началъ, слъдовательно, въ духъ началъ не христіанскихъ, и ошибка эта принадлежитъ не самодержавію, копечно, а именно уклоненію отъ самодержавія, какъ бы нікоторой даже измінів ему, измінів и православію... Не царю-мученику нужно приписать эту ошибку, а его прабабкЪ, освободившей дворянство отъ обязательной службы Государю и Отечеству и тъмъ не менъе оставившей дворянству помъстья, которыя давались дворянамъ какъ жалованье, давались для службы. Народъ же всегда стояль кръпко за самодержавіе и требоваль для себя не освобожденія, а службы, но службы непосредственно царю и отечеству, такой службы, которую несло дворянство до своего осзобожденія при Екатерин в ІІ-й. При такомъ изумительномъ и высоконравственномъ требованіи не освобожденія, а службы, не свободы, а рабства Богу, царю отъ Бога поставленному и всёмь отцамь, народь оставался и въ то время, когда вступиль на престоль царь-освободитель. - Вліяніе заявда, выразившееся не столько даже въ западникахъ, сколько въ славянофилахъ, исказило народное требованіе службы въ освобождение отъ нея, хотя сами обстоятельства того времени требовали чрезвычайной службы, ибо въ это время союзники Ислама, постояннаго врага нашего, посяв одинадцатимвсячной осады завладвли подовиною священиаго Корсуня, который, въ угову напитанному классическими преданізми западу, быль названь Севастополемь, именемь, ничего не говорящимъ русскому народу. При такихъ обстоятельствахъ чтобы достигнуть мира, нужно было не просить его, а напротивъ – сиблать призывъ къ посоловному ополчению для зашиты земли, потребовавъ присяги Госуларю в Отечеству ото всвуж и особенно-отъ крепостныхъ крестьянъ-Лля большинства интеллигенцій, чуждой исторической жизни, русскаго народа, будеть непонятно, конечно, значение этой присяга а крестьяне никогда не сомиврались, что какъ только они поцвлують кресть и евангеліс, такъ и баршинѣ приясть конець, и оть службы помѣшикамь они верейвуть на службу Государю и Отсчеству, оставаясь кранкими земль, прикрЪпленными къ ней, перейдутъ вмъстъ съ землею, на которой сидятъ и которую обрабатывають для своихъ семей, чтобы быть способными къ защитъ земли, чтобы быть «жонны и оружны", какъ говорилось въ стари: пу \*). Освобожденіе, связанное съ призывомъ всъхъ къ защитъ отечества, съ призывомъ къ службъ для этой защиты, въ особенности если-бы со всеобщей обязательной службой было соединено и всеобщее обязательное образованіе, какъ необходимое условіє службы плодотворной, - такое освобожденіе, даже не успъвъ проявить всей силы своей, дало бы благовидный предлогь лицем врнымъ друзьямъ своболы, - (которые тотчасъ по заключеніи съ нами мира поспішили на защиту рабства въ Америкії. —къ заключенію мира, къ почетному отступленію, и они сами поспішили бы воспользоваться этимъ предлогомъ безъ всякаго обращенія къ нимъ съ просьбою о миръ, Поспъшное же заключение мира послъ взятия Севастополя было ошибкою не политическою только, но и бытовою; торжество запада выразилось не въ низведени лишь Россіи съ той высоты, на которой она стояла до войны въ политическомъ отношени, но и въ возстании молодого противъ стараго, сыновъ ивотинъ отлонъ, т. е. въ крайнемъ нравственномъ упадкъ, которымъ даже кичились, признавая въ немъ оживленіе, хотя это оживленіе было лишь мнимымъ послів дійствительнаго застоя... Этотъ переворотъ и былъ констатированъ, хотя и очень слабо, Тургеневымъ въ "Отпахъ и Дътяхъ", и конституція была бы только узаконеніемъ, воплощеніемъ вражды сыновъ къ отцамъ, каковою она, констиуція, и является на Западъ, гдъ даже на самой вершинъ общества сывъ стоядъ обыкновенно во главъ оппозиціи. Приверженцы самодержавія суть приверженцы

<sup>\*)</sup> Во время отечественной войны Александръ 1-й объщалъ дворднамъ, что уктъльшие отъ смерти защитники отечества, ваятые изъ врвиостныхъ, посят войны будутъ возвращены ихъ помъщикамъ; по этому ополченцы въ 1812 году, какъ остававшием крѣпостными, къ присятъ приводимъ не бъли. Такое распоряжение вызвало бунтъ, между прочимъ, среди ополченцевъ Нижие-Лановскаго уфада, Пемзенской губ., каторые требовали, чтобы ихъ приводи къ присятъ За это они бъли сосланы въ Сибиръ. Война 1812 года бъла, можно сказатъ, горжествомъ рабства надъ бевсодержательной свободой, ала надъ пустымъ благомъ, искаженнаго долга, падъ совершеннымъ отричаниемъ его. Александръ 1-й, перейдя Неванъ и Рейнъ, былъ истиннымъ виновникомъ высадки въ Крымъ севсодержательной ссободы, явшающей жизнь смысла и дъли, т. е. война 1813 и 1814 г.г. бъла причиной войны, во время которой и вступилъ на престоль Царъ-Освободитель.

вій встъ съ тъмъ мира и долга, а конституціалисты—пюбители права и вражды, ибо право безъ вражды не живетъ.

Въ «Русскомъ Обозпъщи» 1895 г. № 8 й въ статъв "О пусскомъ свмолержавів", указывается, что самодержавная форма правленія но жуже другихъ правленій, что существованіе и происхожденіе его объясняется мъстными и временными условіями и не особенно высокой степенткультурнаго развитія населенія; статья же о "Титуль" (Рус. Архивъ 1895 г., № 7-й) и настоящая статья имъють иълью доказать, что самодержавіе не только не хуже, а безъ сравненія лучше всёхъ другихъ формъ правленія, и лучше тъмъ именно, что составляеть единственное средство, есть единственный путь къ достижению истиниаго назначения родомъ челов вческимъ. къ достижению Царствія Божія, т. е. такого общества людей, которое не нуждается ни въ надворъ, ни въ угрозахъ наказаніемъ. Въ этихъ статьяхъ доказывается, что самодержавіе всеобще и необходино, тогда какъ веб другія формы правленія представляють лишь исключенія. Самодержавіе необходимо и для наиболве культурныхъ, т. е. для наиболве испорченныхъ. и для этихъ послъднихъ оно необходимъе даже, чъмъ для находящихся на нисшей степени культуры: и на вопросъ Соловьева – «Почему самъ Богочеловъкъ... явился въ 8-мъ въкъ посять основанія въчнаго города въ преявламъ великаго римскаго государства, среди культурнаго населенія Галилеи и Јерусалима». -- данъ отвътъ самимъ же Богочеловъкомъ: «не здравіи требують врача, а болящи», т. е. вырождающіеся, умирающіе, или культурные. Въ статьъ «Русскаго Обозрънія» въ видахъ оправданія, конечно, самодетжавія приводится такая выписка изъ Хомякова: — «Когда... русскій народъ общимъ совътомъ избраль Михаила Романова своимъ наслѣдственнымъ Государемъ (таково высокое происхождение Императорской власти! \*), народъ вручилъ своему избранцику всю власть, какою облеченъ быль самь во всёхь ея видахь»... Кто узнаеть въ этихъ словахъ-едавя. нефила, признающаго привославіе, самодержавіе и народность, - въ этихъ словахъ такъ ясна радость нашедшаго и въ своей исторіи что-то подобное западному; а между тъмъ такое понимание призвания Михаила Өеодоровича противорѣчитъ и православ¦ю, и самодержавію, несогласно и съ понятіємъ русскаго народа, который не признаетъ за собою права давать власть, а Богу приписываеть это право... И народь не выбраль, а припудилъ Михаила Осодоловича, несовершеннолътияго сына страдальца за русскую землю, бывшаго во время избранія сына въ плітну у поляковъ, -- народъ принудилъ Михаила Өеодоровича вступить на царство угрозою гнъва Божія, и избранный приняль это избраніе съ гнъвомъ и плачемъ, приняль какъ тяжелую обязанность, и тъмъ болье тяжелую, что это избраніе могло повредить его отцу, бывшему тогда, какъ уже сказано, въ плѣну у поляковъ. Конечно, такое отношеніе къ отцу для людей нашего времени непонятно; но во время избранія Миханла Өеодоровича на родителей не

<sup>\*</sup>) Т. е. происхождение власти отъ народа, по Хомякову, выше происхождения ел отъ Бога.

смотръли еще какъ на людей, которымъ пора убираться съ дороги дътей ихъ... А вотъ какое понятіе о самодержавій имблъ Ю. Самаринь (другъ Гагарина, перешедшаго въ католицизмъ); въ своей статъъ - «Чему должны мы научиться?» -- онъ говоритъ: «Унизительный миръ, окончившій Крымскую войну. - вездъ бы вызваль строгій запрось правительству и подаль бы поводъ целом / обществу искать на немъ свое безчестиеч, везде, конечно, тамъ, гдъ общество считаетъ себя невиннымъ и всю вину слагаетъ на правительство. Гордый славянофиль, признающій самодержавіе и говорящій конституціоннымъ языкомъ, до того доводитъ спое поклоненіе Западу, что полагаеть, будто никакая сила не могла отвратить исторически законнаго исхода восточной войны. Другого исхода, по его мниню, быть не могло, и продолженіе войны было-бы безумнымъ упорствомъ... Но,—искрепно или неискренно,---Европа объявляла войну рабовладъльческой Россіи; - ночемуже Самаринъ и его собратья не предложили тогда же освобожденіе крестыянъ?!. Не царь, а само дворянство должно было бы предложить и себя въ службу, признавъ, что именно освобожденіе его, дворянства, отъ службы и обращение крестьянъ на службу ему, дворянству, и было причиною "исторически законнаго исхода войны". . Такимъ образомъ на вопросъ, поставленный Самаринымъ въ заславіи статьи, можеть быть одинъ лишь отвътъ, - должно было научиться винить себя, а не другихъ.

Если бы не было допущено въ дълъ освобожденія крестьянъ вышеозначенной ошибки, то чрезъ призывъ ко всеобщей обязательной повинности еще въ 1855 году были-бы освобождены и крестьяне, т. е. были-бы совершены двъ реформы, -- которыхъ и отдълять одну отъ другой было не должно, — освобожденіе крестьянь и введеніе всеобще-обязательной воинской повинности; такимъ образомъ было бы совершено и возвращение къ старинъ, къ тому времени, когда и дворянство было служилымъ сословіемъ. Справедливость требует однако замътить, что возможность призыва къ служов всъхъ во время вступления на престолъ царя освободителя облегчалось тъмъ, что не народъ только требовалъ тогда службы, но и интеллигенція; все лучшее и особенно молодоє въ ней, требуя по недоразумѣнію -- свободы, въ сущности, желало именно дъла, службы и даже, можно скавать ита, еслбдствіе чего и двлались орудіемъ тібхъ, которые указывали имъ дъло, ведущее будто бы къ свободъ; благодаря такому настроению интеллигентной учащейся молодежи и образовалось въ шестидесятыхъ годахъ множество различныхъ обществъ, кружковъ, въ которыхъ была строгая дисциплина, подчиненность, не допускавшая никакихъ разсужденій. Требовалось следовательно, не освобождение для того, что-бы было легче дышать, жакъ это нѣкоторые лицемѣрно или по недомыслію говорили тотда; дышать становилось невозможно именно вслъдствіе отсутствія всякаго діла, всякой обязанности, цъли и смысла. Впрочемъ, вскоръ наступила реакція; реакція противъ освобожденія крестьянъ выразилась въ «Войнѣ и Мирѣ» Толстого, этой поэмЪ, прославившей жизнь людей, никакого долга не знавшихъ, никакой службы не несшихъ и жившихъ на средства, которыя получались ими отъ помѣстій и крѣпостныхъ, данныхъ для службы, для выполненія долга, жизнь людей, которымъ не надо было трудиться даже для снисканія себѣ пропитанія. Такимъ реакціонеромъ Толстой остался и до сихъ поръ, хотя и не сознавая этого. Можно сказать даже, что эта реакція противъ освобожденія крестьянъ и пенависть къ освободителямъ въ Толстомъ росла и теперь дошла до отрицанія всякой службы освободителямъ, т. с. до отрицанія податей и всякихъ повинностей.

Хотя самодержавіе въ первоначальномъ смыслів (т. е. въ смыслів обращенія смертоносной силы въ средство оживленія) и утратилось, но въ смысл'в духовномъ, особенно въ смысл'в единства всего рода челов'яческаго, оно еще сохранилось, что выражается не столько въ признаніи Москвы 3-мъ Римомъ, сколько въ утвержденіи- "а четвертому не быти". Этимъ признастся возможность объединенія полнаго, окончательнаго, выраженіемъ чего и было императорство. Согласно съ историческимъ значеніемъ императорскаго сана, всв императоры должны составлять одного. Только въ наше время, убратившее смыслъ исторической жизни, и возможно говорить о многихъ императорахъ не какъ объ одномъ. Для насъ уже непонятно значеніе этого ны въ устахъ Императора Востока или Россіи-3 го Рима; а между тъмъ происхождение его относится, очевидно, къ тому времени, когда сама необходимость заставляла им'ять нъсколькихъ императоровъ, не нарушая однако единства, которое составляло существенное свойство императорской власти, такъ какъ съ этою властью былъ связанъ миръ всего тогдашняго міра. Это единство при множествъ, конечно, фикція и даже нъчто мистическое, какъ находятъ нъкоторые; но въ настоящее время эта фикція должна и можетъ стать дібиствительностію, и въ ней не будеть уже ничего ни фиктивнаго, ни мистическаго, если будеть признано, что противъ усиливающихся неурожаевъ необходимо принять радикальную мъру, придавъ войскамъ всъхъ государствъ значение естество-испытательной силы. Въ виду такого значенія войска и воинская повинность можетъ быть разширяема до дъйствительной всеобщности, такъ какъ эта повинность будетъ служить селу въ деле для всехъ необходиномъ, въ дълъ самой первой необходимости, находящейся нынъ въ полной зависимости отъ случайности, отъ каприза погоды... И это лишь первый шагъ въ осуществленіи того, что заключается въ многосодержательномъ понятій о самодержавій патріархальномъ, т. е. въ понятій о самодержавій въ его первоначальномъ смыслъ, когда къ духовному присоединялось свътское, или не отдълялось отъ него, при чемъ знаніе было-бы средствомъ осуществленія чаемаго, т. е средствомъ превращенія невидимаго и ожидаемаго въ видимое и осязаемое. Но это понятіе о самодержавіи, по которому всѣ были на службъ, а царь быль руководителемъ всъхъ служилыхъ (находившихся на службъ), по которому всъ были призваны къ одному дълу, и царь вмъстъ съ народомъ былъ исполнителемъ дъла Божія, царь и народъ служили Богу, такое понятіе о самодержавіи со времени Петра І-го и особенно Екатерины II-й, подъ вліяніемъ Запада, - т. є. невърія въ будущ ·

пость, подъ вліяніемъ признанія человъка существомъ жалкимъ \*), осужденнымъ на кратковременное лишь существованіе, -- стало искажаться и превращаться въ такъ называемый просвъщенный, гуманный деспотизмъ, который въ противоположность непросвѣщенному деспотизму восточныхъ монархій, считакицему народъ рабомъ деспота, въ противоположность и московскому требованію службы отъ всёхъ, объявляль себя слугою народа и ставилъ своею цѣлью не защиту могилъ, не заботу о мертвыхъ, а заботу о живыхъ, защиту женъ и дътей (постелей и колыбелей). Эта забота и выразилась, прежде всего, въ освобожденіи, начиная съ дворянъ, отъ обязательной службы, значенія которой понять не хотівли. А между тъмъ это освобождение лишило жизнь цъли и смысла и обрекало Россию, какъ и весь родъ человъческій, на несовершеннольтіе, не временное, а въчное, безвыходное. Заботясь о благосостояній живущихъ, просвъщенный деспотизмъ приводитъ тъмъ не менъе къ состояню величайшей пеудовлетворенности: тогда какъ самодержавіе въ истинномъ смыслів есть путь къ достиженію цібли, совершеннолістія, и не ставя своею ціблью благосостоянія живущихъ, ведетъ ихъ къ несравненно большему благосостояню, чъмъ правительства, весь смысять свой поставляющія въ достиженіи одного только благосостоянія живущихъ. Самодержавіе, какъ христіанство, объщая блаженство лишь въ будущемъ, можетъ дать его уже въ настоящемъ,

Въ самодержавіи и конституціи даются на выборъ двѣ будущности: въ самодержавіи дается замѣна юрилическаго правственнымъ, которое тож дественно родственному, съ конституцією же необходимо связано изгнаніє всего родственнаго, т. е. нравственнаго, и замѣна его юридическимъ. Самодержавіе ведетъ родъ человѣческій къ такому объединенію, которое будетъ держаться не падзоромъ, не страхомъ наказанія, ведеть къ объединенію, основанному на взаимознаніи, и на такомъ взаимознаніи, при которомъ соотношеніе внутренняго съ наружнымъ сдѣлается яснымъ, наружность не будетъ обманчява, и душа не будетъ потемками, такъ какъ не будетъ и причивъ къ скрытности и обману; такое объединеніе рода человъческаго будетъ прямымъ приложеніемъ исихологіи, но психологіи не индивидуалистической только, какова она нынѣ, а такой, когда всѣ сдѣлаются и познающими, и предметомъ знанія; что и должно быть, когда знаніе станетъ достояніемъ всѣхъ разумныхъ существъ, т. е. всѣхъ людей.

Искаженіе же понятія со самодержавій, т. е. секуляризованіе, или превращеніе его изъ священнаго въ свътское, мірское, не внушающее никакого благоговънія, цивилизованіе его, или превращеніе изъ высоко-нравственнаго, глубоко-родственнаго, въ праотца—мъсто стоящаго, отъ Бога происшедшаго, съ началомъ чёловъческаго рода связащнаго, въ юридиче-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Христіанскую любонь нельзя отождествлять съ жалостью; христіанская любовь візрить вт. великое назначеніе человіна и им'ють ц'ялью устранить самый причним людских б'єдствій, а но облегчать лишь страдшій, которыя признаются неизбъжными. Любовь обращается въ жалость только при отсутствій всякой жіры и надежды; и это не христіанство, не воскрешеніе, а буддиамъ, который видить избавленіе отъ б'ідствій жизни только пъ потер'я мизик. т. е. въ пирвані».

ское, политическое и гражданское, необходимо привело бы къ полному отрицанію самодержавія и превращенію его възконституцію, на сторонѣ которой, должно замѣтить, и будетъ несомнѣнно окончательная побѣда въборьбѣ ея съ секуляризованною и цивилизованною монархією, т.е. съ монархією, отрекшеюся отъ отцовъ ради соблазновъ настоящей жизни.

По полнаго отоиценія самопержавія и разрыва его съ православіемъ не доставало лишь уничтоженія чина в'бнуанія для разрыва же нравственной связи съ народомъ не доставало договорнаго начала, контракта самодержца съ народомъ, т. е. именно конституции. Вънчание на царство или коронаціонный актъ есть возвеленіе самолержавіл въ священное, христіанское, нравственное, словомъ, въ родственное дъло, есть, такъ сказать, пелигіонизація самодержавія въ эпоху всеобщей секуляризації, въ эпоху возвращенія къ язычеству, когда все разв'інчивается, когда не ничего CRUTOTO считается верхомъ развитія. Α между именно изъ керонаціоннаго акта можно вывести опрективние православія и самодержавія, опредъленіе какъ ихъ взаимнаго отношенія, такъ и отношенія ихъ къ народности. Всії эти три начала, -- православіе, самодержавіе и народность, -- служать выраженіемъ патріотизма ръ самомъ высшемъ, священномъ, народномъ и, въ то же время, въ самомъ древнемъ его значеніи, въ смыслѣ дюбви ко всѣмъ отцамъ, выраженіемъ для которой должно и можетъ быть лишь всеотеческое дъло; и они, эти начала, совершенно чужды патріотизму въ смыслѣ гордости своими предками, каковъ патріотизмъ, понятый по дворянски, по рыцарски, какъ понимаеть его и вообще интеллигенція, разумівющая поль отечествомь совокупность гражданъ, а не сыновъ: чужды они, эти начала, и патојотизму, понятому по-купечески, какъ приимаютъ его купцы, торговцы, отождествляющіе отечество съ богатствомъ, въ борьб'в за которое не щадять жизни главнымъ образомъ другихъ, а иногда даже и своей.

Къ сожалънію, и славянофилм, и западники имъютъ понятіе о патріотизмѣ одинаково весьма далекое отъ истиннаго, и съ тою лишь разницею, что славянофилы хотятъ показать, будто они гордятся своими предками, а западники искренно презираютъ ихъ; и, надо думать, что ни тѣ, ни другіе одинаково не примутъ отождествленія православія, самодержавія и народности съ патріотизмомъ, въ смыслѣ любви къ отцамъ. Славянофилъ Хомяковъ даже въ пасхальной утренф не замѣчаетъ отцовъ и ихъ сыновъ, а видитъ лишь братьевъ, почему и говоритъ, будто "слово братья веѣхъ словъ земныхъ дороже и святѣй". Крайній же западникъ Толстой, обругавъ науку и искусство, обругалъ, наконецъ, и патріотизмъ, т. е, отцовъ и матерей. Смотря на патріотизмъ по-дворянски, воспитанный на грамотѣ о вольностяхъ дворянскихъ, Толстой называетъ патріотизмъ любовью, которая будто-бы ненавидитъ, убиваетъ?!.. А между тѣмъ патріотизмъ въ его истинномъ, свяшенномъ значеніи не только не убиваетъ, но оживляетъ, воскрешаетъ.

Православіе, какъ печалованіе о розни и гнетъ, или небратствъ, на-

ходить свой образець въ безграничной любви и преданности. Сына Божія и Духа Святаго Богу Отцу, т. е. въ основномъ догматъ, а вмъстъ и заповёди христіанства, заповёди для людей, вёрнёе—для сыновъ и дочерей человітческихъ, въ ихъ совокупности, въ общемъ отеческомъ діль, въ дівлв воскрешенія, какъ высшемъ выраженіи любви. «Ты во Мнв (Отецъ въ Сынь) и Я въ Тебъ» (Сынъ въ Отцъ), это-божественный патріотизмъ, какъ образецъ патріотизма земного, выраженнаго въ словахъ: "и тін въ Наоъ едино будутъ". Православіе, которое и есть Божественный патріотизмъ, дастъ освящение земному патріотизму, находящему свое выражение въ самодержавіи и народности. Въ приведенныхъ словахъ первосвященнической молитвы и заключается молитва объ осуществленіи Божественнаго патріотизма на землів чрозъ самодержавіе, руководящее народь въ ділів объединенія по образу Божественнаго Тріединства. Самодержавіе, какъ стоящее въ отцовъ - мъсто, какъ душеприказчество, есть по существу патріотизмъ, что выражается и въ словъ "Мы", употребляемомъ самодержцемъ, ибо подъ этимъ "Мы" разумъется не одинъ говорящій, но и всъ, вмъсто которыхъ стоить Онъ. Въ этомъ " ът" выражается, что онъ живетъ не для себя (эгоиэмъ) и не для другихъ (альтруиэмъ), а со всъми и для всъхъ, т. е. со всъми живущими для всъхъ умершихъ и только въ жизни всъхъ живущихъ для всъхъ умершихъ и возможно земное благополучіе; это-то и есть то блаженство, которое христіанство объщаеть только въ будушемъ, а даетъ его и въ настоящемъ. Получившій освящение самодержецъ, какъ руководитель сыновъ и орудіе Бога отцовъ, осуществляетъ вмъстъ съ народомъ образецъ, данный иъ Божественномъ Тріединствъ, ибо и самъ народъ заключаетъ въ себъ уже все необходимое для такого осуществле: нія, что имъ и выражено въ самомъ названіи себя славянами, т. е. не славными, какъ это слъдуетъ по дворянски, а славящими отцовъ своихъ, т. е служащими имъ, какъ это должно по-крестьянски, по-сельски, по-деревенски, по понятіямъ народа, живущаго у могилъ отцовъ, у праха предковъ. То же самое выражается и въ названии арийцевъ, что значитъ не достопочтенные, а чтуще своихъ отцовъ, въ протизоположность не чтущимъ отцовъ, или нечестивымъ, безбожнымъ, неземледъльческимъ, лишеннымъ отечества; для народовъ земледъльческихъ, какими были арійцы, экспропріація есть, вмість съ тімь, и экспатріація. Почитаніе, поминовеніе отцовъ есть общая черта всёхъ земледёльческихъ народовъ и особенно народа русскаго. Почитаніе отцовъ выражается и въ обычать брать съ собою при переселеніи горсть земли съ могиль отцовь, т. е. пракъ предковь.

Самодержавіе, именующее себя просвъщеннымъ деспотизмомъ и въвънчаніи не нуждающееся, кочетъ, какъ и всякая конституція, жить не для мертвыхъ, а для живыхъ, не признаетъ никакой обязанности къ умершимъ, считая долгъ къ нимъ предразсудкомъ; такое самодержавіе не считаетъ себя и орудіемъ воли Бога умершихъ отцовъ; напротивъ, видя въ этомъ грубое суевъріе, признаетъ себя рабомъ слъпой, чувственной силы, считая такую покорность слъпой силъ разумною, вмъняя въ добродътель уступки

чувственнымъ влеченіямъ, и видитъ во всемъ этомъ, т. е. въ борьбѣ за существованіе и въ половомъ влеченіи, жизнь, а не начало смерти.

Ничвиъ такъ не элоупотребляють, какъ словами живой, -- живые люди, живое дбло, а также и словами - безжизненное, мертвое. Такъ говорять -- «не могилы намъ нужны, а живые люди, чтобы вести живое, общее дёло». Автору, усвоившему эту, нынё общеупотребительную, фразу, извинительно, конечно, не знать, что самое живое на свыть война, которая оставляетъ такъ много могилъ. Автору думатъ, конечно, некогда, а потому, занимаясь рецензіями, онъ не знасть, что и рецензія тёмь живбе. чъмъ больнъе критикъ бъетъ автора, бъетъ разумъется, лишь словами, которыя не убивають, но лишь сокращають жизнь, т. е. тоже убивають, только медлению, какъ и всякая подобная непрямая война. Такъ что у цивилизованныхъ народовъ ибтъ, можно сказать, умершихъ, а только убитые; и всякая полытка уничтожить войну, не устранивъ причинъ борьбы, не только не принесетъ никакой пользы, а скорбе будетъ вредна, потому что этимъ болѣзнь извнѣ будетъ вогнана впутрь. Только тогда, когда силамъ, употреблявмымъ нынт на борьбу, будетъ данъ иной исходъ, когда онъ будутъ обращены на общее отеческое дъло, только тогда война будетъ невозможна. Полемика, которая составляетъ душу журналистики и которая такъ оживляетъ журналъ, конечно, не война; но она, по справедливому замѣчанію одного историка, замѣнила ту брань, которая въ старину, когда не было журналистики, предшествовала непосредственно битвъ Кратковременная брань, возбуждавшая ярость только въ войскахъ, въ настоящее время зам'внена журнальною или, вообще, литературною полемикою, которая подготовляеть уже не битву, а войну, возбуждая ярасть въ полноправныхъ гражданахъ, т. е. въ гражданахъ, отъ которыхъ зависитъ ръщение вопроса о войнъ и миръ. Эти граждане, запимаясь не общивъ всъмъ людямъ деломъ, т е. не деломъ сыновъ умершихъ отцовъ, а лишь общественными, гражданскими дівлами, ведуть борьбу и между собою, и не на бумагъ лишь, но и на словахъ (въ парламентахъ) и виъ парламентовъ, въ домахъ и внѣ ихъ, въ самыхъ нѣдрахъ семей, и это несравненно дъйствительнъй въ смыслъ возбуждения ярости, подготовляющей войну уже не вившнюю, а внутреннюю, которая всегда зяве войны вившней. Всякій разговоръ оживляется, когда переходить въ споръ, а споръ становится еще живбе, когда спорящіе начинають задбвать другь друга за живое, т. е. когда причиняють боль другь другу, и если-бы посл'в такого спора оказался трупъ, то никто не скажетъ, что споръ не былъ живымъ.

Чтобы оставить вражду, нужно прежде всего понять, къ чему ведутъ насъ живыя, общественныя, гражданскія дъла, нужно видъть плодъ этихъ дълъ, т. е. могилы. Только изъ сознанія послѣдствій своихъ живыхъ дълъ, могилъ, изъ раскаянія и можетъ родиться общее дъло, которое, чтобы не остаться мнимымъ, мысленнымъ, должно быть оживляющимъ. А вотъ и еще подобное вышеприведенному выраженіе: «Мы... принадлежимъ къ молодому поколѣнію, въ рукахъ котораго живнь и будущность, .... и съ

презръніемъ внимаемъ старческимъ жалобамъ людей, которые любятъ не живую Русь а ветхій привравъ\*), вызванный ими изъ могилы, и нечестиво прекленяются предъ кумиромъ, созданнымъ ихъ празднымъ воображеніемъ». И это было сказано въ сороковыхъ годахъ профессоромъ всеобщей истеріи, все дѣло котораго состояло въ ежегодномъ вызываніи ветхихъ призраковъ изъ могилъ всего міра. Но профессоръ, очевидно, забываетъ, что и онъ самъ, и все молодое поколѣніе, нвъ рукахъ котораго жизнь и будущность", также сойдетъ въ могилу (и сошло уже большею частью), и тогда тѣ, которые будутъ потомъ держать въ своихъ рукахъ жизнь и будущность, также съ презръніемъ осудятъ вызовъ изъ могилъ и людей сороковыхъ годовъ. Такова та будущность, которую держало въ своихъ рукахъ молодое покольніе 40-хъ годовъ. А гдѣ же жизнь, которая была будто бы въ его рукахъ, въ его, слъдовательно, распоряженіи?!.

Итакъ, въ чемъ же состоитъ живое, общее дъло: въ умершвленіи ли живущихъ, что скрывается подъ втегленто vivere \*\*), или же въ оживлени мертвыхъ, что должно бы заключаться въ memento mori? Чего же желать, - коиституціи-ли и просвъщеннаго деспотизма, задача которыхъ заключается лишь въ забот во живыхъ, въ доставлении только живымъ комфорта, хотя эти живые являются вытъснителями, конечно - невольными, вытъснителями по роковой лишь необходимости своихъ предшественниковъ, умершихъ, или же желать самодержавія, стоящаго для живущихъ въ отца-мвсто, -- самодержавія, какъ воспріємника всёхъ рождающихся и душеприказчика всёхъ умершихъ, руководящаго всёхъ живушихъ къ исполнению долга душеприказчества?!. Теперь, когда уяснилось, что жить не умершвдяя, не возможно, когда подъ жизнью открылась смерть, когда жизнь, какъ борьба, оказалась медленнымъ убійствомъ, когда всякое послідующее (діти) показало себя враждебнымъ, вытъсняющимъ предыдущее (отцовъ), --довольствоваться напоминаніемъ лишь о конц'ь, о mori, уже нельзя, memento mori, т. е. помнить о своей лишь смерти, становится недостаточнымъ, ибо каждый, прежде чтмъ быть умершвленнымъ, былъ уже умершвляющимъ, хотя и безъ намфренія и даже вопреки намфренію: -- при такихъ обстоятельствахъ становится необходимымъ помнить прежде всего объ умершихъ, т. с. умершвленныхъ, и ни на минуту не терять изъ виду силы умершвляющей, въ которой желающе забыть о смерти видятъ лишь силу рождающую, т. е. природу, и восхищаются ею; при такихъ обстоятельствахъ нужно объединиться въ трудъ познанія умершвляющей силы, давъ неограниченную власть представителю всёхъ умершихъ, самодержцу.

Въ вънчаніи на царство выражается то благословеніе, та милость

<sup>\*)</sup> Ветхимъ призракомъ, —желая тъть оскорбить, —профессоръ называеть ту старую Русь, которая правъ не знала и ихъ не требовала, а зная и исполния только долгъ, полагала жизнь въ зашитъ Европы отъ азіатскихъ ордъ.

<sup>\*\*)</sup> Въ царствъ животных в нетъ сознани смертности, а потому животныя безусловно отдаются чувственнымъ влочениямъ и борьбъ, въ чемъ и заключается скотство и звърство, или полное осуществление memento viverе въ пассивномъ (скотство) и активномъ (звърство) смыслъ.

Божія, чрезъ которую коронуемый становится всёмъ тёмъ, что исчисляется въ титулѣ, т. с. обязывается сохранить собранное и продолжать собираніе, или умиротвореніе, и количественно, и качественно, благословляется, слёдовательно, на дёло общее, отеческое, которое и есть внёхрамовая литургія, заключающая въ себъ и воспріемничество и душеприказчество.

Внъхрамовая литургія есть братотвореніе, (къ которому относятся, какъ низшія ступени, и собираніе и умиротвореніе), -- есть братотвореніе чрезъ усыновление, т. е. чрезъ крещение, муропомазание на дъло отеческое, на исполненіе каждымъ своей миссіи, раскрываемой всеобщимъ обязательнымъ воспитаніемъ. Самую высшую степень муропомазанія составляетъ помазаніе на царство, помазаніе на предводительство въ дълъ отеческомъ для исполнения долга душеприказчества, долга къ отцамъ и къ Богу---отцовъ, который заключается въ томъ, чтобы всъ въ разумъ истинный пришли. Становясь въ отца-мъсто, царь, какъ преемникъ императоровъ 2-го Рима, дълается защитникомъ гроба 2-го Адама, а принявъ титулъ памирскаго, сд&лается защитникомъ могилы и 1-го Адама, станетъ въ праотда - масто. Помазаніе на царство есть не противодбиствіе лишь поглощенію послѣдующимъ предыдущаго (сынами отцовъ), а возстановленіе, т. е. воскрешеніе, Помазаніе на царство, въ смыслё дёла воскрешенія, даеть дёль собиранію. Самое приличное для коронаціи, или помазанія на царство, время есть служба, начинающаяся въ великую Субботу и оканчивающаяся въ свътлое Воскресеніе, т. е. литургія великой Субботы съ вечерней, относящейся уже къ Пасхъ, такъ какъ прежде это именно время было назначено для вступленія въ христіанство, т. е. для принятія крещенія и муропомазанія, высшая степень коего, т. е. муропомазанія, и есть помазаніе на царство. На это именно время для совершенія коронаціи указываеть и обрядь акаків, который, составляя необходимую часть вънчанія на царство, совершался въ Византіи и въ день Пасхи, такъ какъ составляль необходимую часть пасхальной службы, ибо аканія указываетъ на самую сущность Пасхи, и на то дѣло, руководительство которымъ принимаетъ на себя въ помазаніи на царство самодержецъ. У насъ обрядъ акакіи на Пасху былъ замъненъ тъмъ, что по окончани заутрени Государь со своею свитою шелъ изъ Успенскаго собора въ Архангельскій, прикладывался тамъ къ святымъ иконамъ и мощамъ и "христосовался съ родителями", поклоняясь гробницамъ своихъ усопшихъ предковъ. Соединеніе праздника коронаціи съ праздникомъ воскресенія Христова, неразрывно связаннаго со всеобщимъ воскресеніемъ, имѣло-бы великое значеніе для душеприказчика всѣхъ умершихъ. Милостивый манифестъ, какъ необходимая принадлежность коронаціи, им'веть естественное м'всто на пасхальной утрена посл'в слова Златоуста, которое должно назвать амнистіей.

Коронованіе есть освященіе, даваемое занявшему мѣсто отцовъ; въ коронованіи ему дается благодать для исполненія воли Бога отцовъ. Въ чемъ заключается эта воля Бога-отцовъ, исполненіе которой возлагается на коронуемаго, и указываетъ обрядъ, или дѣйство, "акаків", понятое

не въ философскомъ смыслъ, по которому акакія есть лишь напоминаніе коронующемуся о собственной его смертности, тлѣнности, чъмъ было и поднесеніе мраморовъ для выбора на гробницу, а въ смыслъ народномъ. неискусственномъ, въ прямомъ значеній праха отцовъ, который и содержана въ себъ акакія. Дъйство акакія состояло въ томъ, что акакія, или шелковый платокъ съ землею, - которая есть "внавъ земного нашего сищества, имиющаго востать", - возлагался на ливую руку вънчавшагося на царство, въ правой рукћ котораго былъ скипетръ, увћичанный побъднымъ знаменіемъ креста; такъ что прям'є было бы сказять, что царь одною рукою собраль прахъ отцовъ, а другою беретъ орудіе побъды надъ смертію, орудіе оживленія .... Въ нынъшнемъ чинъ вънчанія дъйство акакім, какъ сказано, оставлено, или же, какъ говоритъ Горскій, зам'внено хожденіемъ въ Архангельскій соборъ, на кладбище отцовъ для поклоненія ихъ праку. Это поклоненіе гробамъ предковъ, какъ и акакія, не можетъ быть напоминаніемъ лищь о смертномъ концф. - предъ поклоняющимся гробамъ предковъ возстаютъ умершіе, каждый съ своимъ титуломъ; титулы же ихъ указываютъ, что каждымъ изъ умершихъ сдвлано и что нужно еще сдблать. Что ими уже пріобщено и что остастся еще пріобщить во исполнение воли Вога-отцовъ всехъ племенъ, вошедшихъ въ составъ Русскаго Царства. Вдохновляемый всёми своими предшественниками, вънчанный на царство начинаеть свою дъятельность отъ имени всъхъ ихъ, предавъ себя, свой народъ, всю жизнь свою и народа въ волю. Бога-отцовъ не семитическихъ лишь, но и арійскихъ, туранскихъ и другихъ. Таково значеніе поклоненія гробамъ предковъ; д'єйство же акакій указываетъ на самое дъло, для котораго совершается объединеніе, на дъло, въ которомъ и заключается цёль и которое состоить въ томъ, чтобы царь, руководя всёми сынами умершихъ отцовъ, направлялъ ихъ къ обращенію умершвля. ющей силы живой природы въ оживляющую, какою она и должна быть, и будетъ, конечно, когда будетъ не слъпою, когда будетъ руководима разумомъ. А потому, не оставляя поклоненія праху предковъ, необходимо возстановить и дъйство акакін, какъ существенивищую часть чина вънчанія, ибо этимъ будеть возстановлено и вышеозначенное первоначальное понятіе о самодержавіи, какъ о предводительствъ въ дълъ обращенія смертопосной силы въ средство оживленія силою знація, науки, которая должна стать общимъ достояніемъ.

Помазанный на царство самодержецъ получаетъ миссіанское значеніе, какъ въ области знанія, такъ и въ области дъла. Онъ дълается иниціаторомъ (основоположникомъ) неваго знанія, которое можно назвать философіею самодержавія, неотдѣлимаго отъ религіи, какъ самаго древнѣйшаго откровенія. Знаніе говоряшаго "мы", неотдѣлимое отъ дѣла, отъ религіи, не можетъ исходить отъ языческаго оракула, требовавшаго повнанія самого свбя, т. е. указывавшаго только на знаніе и на себя, забывшаго одѣлѣ и другахъ и скрывавшаго подъ этимъ требованіемъ себялюбіе и самолюбіе. Когда подъ гордымъ, которое только по привычкъ уже не кажет

ся такимъ. "поянай самого себя" увидимъ-знай только себя самого, тогда отъ гордости перейдемъ къ смирению, къ раскаянию въ отчуждении себя отъ всего и отъ всехъ, т. е. отъ братій, стъ отцовъ, отъ Бога-отцовъ... Царственное знаніе (философія самодержавія) исходитъ отъ христіанскаго— «покайтесь» (въ розни), «приблизилось бо Царствіе небесное»; начинается, слъдовательно, отрицаніемъ отчужденія людей другь отъ друга, т. е. признаніемъ братства, отрицаніемъ измѣны отцамъ, т. е. признаніемъ себя сынами всъхъ отцовъ, отрицаніемъ отчужденія отъ Бога — отцовъ, т. е. признаніемъ себя орудіємъ Бога-отцовъ; словомъ, "повнай себя" обращается въ-познайте въ себв отцовъ, въ отцахъ себя и во всихъ Бога, въ которомъ Сынъ въ Отцъ и Отецъ въ Сынъ, и тогда не будете блудными сынами, т. е. не будетъ уже исторіи, какова она нынѣ есть, исторія не будеть фактомъ, совершающимся безсовнательно, исторія будеть исполненіемъ проекта, заключающагося въ уподобленія рода челов'вческаго Божественному Тріединству, это будетъ исторія не какъ фактъ, а какъ проектъ, которую, т. е. исторію, человівческій родъ будеть самъ дівлать, шсторія активная, какъ выраженіе совокупной воли...

Только при отдълении отъ братій и забвеніи отцовъ становится возможнымъ незаконный вопросъ о происхожденіи въры въ Бога отцовъ: раскаяніе же въ отчужденіи отъ братьевъ, въ забвеніи отцовъ, обращаетъ вопросъ о происхожденіи въры въ Бога-отцовъ въ вопросъ о происхожденіи неверія, зависящаго оть измены отцажь и неверности братьямь, причемъ послъдняя, - невърность братьямъ, - есть прямое слъдствіе первой, т. е. измъны отцамъ. Христіанство, какъ въра въ Тріединаго Бога, есть обожествленіе неотдіблимости отцовъ отъ Бога, а вмівстів и несліянности ихъ съ Богомъ, и потому самодержавіе, стоящее въ отцовъ-мъсто и признающее себя орудіємъ Бога отцовъ, есть истинно христіанское учрежденіе. и оно не можетъ признать ни пантеизама, - въ которомъ заключается ученіе о сліяніи отцовъ съ Богомъ, ученіе, обращающее отцовъ лишь въ модусы, - ни доизма, въ которомъ заключается учение объ отдёлении отцовъ отъ Бога, не можетъ допустить и протостантизма, которымъ начинается отрицаніе религіи, сомнѣніе въ самомъ Тріединствѣ, и тѣмъ менъе самодержавіе можетъ допустить атенямъ, который есть вънецъ отрицанія религіи; по существу же атеизмъ не отрицаніе Бога, а признаніе за Бога слъпой силы и вмъстъ-признание своего въчнаго этой силъ рабства. Истинная религія, религія самодержавія, есть не идеолатрія, т. е. не обожествленіе мысли только и отрицаніе діла, но и не идололатрія, т. е. не обожествленіе слівной силы, не преклоненіе передъ нею и всякаго рода вещами рукотворными и нерукотворными... Съ самодержавіемъ начинается переходъ отъ знанія къ дёлу; въ дёлё же возсоединяются три неестественно отдівленныя знанія: теологія, психологія и космологія, ибо отдівленіе теологіи отъ психологіи, есть отдёленіе Бога отъ отцовъ и сыновъ, отдёленіе психологіи отъ космологіи есть отдівленіе души отъ тівла, или отрицаніе регуляцін, т. е. управленія слЪпой силы разумомъ; но разумомъ не отвлеченнымъ, а сыновнимъ; при отрицаніи регуляція міръ становится, или остается, неразумною и бездущною силою, а психологія — безсильнымъ разумомъ и чувствомъ. Регуляція.—взамінь ныніщией эксплуатаціи лизаціи, приводящихъ къ истощенію и разрушенію, - есть только направленіе, которому теологія даетъ цівль, психологія содержаніе, а космологія средство. Регуляція и есть общее діло, діло братское сыновъ, исполнясмое ради отцовъ, смерть которыхъ скрываетъ наше сходство, наше сродство, и является первою причиною небратства. Такимъ образомъ самодержецъ становится иниціаторомъ въ вопросъ о причинахъ небратства и о средствахъ возстановленія братства, родства, въ вопрось с томъ, какъ всь люди могутъ въ разумъ истишный придти; самодержију принадлежитъ починъ въ переходъ науки отъ знанія причинь вообще къ знанію причинъ небратства, къ наукъ плодотворной, къ наукъ, переходящей къ дълу, къ наукћ, которая не можетъ ограничиваться знанісмъ, отвъчающимъ лишь на вопросъ-"почему сущее существуеть", а желесть знать, почему живушее умираетъ, не можетъ ограничиваться лишь знаніемъ зла и добра, а считаетъ долгомъ искоренение перваго и водворение второго; словомъ, самодержецъ становится иниціаторомъ въ переходѣ науки отъ нынѣшняго ея отвлеченнаго, бездушнаго состоянія, въ науку братскую, сыновнізю, отеческую, и только въ такой наукв, въ такомъ знаніи и можеть быть участникомъ самодержецъ.

Какъ иниціаторъ въ явлъ братскомъ и отеческомъ самодерженъ является предводителемъ, императоромъ въ борьбъ съ разъединяющимъ пространствомъ, - первымъ условіемъ чуждости, неродственности. Главнокомандующимъ всенароднаго ополченія въ этой истинно-христіанской борьб'ї или войнѣ, уничтожающей разобщеніе, открывающей для тѣсно (плотно) населенныхъ мѣстъ исходъ въ малонаселенныя, исходъ, не прерывающий однако связей переселенцевъ съ старою родиной, съ могилами отцовъ, и предупреждающій развитіе безаемелья и нищеты, -- можеть быть только самодержець. Важи-бишимъ дъдомъ въ этой борьбъ является построеніе сибирской дороги, дороги отъ незамерзающаго полярнаго порта на Варангеръ фіорді (Порта-Александровскъ) до подтропическаго порта на Квантунскомъ полуостровъ (Портъ-Артуръ), съ портомъ и въ центръ этой дороги, въ Красноярскъ, на мнеговодномъ, доступномъ для морскихъ кораблей Енисеф Своевременная постройка этой дороги не допустила бы войны между Китаемъ и Японіею; наша дорога, дойдя до Кореи, стала бы между двумя прагами и предупредила бы ихъ столкновеніе. (При существованіи этой дороги не могла бы разыграться и та драма, которая разыгралась въ прошломъ 1900 году въ Манчжуріи). Но и не одно страгегическое значеніе будеть иметь эта дорога; мы можемъ возлагать на нее надежды въ видахъ умиротворенія поп solum armis. Эта дорога, соединяя Западъ, приносящій дожденосные вѣтры, съ Востокомъ, источникомъ засухи, изсушающихъ вътровъ, должна стать въ основу метеорической регуляціи. Метеорическая же регуляція, предупреждающая засухи и ливни, распредъляющая согласно мъстнымъ нуждамъ влагу и тепло, и будетъ тъмъ дъломъ,—началомъ дъла,—для котораго необходимо соединене силъ не только всей Россіи, но и всей земли, для котораго требуется приложене воинской повинности. Пролегающая чрезъ весь материкъ дорога, развътвляясь, должна, наконецъ, соединить всъ, даже самыя малыя населенныя мъста съ общимъ центромъ для того, чтобы соединене (совокуплене) силъ стало возможнымъ и даже легкимъ, чтобы стала возможною мобилизація для регуляціи.

Борьба съ разъединяющимъ пространствомъ, борьба съ разъединеніемъ и препятствіемъ къ соединенію есть первый шагъ въ борьб'в съ всепоглощающимъ временемъ, а потому самодержецъ, какъ душеприказчикъ всёхъ поглощенныхъ, необходимо является предводителемъ какъ археслоговъ-историковъ, такъ и натуралистовъ-астрономовъ, понимая астрономію какъ совокупность всёхъ естественныхъ наукъ, какъ ихъ самую простую, естественную форму. Вступленіе самодержца въ предводительство (а не въ предсъдательство) учеными дълается новою эпохою, эрою, великимъ переворотомъ въ наукъ, благодаря которому два класса ученыхъ соединятся, и не въ знаніи только, а въ одномъ общемъ дѣлѣ: археологи будутъ тогда заниматься не изученемъ лишь останковъ отжившаго, разрушеннаго, а натуралисты-не изученіемъ лишь умершвляющей, разрушающей силы, тогда вст эти ученые съ царемъ во главт и витстт съ народомъ, или даже со всъми народами, будутъ имъть своимъ дъломъ регуляцію (управленіе) текущаго для возстановленія протекшаго (отцовъ), обращеніе смертоносной силы въ живоносную; наука въ рукахъ самодержавія будетъ средствомъ братотворенія чрезъ исполненіе сынами долга къ отцамъ. Самодержавіе можеть пріобръсти полное, истинное знаніе народа, только принявъ подъ свое непосредственное руководство два, соединенные въ одинъ, съвзда, постепенно въ разныхъ мъстахъ собирающіеся и обходящіе всю Россію, начиная отъ центра, -- два съвзда, въ которыхъ совмъщены всъ отрасли знанія: събадъ историко-археологическій, въ которомъ соединяются знанія о человъкъ, знаніе протекшаго и текущаго - въ религіозномъ, свътскомъ, гражданскомъ и военномъ отношеніяхъ, и съъздъ естествоиспытателей и врачей, т. е. изученіе продовольственно-санитарнаго вопроса. Принявъ подъ свое руководительство этихъ испытателей жизни человъческой и жизни природы, самодержавіе получить возможность провържи знанія оффиціаль. наго знаніемъ добровольнымъ, знаніемъ наибол ве безпристрастнымъ, и избавится отъ необходимости прибъгать къ гласности (газетной или журнальной), къ гласу народа въ лицъ мнимыхъ его представителей, который также не безпристрастенъ, пока весь народъ не станетъ орудіемъ знанія, какъ и орудіємь в'бры въ д'бл'в Божіємь. Вопрось о самодержавіи и конституціи разрѣшается самимъ знаніемъ въ пользу перваго, ибо конституція сама есть одинъ изъ неистивныхъ опособовъ знанія, - даже можетъ быть болъе неистинный, чъмъ знаніе оффиціальное, — способъ — худшій самой гласности, которая также ни въ какомъ случат не можетъ быть истиною, и будучи ничтожна, какъ сплетня, становится страшною, когда достигаетъ

громадныхъ размъровъ. Конституція, разсматриваемая какъ способъ знанія, должна быть отнесена къ самымъ некомпетентнымъ, ибо она мнимымъ представителямъ народнымъ даетъ право рѣшать дѣла, о которыхъ они, не будучи спеціалистами, не им'вотъ надлежащаго понятія; т. е конституція невъжеству даетъ власть надъ знаніемъ и умомъ. Глупость, сказалъ гдъто Герценъ, есть сила; но онъ не добавилъ, что конституція развязываетъ руки этой силъ, даетъ ей власть. Что конституція не другъ, а врагъ науки, видно уже изъ того, что въ самодержавной Россіи писатели обязаны вносить одинадцать экземпляровъ въ общественныя библютеки, тогда какъ въ кон ституціонной Франціи голько два экземпляра. Нужно послушать пренія, поднявшияся въ парламентъ по вспросу объ основани новой астрономической обсерваторіи, чтобы судить о благосклонности представителей и зашитниковъ личной наживы къ наукъ. Противники занятія Туниса упрекали министерство, что ему Тунисъ нуженъ для того, чтобы произвести раскопки на мъстъ Кареагена; - что же можетъ быть ненужнъе, безполезнъе этого?!.. Если самодержавіе ведеть къ расширенію области мира и знанія, то конституція покровительствуєть расширенію рынка, ради чего не останавливается и передъ войнами; и чёмъ болѣе невѣжество (рабочіе) будутъ пріобрѣтать голосовъ въ палатахъ, тѣмъ болѣе будетъ сокращаться область вѣдѣнія: астрономія и археологія съ исторіей первые подвергнутся изгнанію. Самодержавіе ставить знаніе, прежде всего, вив интересовъ земныхъ, выше области себялюбія и самолюбія, а потому знаніе, не иска женное страстями, становится безпристрастнымъ. Изъ всъхъ способовъ знанія самодержавною властью народа, каковы - оффиціальное, или бюрократическое, конституціоннов, въ которомъ представительство закрываетъ собою народъ также, какъ въ первомъ способъ чиновничество, журлальное, лживость котораго стала общепризнанною истиною, - выше всъхъ стоитъ внанів, или наука, т. е. познаніе чрезъ особое сословів, которое истину сдѣлало своимъ предметомъ, своею цѣлью, и которое имъетъ свои соборы, или съъзды. Но и наука, какъ выводъ изъ наблюденій и кабинетныхъ опытовъ, сдъланныхъ кой гдь, кой когда и кой-къмъ, не можетъ быть признана истиною; а для того, чтобы знаніе стало выводомъ, изъ наблюденій, производимыхъ всёми, вездё и постоянно, нужна власть, которая просвъщение, т. с. введение всъхъ въ область энанія, сдълала бы обязательнымъ; тогда и опыты изъ кабинетныхъ сдѣлались бы естественными, т. е. регуляцією силами природы. Иначе сказать, для науки, чтобы ей знать истину, или быть истиной, нужна самодержавная власть, а для самодержавной власти нужно знаніе истины, нужна наука.

Самодержавіе, обращая науку въ свое орудіе, дѣлаетъ науку выводомъ изъ непрерывныхъ наблюденій, объемлющихъ всю вемлю; для провѣрки же этого вывода земная планета превращается усиліями всѣхъ людей, объединенныхъ самодержавіемъ, въ предметъ опыта, опытъ же станетъ дѣломъ управленія ходомъ земли, дѣломъ управленія тѣхъ, которые связаны съ нею, — съ этою планетою, съ ея ходомъ, — жизнью и смертью; т, е, земля сдължется свътиломъ, движимымъ не слъпою силою, а разум. ною водею, какъ выражениемъ божественнаго промысла. Нужно править временнымъ, чтобы быть невременнымъ.. Таково значение державы, изо: бражаемой земнымъ шаромъ, увънчаннымъ крестомъ, какъ скинетръ, тоже увънчанный крестомъ, есть жезлъ оживленія; а титулъ, наименованіе (слово) требуеть отъ носящаго титуль осуществленія его въ дібиствительности, т. е. титулъ есть задача носящаго титулъ. Въ тъснъйшей связи съ расширеніемъ царства мира находится расширеніе навства знанія -знанія земли (географія), народа (этнографія) и жизни (исторія). Въ стать в Соловьева "О смыслъ войны" (приложение къ «Нивъ», 1895 г. № 7 й), говорится о расширеній царотва мира и умалчивается о расширеній царства внанія, а между тЪмъ царство мира обусловливается царствомъ знанія; Соловьевъ открылъ смыслъ войны, но не открылъ смысла мира. Наиболъе полнымъ, наиболъе живымъ выраженіемъ титула, заключающаго въ себъ этнографію, географію и исторію, были бы съ-бады людей, занимающихся познаніемъ земли, народовъ и ихъ жизни, посл'ядовательно открываемые во всёхъ областяхъ, исчисляемыхъ въ титулъ,

Трудная задача самодержавія, его святая обязанность заключается въ томъ, чтобы, освободивъ науку отъ рабства купцамъ и фабрикантамъ, спълать ее орудіемъ религіи. Наука, находясь подъ игомъ фабрикантовъ и купцовъ, делжна доказывать, что нѣтъ другого блага кромѣ того, которое производится на фабрикахъ: для процвътанія фабрикъ, производящихъ земныя блага, пужно отрицаніе блага небеснаго. - Трудность при освобожденій науки отъ ига купцовъ и фабрикантовъ будетъ заключаться въ томъ, что сами служители науки несутъ это иго весьма охотно и очень дорожатъ возможностью быть совътниками и сотрудниками коммерціи, мануфактуры и крупной агрикультуры, потому-то воспріемникъ народа отъ общей купели и душеприказчикъ долженъ встрътить наибольшее противодъйствіе со стороны самихъ же ученыхъ при освобожденій науки отъ городского ига, которое не допускаетъ къ переходу отъ несовершеннолътія къ совершеннолътко, къ переходу отъ опытовъ, въ кабинатахъ прозводимыхъ, къ опытамъ въ природ'я совершаемымъ, отъ опытовъ въ маломъ видѣ къ опытамъ въ натуральную величину, отъ искусственныхъ къ естественнымъ, къ переходу отъ мысли къ дълу, къ обращению слапой силы въ волю человрисскую, которая и станетъ орудіемъ божественнаго промысла. Для того, чтобы вся природа стала предметомъ дёла, нужно, чтобы родъ человъческій сталь единымъ дъятелемь. Разумь, или наука, находится еще въ дътскомъ, или върнъе - въ эмбріональномъ состояніи, т. с. онъ, разумъ, не собрался еще воедино, еще не владъетъ своими членами и даже не имћетъ ихъ. Задача самодержавія состоитъ въ томъ, чтобы помогать рожденію науки, переходу ся отъ сословнаго состоянія ко всеобщему, къ дъйствію во внъшнемъ міръ.

Въ настоящеее время, когда для самодержавія нуженъ новый способъ знанія, въ это время для науки наступилъ кризисъ. Наука, говорятъ мии-

мые ея защитники, стараясь оправдать несостоятельность науки относительно истиннаго блага, – наука, говорять, не давала объщаній. Дъйствительно, наука, составлявшая одно съ философією, не только не давала объщаній, но и отрицала обътованія религіи; теперь же, когда наука совершенно отдълена отъ философіи, философія, лишившись рукъ, пала, а наука, потерявъ голову, все болье и болье распадается. Научная же философія есть не голова, а хвостъ; отвергая цъль, она сама осудила себя, сама обрекла себя на зависимое положеніе.

Въ заключение должно опять обратиться къ титулу, который содержить въ себъ, или долженъ содержать, всъ опредъления самодержавия. Смыслъ титула не исчерпывается собираниемъ, ибо собирание всъхъ живущихъ въ единую силу должно имъть цъль. По мъръ приближения собирания, или объединения, къ дъйствительной всемірности, когда заповъдь—"тедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца, и Сына и Св. Духа»,—будетъ исполнена, тогда не можетъ не открыться и истинная цъль объединения, предуказанная уже въ словахъ—"и прата вда не ололъютъ ве",—т. е. не одолъетъ смерть...

Титулъ царскій, - по мъръ присоединенія къ соединеннымъ уже силамъ новыхъ областей живущихъ, - расширяется по пространству; съ областями же живущихъ принимаются самодержавіемъ подъ свою охрану и защиту и забытыя царства умерщихъ, - кладбиша вскрываются и имена исчезнувшихъ царствъ присоединяются къ царскому титулу. Вмъстъ съ этимъ на самодержавіи, въ калествів воспріемника, -- въ единеній съ отцами духовными и народными толпами, способными созидать обыденные храмы всеобщею помочью, — лежить долгь — съ одной сторовы — созидать повсемъстно школы – храмы, посвященные Пресв. Троицъ, какъ образцу единодушія и согласія, а съ другой—присоединять къ этимъ храмамъ-школамъ школы-музеи, не ограничивающіеся только храненіемъ останковъ отжившаго, но и присоединяющіе къ храненію наблюденіе и регуляцію текущаго (природы) для возстановленія и оживленія протекшаго, принуждая и интеллигентную толпу, распущенную, развращенную современнымъ воспитаніемъ, неспособную къ единству, - принуждая и эту толпу къ познанію и учительству въ школахъ музеяхъ... \*). Этими учрежденіями въ собранное будетъ вноситься дъйствительное умиротвореню, это и будетъ объединенемъ въ трудъ познания слъпой силы природы, носящей въ себъ голодъ, язвы и смерть, въ трудъ обращенія ея въ оживляющую (регуляція); и по мъръ расширенія регуляціи, по м'їр устраненія метеорических и других погромовъ, титулъ царскій будетъ обогащаться новыми наименованіями, изъ хода регуляціи, а не изъ торжества надъ другими народами почерпнутыми.

<sup>\*)</sup> О школакъ-храмахъ и инколахъ-музеяхъ смотри: 1) "Предисловіе къ скаванію о построенія обыденнаго храма въ Вологдъ" (Чтен. въ Импер. Общ. Ист. и Древн. Росс. 1893 г. т. 166-й); 2) Вопросъ о Каразинской метеорологической станців въ Москвѣ, пли Центральный музей, какъ образенъ мѣствыхъ музеевъ-школъ; и 3) Къ вопросу о памятнисѣ В. И. Каразину. ("Наука и Жизенъ 1893 г. № 44 и 1894 г. № 15—16).

Это и есть наступающая исторія, исторія какъ проектъ, въ ученіи Живоначальной Троицы открываемый...

Вообще всю задачу, все дъло самодержавія можно опредълить-обращеніемъ исторіи какъ фактъ, какъ событіе, какъ дъйствія и движенія безъ общаго плана совершаемыя, въ исторію какъ проектъ, какъ одно планомърное дъйствіе рода человъческого. Исторія, какъ фактъ, это то, что мы дълаемъ и дълали, слъдуя естественнымъ влеченіямъ, или то, что дълаетъ слъпая сила природы въ насъ и чрезъ насъ. Исторія является движеніями и дібіствіями безъ плана, именно благодаря безсознательному или даже и сознательному подчиненію челов'єка слівной силів, выражающемуся въ розни и борьбь, или въ порабошеніи и насиліи. Движенія и дъйствія, безъ плана совершаемыя, выражаются блужданіями въ мысли (философія) и на самомъ дълъ тереси, секты, реформація, революціи), въ блужданіяхъ, закръпляемыхъ различными конституціями, въ видъ большей или меньшей свободы мысли и свободы дъйствія. Поэтому исторія, какъ фактъ, становится взаимнымъ истребленіемъ-или явнымъ, открытымъ, какъ въ эпохи варварства, -- или же скрытымъ, какъ цивилизація нашего времени. Такое истребленіе есть противленіе волѣ Божіей со стороны человъка, противленіе, выражающееся въ отдівленіи, въ отчужденіи сыновъ (младшаго поколівнія) отъ отцовъ (отъ старшаго покольнія), въ отчужденіи по мысли и волъ; причемъ сыновняя мысль становится антитезою мысли отцовской. Но это истребление есть вижстъ и попущение со стороны Бога, въ видахъ гевристическаго воспитанія собственнымъ опытомъ и трудомъ. Кажущаяся при этомъ свобода дъйствія — вовсе не свобода, а подчиненіе слъпой силь, благодаря которому общество складывается въ форму организма, причемъ большинство обезглавливается; въ форму организма, въ форму, свойственную всей животной природъ, общество складывается, слъдовательно, не сознательно, а слъдуя слъщымъ влечеціямъ и подъ вліяніемъ борьбы. Это складываніе путемъ борьбы въ такое подчиненіе и есть эволюція, которая ни въ какомъ случат не можетъ быть названа планомфрнымъ дъйствіемъ. Самодержавіє же есть постепеное ограниченіе взаимнаго истребленія путемъ собиранія, и пока собираніе не достигло полноты, пока оно не стало умиротворенемъ, оно вынуждено защищаться отъ непризнающихъ общаго отечества, и не можетъ трудиться вмъсть со всъми въ дълъ замъны истребленія дъйствительнымъ возвращеніемъ отнятаго, т. е. жизни.

Исторія какъ проектъ, исторія, которую родъ человѣческій будетъ самъ дѣлать, предначертана въ догматѣ Пресв. Троицы, понимаемсмъ какъ заповѣдь, для всѣхъ сыновъ и дочерей человѣческихъ. Согласно съ этою заповѣдью, сыны и дочери, польвунсь знаніомъ природы, направляемымъ безграничною любовью къ умершимъ родителямъ, возвращаютъ жизнь послѣднимъ, а самимъ себѣ,—объединеннымъ въ общемъ дѣлѣ, въ братствѣ, —пріобрѣтаютъ уже не долгоденствіе, а беземертів. Исторія какъ проектъ есть само христіанство, т. с. всѣ языки, собранные и наученные во имя Тріединаго Бога,—само христіанство, переходящее отъ мысли къ дѣлу,

отъ оправданія лишь, или таинственнаго искупленія, къ спасенію явному, или воскрешенію. Самодержецъ и помазывается для осуществленія проекта, во Святой Троицъ заповъданнаго.

Такое, какъ оно здъсь изложено, пониманіе Сумвола Въры русскаго патріотизма, выраженнаго въ словахъ—православіе, самодержавіе и народность,— можетъ ли оно служить новымъ "словомъ и дѣломъ", т. е. доносомъ,—спросимъ мы кн. Трубецкого, автора статьи -- «Противоръчія культуры» («Въстн. Евр.» 1894 г., августъ № 8 й). И пусть кн. Трубецкой, не признающий всеобъемлемости этой формулы (стр. 515-я Прот. культуры), укажетъ на то, что не входило бы въ нее въ положительномъ или отрицательномъ смыслът!.

То, что дается православіемъ и осуществляется самодержавіемъ чрезъ вс-в народы въ ихъ совокупности, есть не мысль только всеобъемлющая, а дело для киего пределомъ можетъ быть лишь безпредельность. Тутъ не одно телько настоящее, не одно живущее, дъйствующее, но и все прошелшее, умершее, какъ предметъ дъйствія, какъ великое будущее... И что могутъ значить всъ эти пошлости, - какъ интересы демократіи, національной независимости, политической свободы, культурнаго прогресса (стр. 515 я Прот. культуры), которыя могутъ будто-бы объединить. — предъ всеобщимъ соединеніемъ въ святъйшемъ и величайшемъ дълъ, которое только по предразсудку, по рутинъ, по отсталости могутъ отвергать, и которое исключаетъ и политическій, и національный гнеть.. Въ томъ и сшибка славянофиловъ, что они формулъ этой (православіе, самодержавіе и народность) не умъли или не хотъли дать всеобщаго значенія, что они мечтали о такой культуръ, т. е. вырожденій, или вымираній (культура – по существу вырождение и вымирание), которая можеть быть будто бы негнилою. Ощибка славянофиловъ заключалась, наконецъ, и въ томъ, что опи не уміли отличить политическаго отъ нравственнаго. Если православіе есть выраженіе этики, а самодержавіе, -- какъ думають славянофилы, -- политики, то послъднее должно быть отвергнуто, насколько оно есть политика. И въ чемъ состоитъ въ такомъ случав народность, для которой эти противоръчія (православіе и самодержавіе) служать выраженіемъ? Православіе будеть печалованіемъ, сокрушеніемъ о неродственности (т. е. о политикъ), пока самодержавіе не сдълается истиннымъ выраженіемъ власти, стоящей въ отца - мъсто, а такое православное самодержавіе и есть выраженіе народа, сохранившаго родовой бытъ. Православіе будетъ печалованіемъ, пока самодержавіє будетъ политическимъ, народъ же - не сынами умершихъ отцовъ, а гражданствомъ, такъ какъ политическое и гражданское тождественно юридическому, которое и славянофилы замѣняють этическимъ, оставляя въ то же время и даже прославляя политическое, гражданственность, цивилизацію, какъ будто все это не заключается въ юридическомъ.

## Супраморализмъ или всеобщій синтезъ, (т. е. всеобщее объединеніе).

Сивтезъ двухъ разумовъ (теоретического и практического) и трехъ предметовъ знанія и дфля (Богъ, человъкъ и природа, чазъ которыкъ человъкъ является орудіемъ божественного разума и самъ становится разумомъ вселенной), а вмёстё и синтезъ науки и искусства въ религіи, отожествляемой съ Пасхою, какъ великимъ прагдникомъ и великимъ дѣломъ.

Супраморализмъ, это —долгъ къ отцамъ-предкамъ, воскрешеніе, —какъ самая высшая и безусловно-всеобшая нравственность, нравственность естественная для разумныхъ и чувствующихъ существъ, отъ исполненія которой, т. е. долга воскрешенія, зависитъ судьба человѣческаго рода. — Называя долгъ къ отцамъ-предкамъ, долгъ воскрешенія, супраморализмомъ, мы говоримъ языкомъ тѣхъ, къ которымъ обращаемся, что-бы быть ими понятыми, для которыхъ слова, —долгъ къ отцамъ-предкамъ, воскрешеніе, —совершенно непонятны, такъ какъ всѣ они, можно сказать, иностранцы и ницшеанцы; это тѣ, которые, удаляясь отъ могилъ отцовъ, не только не взяли щепотки праха ихъ, (какъ то дѣлаютъ переселенцы, чтущіе своихъ отцовъ, незабывшіе долга къ предкамъ), но и отрясли даже прахъ отцовъ отъ ногъ своихъ, —какъ это, можно сказать, сдѣлалъ извѣстный Рише, назвавъ предковъ отвратительными, — увти отвратительные предки", — чѣмъ и выразилъ мнѣніе и чувства большинства своихъ современниковънителлигентовъ.

Супраморализмъ, это не высшая только христіанская нравственность, а само христіанство, въ коемъ вся догматика стала этикою (догматы заповѣдями), и этикою, неотдѣлимою отъ знанія и искусства, отъ науки и эстетики, -- которыя должны сдѣлаться, стать орудіями этики, само же богослуженіе должно обратиться въ дѣло искупленія, т. е. воскрешенія. Супраморализмъ основанъ не на заповѣдяхъ блаженства, -- этой элементарной, такъ сказать, правственности, -- а на заповѣди наибольшей, данной предъ Пасхою страданія, и на заповѣди завершительной, данной по воскресеніи своемъ Первенцемъ отъ умершихъ, какъ необходимое условіе для продолженія дѣла воскрешенія; супраморализмъ есть въ сущности синонимъ, или переводъ, наибольшей заповѣди и ведетъ чрезъ исполненіе заповѣди завершительной («шедше, научите вся языки» и пр.) къ осуществленію заповѣди, призывающей быть совершенными, какъ Отецъ нашъ небесный совершенъ, призывающей къ тому, чтобы возсозданіемъ и воскрешеніемъ быть подобными самому Творцу, о чемъ и просилъ въ послѣд-

ней своей молитвѣ ко Отцу Христосъ, — «да будутъ всѣ едино, какъ Ты, Отче, во Мпѣ и Я въ Тебѣ, такъ и они да будутъ въ Насъ едино», а тотчасъ по воскресеніи Христосъ указалъ и путь къ этому объединенію, — уподобляющему насъ Богу, дѣлающему насъ совершенными, какъ Отецъ нашъ небесный совершенъ, — сказавъ: «шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца, Сына и Св. Духа», — гдѣ подъ крещеніемъ, т. е. очищеніемъ отъ первороднаго грѣха, вызвавшаго смерть, разумѣется, конечно, воскрешеніе, — воскрешеніе для умершихъ и безсмертіе для живущихъ.

Супраморализмъ, это вопросъ о двухъ розняхъ и о двухъ объединеніяхъ; -- вопросъ о двухъ розняхъ, т. е. о внъшней розни,---о богатыхъ и бълныхъ, — и о розни внутренней, — объ ученыхъ и неученыхъ, — (о двухъ разумахъ), разрѣшаемый чрезъ замѣну вопреса о всеобщемъ обогащеніи вопросомъ о всеобщемъ возвращеніи жизни, т. е. чрезъ замѣну нашей искусственной жизни, искусственнаго дѣла, дѣломъ естественнымъ, творимымъ въ насъ самою природою, приходящею чрезъ насъ въ сознаніе.--Конечно, для нашего городского быта, - въ высшей степени искусственнаго, которымъ всъ тяготятся, - естественное дъло человъка, всеобщее воскрешеніе, должно казаться неестественнымъ и даже, можно сказать, въ высшей степени неестественнымъ, но это не значитъ, что оно, дъло всеобщаго воскрещенія, и въ самомъ дівлів неестественно, это значить лишь, что мы стали уже слишкомъ искусственны, исказили себя, свою природу. Для природы, переходящей изъ безсознательнаго состоянія въ сознательное, -- всскрешение есть такое же необходимое и самое естественное дъло, какъ для природы слъпой естественны рожденіе и смерть. Природа стала сознавать себя въ сынахъ человъческихъ, въ сынахъ умершихъ отцовъ, и естественнымъ это сознаніе должно считать въ народахъ, живущихъ сельскою жизнью, у могилъ отцовъ, тогда какъ въ отдълившихся отъ отцовъ, въ покинувшихъ землю горожанахъ, какъ сынахъ блудныхъ, естественность сознанія утрачена; наибольшаго же удаленія отъ естественности, наибольшей искуственности сознаніе достигаеть у ученыхь, у которыхь "Воть отповъ" превращается въ отвлеченнаго Вога дензма, "сыны человъческів"-въ неопредвленное "человъкъ", получается полная свобода, а вмъстъ отсутствіе смысла и цъли жизни, получается раздъленіе на два класса, на два разума, -- является сознаніе разрыва, но въ тоже время является и стремленіе къ возстановленію единства; и только по достиженіи единенія родомъ человъческимъ, (т. е. природою, приходящею въ сознаніе, въ пониманіе самой себя), -- начнется дальнівнішее движеніе какъ въ этомъ сознаніи, такъ и въ управленіи природою самой себя чрезъ родъ человъческій, который есть та же природа, только пришедшая вь сознаніе. Чімъ природа, - сила въ настоящемъ ея, т. е. безсознательномъ, состояніи, рождающая и умершвляющая, - чёмъ природа сдёлается, станетъ, достигнувъ сознанія, какъ не силою возстановляющею то, что было ею разрушено посвоей слъпотъ. И какой смыслъ имъютъ слова о несоразмърности силъ человъка, т. е. природы, стремящейся къ сознанію и управленію, съ силами той-же природы, но какъ силы слъпой.. И что считать силою человъческою, -- непосредственную-ли силу рукъ, или же то, что можетъ онъ сдълать при посредстве силь природы. И можно ли считать пределомь человъческой силы, человъческой дъятельности то, что мы можемъ сдблать теперь при посредствѣ силъ природы.. Настоящеє, естественное дѣло еще и не начиналось; такъ, весною нынъшняго (1902) год посредствомъ змъйковаго аппарата была вызвана гроза, - вызвана ненам вренно, а совершенно случайно; -- почему же не вызывать грозъ нам тренно, почему не пользоваться въ этихъ видахъ змъйковымъ аппаратомъ вездъ и всегда по общему опредѣленному плану?.. Въ этомъ то дѣлѣ, въ вызываніи грозъ, т. е. въ управленіи метеорическимъ процессомъ, и могло бы состояться объединеніе всего рода человъческаго. - Въ организмъ съ его чувствующими и двигательными нервами, связанными въ мозговомъ узлу, данъ образецъ для управленія всею взеленною, и вст міры вселенной должны быть соединены двумя рядами проводниковъ, проводниками силы чувствующей и проводниками силы двигающей. Если такое объединение вселенной будеть достигнуто не черезъ насъ, не черезъ воскрешенныхъ сынами поколъній отцовъ-предковъ, если не черезъ человъческій родь вселенная достигнетъ полнаго самосознанія и самоуправленія, или подобія Богу-Творцу, то не потому, чтобы мы были мало одарены, а скоръе наоборотъ: -- ибо болъе одарениме имбють менће побужденій къ труду самоустроенія, самосозиданія, а только этотъ трудъ ведетъ къ самосознанію, къ самоусовершенствованію, или къ совершеннолѣтію, которое состоить вы способности вести самостоятельную жизнь. Возлагать же все упованіе на слітую силу, надібяться, что она создасть болъе сильныя, съ болъе совершенными органами существа, которыя замънятъ, вытъснятъ человъка, есть полная измъна разуму, который останется ненужнымъ придаткомъ, если не черезъ разумъ будетъ достигаться дальнъйшее совершенствораніе, дальнъйшее созиданіе органовъ вмъсто органовъ, слъпымъ путемъ рожденія данныхъ.

Для своего осуществленія встественное діло, т. е. воскрешеніе, требуетъ двухъ объединеній, — объединенія внішняго, которое можетъ совершиться чрезъ самодержавіе, и внутренняго чрезъ православіє; и это будетъ объединеніемъ всіть разумныхъ существъ въ ділії познаванія неразумной силы, которая, рождая, умершвляетъ, и управленія ею, неразумною силою, ими, разумными существами (сынами).

Супраморализмъ излагается въ Пасхальныхъ вопросахъ, которые обращаются ко всѣмъ живущимъ, ко всѣмъ сынамъ, надѣленнымъ способностью познаванія, т. е. такою способностью, которая даетъ силу даровое замѣнять трудовымъ. Вопросы эти требуютъ, чтобы всѣ рожденные поняли и почувствовали, что рожденіе есть принятіе, взятіе жизни отъ отцовъ, т. е. лишеніе отцовъ жизни,—откуда и вытекаетъ долгъ воскрешенія отцовъ, который сынамъ даетъ безсмертіе. На переходѣ отъ исторіи какъ взаимнаго истребленія,—нами безсознательно совершаемаго,—къ исторіи какъ исполненію проекта воскрешенія,—сознаніемъ необходимо требуема-

го, — и ставятся эти вопросы, которые должно назвать пасхальными, т. е. возвращающими къ жизни, или приводящими искупленіе отъ грѣха и смерти во исполненіе. Какъ самый долгъ возвращенія къ жизни есть долгъ безусловно всеобщій, такъ и пасхальные вопросы обращаются, относятся ко всѣмъ и, не смотря на свою немногочисленность, дѣйствительно обнимаютъ собою все многообразіе современной жизни, направляя ее, согласно со своею цѣлью и назначеніемъ, къ объединенію всѣхъ. И существующему уже явленію, — стремленію къ селамъ, къ опрощенію, — стремленію, до сихъ поръ не приведенному къ полному сознанію, только пасхальные вопросы могутъ дать смыслъ и цѣль.

Вопросъ I-й. О двухъ вопросахъ: соцінльномъ (о богатствѣ и бѣдности, или о всеобщемъ обогащеніи) и естественномъ (о жизни и смерти, или о всеобщемъ возвращеніи жизни), не въ теорическомъ лишь смыслѣ, разрѣшающемъ — «почему сущее сушествуетъ», а въ практическомъ, требующемъ разрѣшенія — «почему живущее страдаетъ и умираетъ».

Нужно имъть въ виду, что вопросъ о богатстат есть вопросъ лищь о мануфактурныхъ игрушкахъ и забавахъ, а не вопросъ о насущномъ и необходимо-нужномъ, разръщене котораго безъ радикальнаго устранения неурожаевъ, – или голода, и моровыхъ язвъ, — или болъзней вообще (вопросъ санитарно-продовольственный), немыслимо, а потому вопросъ о насущномъ входитъ въ вопросъ о всеобщемъ возвращени жизни.

«Пока будетъ смерть будетъ и бъдность». --Что цънкъе, — золото-ли, являющееся источникомъ взаимнаго истребленія, или же прахъ отцовъ, какъ цъль соединенія сыповъ, --Что пужно выдвинуть впередъ, --ръшеніе ли вопроса о богатствъ и бъдности (вопросъ соціальный), или же ръшеніе вопроса о жизни и смерти (вопросъ естественный). Что важнъе, -- общественныя-ли бъдствія (т. е. пауперизмъ искусственный) или же бъдствія общія природныя (-- пауперизмъ естественный). --Богатство ли -- добро, а бъдность зло, или же жизнь, т. е. жизнь безсмертная, есть истинное добро, а смерть истинное зло, -- и въ чемъ состоитъ наше дъло.

Вопросъ о бъдности и мнимомъ богатствъ есть вопросъ о двухъ званіяхъ, или сословіяхъ, (бъдныхъ и богатыхъ), — вопросъ неразръшимый; вопросъ же о смерти и жизни есть вопросъ объ единомъ призваніи, объединяющемъ богатыхъ и бъдныхъ въ общемъ дълъ возвращенія жизни, которая, какъ пріобрътенная трудомъ, будетъ неотъемлема, безсмертна; — первый насхальный вопросъ и требуетъ замѣны вопроса о бъдности и богатствъ вопросомъ о смерти и жизни, — вопросомъ общимъ для богатыхъ и бъдныхъ; этотъ послъдній вопросъ даетъ предметъ, или объектъ, для знанія и дъла, и предметъ этотъ есть вся природа, т. е. сила неразумная и слъпая, рождающая и умершвляющая; этотъ вопросъ требуетъ и соединенія двухъ разумовъ, или двухъ сословій, — ученыхъ и неученыхъ, — которые должны составить общій субъектъ знанія и дъла. — Только замѣна вопроса о бъдности и богатствъ (искусственномъ, соціальномъ пауперизмѣ) вопросомъ о смерти и жизни (естественномъ науперизмѣ) даетъ такой

обширный предметь (т. е. всю природу) для знанія и дѣла, и только этоть послѣдній можеть соединить два разума въ общемъ для всѣхъ дѣлѣ познанія и управленія слѣпою, рождающею и умершвляющею силою, а въ этомъ дѣлѣ, — познанія и управленія, — и заключается исполненіе вола Божіей. Итакъ, первый пасхальный вопросъ есть проектъ, поставляющій цѣлью: — всѣхъ сдѣлать субъектомъ и все сдѣлать объектомъ знанія и дѣла.

Вопрось о богатств и бъдности отожествляется, конечно, съ вопросомъ о всеобщемъ счастіи, невозможномъ при существованіи смерти; вопрось же о смерти и жизни должно отожествить съ вопросомъ о полномъ и всеобщемъ срасеніи вмѣсто спасенія неполнаго и невсеобщаго, при коемъ одни (грѣшники) осуждаются на вѣчныя муки, а другіе (праведники) па вѣчное созерцаніе этихъ мукъ Замѣна вопроса о бѣдности и богатствѣ вопросомъ о смерти и жизни, не исключаетъ однако изъ послѣдняго вопроса о сытости, т. е. о насущномъ, или необходямо-нужномъ, ибо вопросъ о богатствѣ, какъ излишествѣ, и бѣдности, какъ недостаткахъ и лишеніяхъ, ведущихъ къ смерти, входитъ въ вопросъ. О смерти, вопросъ же о сытости, какъ условіи труда и жизни, и есть вопросъ о жизни, вопросъ о поддержаніи жизни въ еще живущихъ и о возвращеніи жизни уже потерявшимъ ее, вопросъ санитарно-продовольственный.

Вопросъ о богатствъ есть лишь вопросъ, какъ сказант, о мануфактурныхъ игрушкахъ и забавахъ, -- всѣ выставки свидѣтельствуютъ этомъ, на каждомъ шагу слышны тамъ восторженныя восклицанія - «точно игрушечка». Вопросъ о богатствъ и бъдности, собстенно говоря, есть вопросъ несовершеннолътнихъ, и не говоря уже объ его неразръшимости, онъ не можетъ устранить и вопроса о смерти, а этотъ послъдній и лишаетъ богатство всякой его цѣнности. Поэтому то за эпохою увлечения богатствомы и слъдуетъ всегда отречение отъ него, эпоха аскетизма. Но ни всеобщее обогащение, ни всеобщее объднение (аскетизмъ) не могутъ быть цълью, давать смыслъ жизни, такъ какъ то и другое приводитъ къ смерти, то и другое безсильно устранить вопросъ о смерти, какъ это прекрасно выражено въ индійской легендѣ о царѣ, окружившемъ сына своего всевозможною роскошью и желавшемъ устранить отъ него всякую возможность узнать о существованіи болѣзни, старости и смерти. Только одно всеобщее возвращение жизни можетъ дать смыслъ и цібль жизни, хотя возможности осуществленія этой цібли одними словами ни доказать, ни опровергнуть нельзя, - только дёло дастъ такое доказательство.

Вопросъ II-й. О двухъ мертвыхъ религіяхъ и объ одной живой: 1) о внутренней, лицемърной, бездъльной, безжизненной религіи (идео-латрія, деизмъ, объединенія нетребующій, никакого дъла неналагающій, и гуманизмъ, требующій даже разъединенія подъ видомъ свободы); 2) о вившней обрядовой и столь-же безжизненной, или мертвой, религіи (идоло-латрія) и 3) объ единой живой, или дъловой религіи, возводящей въ религію вопросъ о смерти и жизни, вопросъ о воскрешеніи, такъ что каждый пятокъ ставитъ намъ вопросъ, — «почему живущее страдаетъ», каждая суббо-

та заключаетъ въ себъ вопросъ, - «ночему живущее умираетъ» и каждое воскресеніе спрашиваетъ, -- «почему умершіе не оживаютъ, сущіе во гробъхъ не воскресаютъ».

«Азъ ссмь Богъ отцовъ, Богъ не мертвыхъ, а живыхъ», и да не будетъ тебъ (т. е. сынамъ человъческимъ) иныхъ боговъ (т. е. да не будетъ тебъ мертваго бога деизма и безжизненнаго бога гуманизма). — Не природа богъ и не въ природъ (слъпой и надшей) Богъ, а съ нами Богъ. — Разумная сила должна управлять слъпою, а не наоборотъ. Разумная сила и будетъ управлять, когда не будетъ между нами, разумными существами, розни, т. е. когда съ нами будетъ Богъ. — «И поставилъ его (человъка) надъ дълы руку твоею, вся покорилъ еси нодъ нозъ его» (человъка). (Псал. VIII, 4—7) «Внегда-же покорити ему» (человъку) «всяческая, ничто-же остави ему непокорена» (Евр. 11, 8).

Богъ отцовъ,--не мертвыхъ, а живыхъ, -- по своему подобію создалъ человъка, - и сыны живущів, сыны отцовъ умершихъ, для которыхъ отцы мертвы, мертвы безусловно, навседа, очевидно - неподобны Богу: подобіе же Ему будеть заключаться лишь въ возвращеній жизни отцамъ, въ возсозданіи, но въ возсозданіи дъйствительномъ, живомъ, а не мертвомъ, --Живая религія есть лишь религіонизація, - т. е. возведеніе въ религію, вопроса о смерти и жизни, или вопроса о всеобщемъ возвращении жизни. о всеобщемъ воскрешении. Живою является религія въ сельскомъ язычествъ, которое не только хоронитъ, погребаетъ зерно и съетъ своихъ умершихъ, но и въритъ, что своими хороводами (хор-солнце, отсюда Хоросанъстрана солнца), подобіємъ солнечному бігу, -- возвращаетъ солнце отъ зимы на лъто и животворною силою этого свътила возращаетъ зерно и воскрешаетъ умершихъ, воскрещаетъ, конечно, лишь въ живомъ воображения народа. — И живое христанство не можетъ не считать сыновъ умерщихъ отцовъ прудіями Бога отцовъ, орудіями въ дѣлѣ возвращенія имъ, отцамъ, жизни; это и есть религія, какою она должна быть. - Чъмъ больше мъста занимаетъ въ жизни вопросъ о богатствъ, объ обогащения, тъмъ менъе остается мъста для религи, тъмъ она становится безжизненнъе, отвлеченнъе, дългется внутреннею, личною, бездъльною, т.е. нетребующею никакого дъла, словомъ превращается въ призракъ; можно бы сказать, что религія, когда господствуетъ стремленіе къ обогощенію, дълается наиболье свътскою, наименбе религіозною, становится секуляризованною, если-бы выраженіе - «секулярная религія» - не заключало въ себъ противоръчія, противоръчія въ самыхъ терминахъ. Искусство скрывать смерть составляетъ самое существенное свойство мертвой религіи, въ этомъ и заключается, можно сказать, совершенное отрицаніе религіи, - искусство скрывать смерть и д'влаетъ религію мертвою. Итакъ, въ чемъ же мы должны искать наше дъло, нашу обязанность, -- въ безжизненномъ-ли, ни къ чему не обязывающемъ, никакого дъла не налагающемъ Богъ деизма и въ отвлеченномъ, неопредъленномъ человъкъ гуманизма, или же должны мы искать его, наше дъло, нашу обязанность въ Богћ отцовъ (не мертвыхъ, а живыхъ), и въ сынахъ отцовъ уже умершихъ и еще не умершихъ, но умирающихъ, имъющихъ умереть (morituri). Должны ли мы, сыны отцовъ умершихъ, быть орудіями воли Бога объ отцахъ, чтобы они были живы,—или же мы, сыны, навсегда останемся противниками божественной воли и, не соединяясь въ отеческомъ дълъ, будемъ вытъснять отцовъ и истреблять другъ друга, какъ это нынъ есть

Вопросъ III-й. О двухъ отношеніяхъ разумныхъ существъ къ неразумной силъ, – о томъ, какое нынъ есть (эксплуатирующее, истощающее), и о томъ, какое должно быть (регулирующее, возсозидающее).

Эксплуатація, истощеніе, утилиназація, — вынуждають задаться вопросомь, — ради чего, на какую потребу истощаются многовъкрвые запасы земли? И оказывается, что все это нужно для производства игрушекъ и бездълушекъ, для забавы и игры. Приходить отъ этого въ негодованіе, конечно, нельзя; — нужно всегда помнить, что мы имъемъ дъло съ еще несовершеннолътними, хотя-бы они и назывались профессорами, адвокатами и т. п.

И «не съ природою слѣпою одною жизнью надо жить», а съ себѣ подобными, чтобы существа разумныя управляли силою неразумною.

"Міръ какъ не воля и какъ проектъ освобожденія отъ неволи", отъ зависимости, или подчиненія слъпой силь, въ противоположность Шопенгауэрову—"Міръ какъ воля и представленіе", – ибо для насъ въ міръ ньтъ воли, и для существъ, необреченныхъ только на созерцаніе, для существъ чувствующихъ и способныхъ къ дъятельности, міръ-не представленіе только, а проектъ освобожденія отъ неволи. Выраженіе "міръ какъ воля и представленіе", по справедливости, можно замънить выраженіемъ: "міръ какъ похоть", — которая рождая, умершвляетъ, рождая сыновъ, поглощаетъ отцовъ, — и не представленіе лишь, а проектъ, и притомъ не отрицающій только похоть (отрицаніе похоти — аскетизмъ), но обращающій силу рождающую въ возсозидающую, а умершвляющую въ оживляющую, такъ что міръ не можетъ остаться только представленіемъ, созерцаніемъ, а становится проектомъ возстановленія послъдующими предыдушихъ, т. е. проектомъ воскрешенія. Такъ должно-бы быть, но въ настояшее время міръ, — таковъ, какъ онъ есть, — остается при похоти и представленіи.

О двухъ отношеніяхъ разумныхъ существъ къ неразумной силъ:

І. О теоретическомъ, или мнимомъ, господствъ надъ природою и дъйствительномъ подчинени ей; — это значитъ, что въ теоріи признаютъ превосходство разумныхъ существъ надъ неразумною силою, а въ дъйствительности мирятся съ зависимостью отъ неразумной силы, и на практикъ не только ничъмъ не проявляютъ своего превосходства надъ неразумною силою, а напротивъ находятся въ полномъ у нея подчинени. Также недъйствительно, т. е. неправильно, отношеніе къ природъ и тъхъ, которые ограничиваются лишь кабинетными опытами и приложеніемъ ихъ къ фабричной, заводской и т. п. дъятельности, къ эксплуатаціи и утилизаціи.

11. Только регуляція естественнаго процесса, или слѣной силы природы, есть истинное отношеніе разумнаго существа къ неразумной силѣ; регуляція же, это значить обращеніе рождающей и умершвляющей силы въ возсозидающую и оживляющую. Регуляція природы—не барство (т. е. не подчиненіе природы капризу, произволу) и не своеволіе (эксплуатація), а внесеніе въ природу воли и разума. Человѣкъ и будетъ управлять природою, когда между людьми не будетъ розни, когда не своеволіе, а доброволіе они будутъ вносить въ міръ, и когда, слѣдовательно, станутъ орудіемъ Божественной воли. У человѣка, какъ существа разумнаго, есть одинъ только врагъ, это — слѣпая сила природы; но и этотъ врагъ лишь временный и станетъ другомъ вѣчнымъ, когда между людьми не будетъ вражды, а будетъ соединеніе въ познаваніи и управленіи ею, слѣною силою природы, которая казнитъ за невѣжество, какъ казнила въ настоящемъ 1902 г. на Мартиникъ за невѣжество, какъ казнила въ настоящемъ 1902 г.

Итакъ, существа разумныя, не въ розни, а въ ихъ совокупности пребывающія, существа разумныя и чувствуюція утраты, -- какъ они должны относиться къ силћ неразумной, которая, -- рождая, -- не можетъ не умерщвлять?! Подобреть ли существу разумному, волею одаренному, въ которомъ не все только даровое рожденное, а есть и теперь уже нъчто трудовое, самимъ созданное, - подобаетъ ли такому существу подчиняться силъ слъпой, невольной. И въ чемъ должно состоять наше, существъ ра-Зумныхъ и чувствующихъ, общее дъло: въ эксплуатація-ли и утилизаціи природы, т. е. въ ся истошеніи (въ истошеніи дароваго, рожденнаго) или же въ регуляціи природы, т. е. нъ обращеніи дарового въ трудовое, рожденнаго въ созидаемое, рождающаго въ возсозидающее, умершвляющаго въ оживляющее... -- Повиноваться природѣ для разумнаго существа значить управлять ею, неразумною силою, ибо природа въ разумныхъ существахъ пріобрѣла себѣ главу и правителя, за раболѣпіе же и рабство передъ собою и за нев'єжество природа, какъ сказано, подвергаетъ смертной казни, и въ настоящемъ 1902 году заразъ казнила болће сорока тысячъ, казнила за плохіе успъхи въ изученіи вулканической силы. Для человъка, какъ сознанія природы, вопросъ естественный, вопросъ о природѣ, какъ силѣ, которая, рождая, умершвляетъ, составляетъ естественное его, человъка, дћло, ибо это дѣло разрѣшаеть вопросъ о голодѣ, мороныхъ язвахъ и болъзняхъ вообще, т. е. о старости и смерти. И върующіе и невърующіе могутъ объединиться въ этомъ естественномъ дѣлѣ, объединившись же въ дълъ, придутъ и къ единомыслію. И для върующихъ – участіе въ этомъ естественномъ дълъ будетъ не противленіемъ воль Божіей, а исполненіемъ ея, для невърующихъ же это будетъ освобожденіемъ отъ рабства слъпой силъ и подчинениемъ волъ Божией вмъсто отрицания божественной воли, на которое безплодно растрачивала свои силы философія.

Вопросъ IV-й. О двухъ разумахъ (теоретическомъ и практическомъ) и о двухъ сословіяхъ (сословіе ученыхъ—интеллигенція и неученыхъ—народъ); о философіи, какъ младенческомъ лепетѣ человѣческаго рода, или

мысли безъ дѣла, и объ единомъ истинномъ разумѣ, объединяющемъ всѣхъ во всеобщемъ познаваніи и управленіи слѣпою неразумною силою (въ регуляціи), —въ познаваніи и управленіи, постепенно расширяющемся на всѣ міры, на всѣ системы міровъ до окончательнаго одухотворенія вселенной чрезъ регуляцію воскрешенными поколѣніями. Это и будетъ то, —въ совершенной полнотѣ, —что каждое существо въ утробномъ своемъ существованіи проходитъ, по въ самомъ сокращенномъ видѣ.

"Познай самато себя" (не върь, слъдовательно, отцамъ, т. е. преданію, не върь свидътельству другихъ, или братьевъ, знай только себя) говоритъ демонъ (Дельфійскій или Сократовъ). "Познаю, слъдовательно существую", отвъчаетъ Картезій; то есть, —поясняетъ Фихте, -- Я—познающое и есть существующее; все же прочее есть лишь познавленое, т. е. лишь мысленное, слъдовательно несуществующео". И такъ: "Возлюби, себя всею душою твоею, всёмъ сердцемъ твоимъ", — заключаютъ Штирнеръ и Ницше, —т. е. найди въ себъ себи, будь единственнымъ и ничего кромъ себя но признавай...

Или-же: Познайте себя въ отдахъ, и отдовъ въ себѣ, и будете братствомъ сыновъ; тогда осуждение (критика) замѣнится искуплениемъ, искуплениемъ не словомъ лишь, а дѣломъ, т. е. воскрешениемъ, и тогда будемъ, воистину, учениками Христовыми.

О двухъ разумахъ; о разумѣ созерцающемъ (теоретическомъ), т. е. считающемъ Бога, какъ и отцовъ умершихъ, лишь мыслимымъ (\*), а другъ друга—вещами, но не мыслящими существами,—о разумѣ, хотя и признающемъ регуляцію природы (космологію), но лишь въ области знанія (въ представленіи), а не въ дѣйствительности; и о разумѣ практическомъ, не обращающемъ однако мыслимое въ дѣйствительное, а остающемся при мыслимомъ, т. е. при суевѣріи. О критикѣ чистаго разума и о суевѣріи—практическаго, а также и о томъ, почему критика не касается основъ раздѣленія на два разума и на два сословія (ученое и неученое), основъ раздѣленія, приводящаго къ двумъ невѣжествамъ.

О двухъ сословіяхъ, изъ коихъ одно считаетъ себя темнымъ, а другое (философы-интеллигенты) не признаетъ возможности дъйствительнаго (объективнаго) знанія, т. е. о двухъ невъжествахъ, какъ необходимомъ слъдствіи раздвоенія разума.—Теоретическій разумъ оказывается неспособнымъ отличить бредъ отъ дъйствительности, а практическій, — относясь пассивно, страдательно къ умершвляющей силъ и обращая рождающую силу въ похоть нерождающую (искусственно-бездътный бракъ), — ведетъ къ уничтоженію рода и дълаетъ невозможною дъйствительную, безсмертную жизнь.

<sup>(\*)</sup> Но прежле еще признанія критикою Бога и отцовъ лишь мыслимыми, гуманизмъ, —присвоившій право на свободную критику, и не отрицающій въ человѣкъ разума, не для созерцанія лишь даннаго, —тьмъ не менѣе все эло, творимое и человѣкошъ и слѣпою силою приролы, поставилъ въ вину Творцу; а между тѣмъ разумъ и данъ, конечно, для управленія слѣпою силою, чтобы она не творила эла по своей слѣпотъ.—

И о разумѣ единомъ, томъ «истинномъ» разумѣ, въ который всѣ должны придти, чтобы никто не погибъ, но чтобы всѣ объединились въ дѣлѣ «сыновъ человѣческихъ», дабы "вси вдино бъли" (одинъ родъ).

Разумъ теоретическій, смерть и жизнь познающій (вопросъ о смерти и жизни), и разумъ практическій, жизнь возвращающій и смерть тъмъ побъждающій (вопрось о всеобщемъ дълъ воскрешенія), - и это, какъ исполненіе воли Бога-отцовъ, не мертвыхъ, а живыхъ, воли Сына, давшаго заповъдь собиранія, и воли Св. Духа, дъйствующаго (а не глаголющаго лишь) чрезъ собирающихъ и научающихъ въ общемъ дълв осуществленія чаемаго, въ которомъ въра возсоединяется съ разумомъ, -таково истинное, естественные отношение двухъ разумовъ, т. е. это такое отнощение двухъ разумовъ, какимъ оно должно быть и какого вь настоящее время нътъ. Въ настоящее время теоретическій разумъ, - отдёлясь отъ народнаго, практическаго, върующаго (христіанскаго или крестьянскаго) разума, - замъняетъ вопросъ о жизни и смерти городскимъ вопросомъ о бъдности и богатствъ, возводя его въ вопросъ о всеобщемъ обогащени или же о всеобщемъ объднении, и тъмъ осуждая родъ человъческій на въчное несовершеннольтіе. Для установленія должнаго, надлежащаго отношенія двухъ разумовъ, нужно поставить на первое мъсто разумъ практическій въ лицъ народа, который въритъ въ воскресение и въ свое участие въ дълъ воскресенія, въритъ, что участвуєть въ этомъ дъль какъ орудіе воли Бога отцовь и. -- какъ язычникъ. -- хороводу приписываетъ силу быть солнцеводомъ, силу возвращать солнце отъ зимы на лъто для возращения погоебеннаго вериа и воскрешенія посіянных тіль отдовь (мертвецовь); или же такое же дъйствје народъ приписываетъ силъ однож молитвы, потому что не знаетъ такого труда, дъла, которымъ можно было бы производить нужное дъйствіе на природу, въ случаяхъ, -- напримъръ, засухъ, наводненій и т. п. б'єдствій. И не откажется отъ этихъ суев'єрій, или суевърныхъ дъйствій, живущій съ природою, въ полной отъ нея зависимости народъ, чтобы ему ни гонорили, пока не укажутъ дъйствительнаго средства, которымъ онъ могъ бы управлять тёми силами, отъ которыхъ теперь въ зависимости. Въ указаніи такого средства, - а вовсе не въ отрицаніи разумной причины всякаго бытія и разумной ціли существованія, —и заключается задача теоретического разума; а потому первое мъсто, даваемое теоретическому разуму, есть узурпація, измѣна своему родителю-практическому разуму, отъ котораго онъ, теоретическій разумъ, происходитъ, какъ городъ отъ села, какъ горожанинъ отъ крестьянина; возвращеніе же теоретическаго разума къ практическому, т. с. въ село, будетъ выраженіемъ раскаянія въ своей измѣнѣ или узурпаціи. Удалившись изъ села, горожане забыли отцовъ и Бога-отцовъ, Богъ обратился у нихъ въ идеалънеосуществимый, въ одну мысль, и явился даже вопросъ о происхожденіи идеи о Богъ, -- горожане стали спрашивать откуда взялась такая мысль въ ихъ головахъ; - возвратившись же въ село, они не могли бы не раскаяться въ забвени отцовъ и Бега отцовъ и поняли-бы, что можно говорить огръхъ удаченія, забвенія, о гръхъ отчужденія а не о просхожденіи мысли о Богъ, которая всегда была, явилась вмъстъ съ сознаніемъ. Выражаясь образно, можно сказать, что горожане, удаляясь изъ села, не только не захватили щепотки земли съ могилъ отцовъ, а даже отрясли прахъ отцовъ отъ ногъ своихъ; возвратившись же въ село, они должны будутъ посыпать этимъ прахомъ главы свои... Будучи въ отдъльности, два разума, - теоретическій и практическій, - являлись двума невъжествами, двумя мражами; при соединеніи же разума теоретическаго съ практическимъ, съ разумомъ върующимъ, крестьянскимъ и христіанскимъ, — они возсіяютъ двойнымъ свътомъ, и прежнихъ взаимныхъ обвиненій, — втрующими пентрующихъ въ мракъ сомпънія, а невтрующими втрующихъ въ обскурантизмъ, въ мракобъсіи, — уже не будетъ. Нельзя не замътить, что обвиняя втрующихъ въ мракобъсіи, невтрующі и сами не считаютъ свой свътъ истиннымъ, потому что сами призняютъ свое внаніе, знаніе теоретическаго разума, лишь субъективнымъ.

Вопросъ V й. 0 двухъ чувствахъ: 1) о половой чувственности и 2) о дЪтской любви къ родителямъ, или, — что то же, — о всемірной враждѣ и о всемірной любви.

"Нътъ вражды въчной, а устранение временной—наша задача". "Вудьте какъ дъти".

О двухъ чувствахъ, — половая чувственность и порождаемый ею аскетизмъ, какъ отрицаніс чувственности, — и объ единомъ чувствѣ всеобщей жюбви къ родителямъ, неотдѣлимомъ отъ единаго разума.

Безпричинна ли вражда, или же есть реальныя причины небратекихъ отношеній между людьми и неродствекныхъ отношеній слівной природы къ разумнымъ существамъ? И какія нужны средства для возстановленія родства?

Увлеченіе вившивю красотою чувственной силы, — особенно въ половомъ инстинкть, этомъ "обминь индивидуумовъ для сохраненія роде", — увлеченіе, не видящее, или не желающее видѣть въ ней, въ силѣ чувственной, и силу умершвляющую, — не видящее связанной съ рожденіемъ смерти, — и производитъ индустріалившь, служащій къ возбужденію полового инстинкта, индустріалившь же создаетъ для своей защиты милитаризмъ, производитъ богатство и бѣдность, а сіи послѣднія, — (богатство и бѣдность) — вызываютъ соціализмъ, или вопросъ о всеобщемъ обогащеніи.

Сила чувствующая, но не чувственная, зарождается въ дътскихъ душахъ; сила эта вмъстъ съ наступленіемъ старости и смерти родителей переходитъ въ силу сострадающую и соужирающую, а соединяя всъхъ сыновъ и дочерей въ познаніи и управленіи, т. е. въ регуляціи природы, обращается въ могучую силу, возсоздающую умершихъ;—чрезъ воскрещаемыя же покольнія регуляція постепенно распространяется на всъ міры.

Любовь всемірная рождается изъ дѣтски-сыновняго и особенно дочерняго чувства, развивается же и укрѣпляется она только въ дѣлѣ отеческомъ, общемъ для всѣхъ и родномъ, близкомъ, своемъ для каждаго.

Вопросъ VI-й. О двухъ воляхъ или двухъ правственностяхъ.

а) **О** двухъ воляхъ. Воля къ рожденію, – т. е. воля – какъ похоть и какъ отрицаніе похоти (аскетизмъ), жизнь только для себя (эгоизмъ) и жизнь только для другихъ (альтруизмъ), – и воля къ воскрешенію, – т. е. чтобы житъ со всёми живущими для воскрешенія всѣхъ умершихъ.

«Познай себя, ибо приближается царство міра сего».

«Покайтесь знающіе только себя, ибо приближается Царство Божіе, царство всѣхъ»...

О двухъ воляхъ (къ рожденію и къ отрицанію рожденія – аскетизмъ) и объ единой волѣ къ воскрешенію, неотдѣлимой отъ единаго разума и единаго чувства.

6) О двухъ нравственностихъ. Что предпочтительнъе: правственность ли разъединенія, т. е. свобода личности, выражающаяся въ борьбъ за мнимыя достоинства и мнимыя блага сыновъ, забывшихъ отцовъ, за мънившихъ любовь къ отцамъ похотью;—или же правственность объединенія, нравсвенность сыновъ, сознающихъ утрату, свое сиротство, и только въ исполненіи долга къ отцамъ находящихъ свое благо, свое дъло.

Воля къ рожденю, какъ похоть, порождая богатство, приводитъ весь родъ человъческій къ деморализаціи, (вземірная выставка есть полное выраженіе деморализаціи); а воля къ воскрешенію, — или когда вопросъ о возвращеніи жизни ставится цѣлью разумныхъ существъ, — приводитъ къ морализаціи всѣхъ міровъ вселенной, ибо тогда всѣ міры, движимые нынѣ безчувственными силами, будутъ управляемы братскимъ чувствомъ всѣхъ воскрешенныхъ поколѣній; — въ этомъ и будетъ заключаться морализація всѣхъ міровъ, равно какъ и раціоналивація ихъ, ибо тогда міры вселенной, движимые нынѣ безчувственными и слѣпыми силами, будутъ управляемы не чувствомъ только, но и разумомъ воскрешенныхъ поколѣній.

Вопросъ VII-й. О двухъ образахъ жизни, о двухъ бытахъ, или, можно сказать, объ единой сельской жизни, (т. е. о сынахъ, у праха отцовъ живущихъ), — недозръвшая форма которой есть жизнь кочевая, а отживающая форма — жизнь городская, культурная.

Постановка во всей городской мануфактув на первое мвсто красочной промышленности, которой присвоено даже название – "ученой индустрии", показываеть, что вся промышленность, вся технологія обречены на службу половому подбору, и это свидвтельствуеть о глубокомъ униженіи и позорв ума человвческаго, о приближеніи человвка къ животности, о большемъ и большемъ нравственномъ упадкв города. Можно сказать, что вся городская къльтура есть обожаніе, обоготвореніе, т. е. культъ женщины.

Куда-же направиться, — къ городскому-ли культу вещи и женщины, къ "благолъпію тлънія", или же къ селу къ праху отцовъ, — къ селу въ упованіи, что оно достигнетъ такого состоянія, при которомъ прахъ отцовъ будетъ обращаться уже не въ пищу потомкамъ, а въ тъло и кровь самихъ отцовъ, такъ что отцы станутъ живы и для насъ, тълесныхъ су-

шествъ, какъ живы они для Бога... Культъ-ли кладбищъ, т. е. мертвыхъ, ждущихъ оживленія, или же Всемірная Выставка — плодъ индустріализма, учрежденіе уже созрѣвшее и отживающее, учрежденіе мнимо-враждебное, а на самомъ дѣлѣ дружественное милитаризму,—вытѣснившее кладбище, вытѣсняющее храмы, тѣснящее университеты, презирающее музеи, которые хранятъ останки предковъ (мощи), --словомъ, учрежденіе только въ себѣ признающее жизнь..

Сельская жизнь, какъ она нынъ есть, хотя и высшая двухъ другихъ (кочевой и городской), не есть еще жизнь совершенная; сельская жизнь пріобр'єтеть условіе къ достиженію совершенства, сдівлается способною достигнуть совершенства только тогда, когда горожане возвратятся къ праху отцовъ и кочевые сдълаются осъдлыми, т. е. когда никто уже не будетъ удаляться отъ могилъ отцовъ, когда кладбища сдёлаются центрами собиранія сыновъ, когда совершится объединеніе въ дълъ отеческомъ, которое вмъстъ будетъ и братскимъ. Условіе для достиженія совершенной жизни будеть пріобр'ятено лишь тогда, когда разр'ящится вопрось о двухъ типахъ людей; о сынахъ умершихъ отцовъ, помнящихъ и поминающихъ отцовъ, и о сынахъ, забывшихъ отцовъ, о блудныхъ сынахъ, или о высшемъ званіи «человѣкъ», общечеловѣкъ, всечеловѣкъ и, наконецъ, сверхчеловъкъ, (это отвлеченнъйшее философское опредълене, ничего опредъленнаго въ себъ не заключающее), когда разръшится вопросъ о крестьянахъ и горожанахъ, о крестьянахъ, у которыхъ культъ отцовъ, и о горожанахъ, у которыхъ культъ женщинъ и, вообще, культъ половой страсти по всёхъ разнообразныхъ ея проявленіяхъ, и когда будетъ признано, что истинно высшее, это-сынъ человъческій, --опредъленіе, заключающее въ себъ истинный долгъ исъхъ сыновъ, какъ одного сына, ко всъмъ отцамъ, какъ одному отцу, т. е. долгъ воскрешенія, долгъ разумныхъ сушествъ, объединенныхъ по образу Тріединаго Существа, въ Коемъ открывается для насъ причина безсмертія и вина человъка, которая привела его къ смерти.

Вопросъ VIII-й **О наукъ**, какъ она есть и какою должна быть, о наукъ сословной и о наукъ на всеобщемъ наблюдени и опытъ основанной, на выводахъ изъ наблюденій, производимыхъ вездъ (повсюду), всегда и всѣми, и на опытъ, производимомъ въ самой природъ, на опытъ какъ регуляціи метеорическихъ, вулканическихъ, или плутоническихъ, и космическихъ явленій, – а не на опытахъ лишь въ кабинетахъ и лабораторіяхъ производимыхъ, на фабрикахъ и заводахъ прилагаемыхъ, —на опытъ единомъ, производимомъ всѣми живущими въ совокупности, надъ всею землею какъ однимъ цѣлымъ, какъ кладбищемъ множества поколѣній, постепенно возвращаемыхъ къ жизни и присоединяющихся къ познающимъ и правящимъ для расширенія регуляціи отъ одной планеты, нашей земли, къ другимъ, на всю солнечную систему, какъ цѣлое, а затѣмъ и на другія системы, на всю вселенную.

Состоятельна-ли наука, какъ она есть, и не отживающее-ли учрежде-

ніе Университетъ, - этотъ рабъ индустріализма, невидящій въ немъ (индустріализм'в) игрущекъ и бездівлушекъ, ничего выше инаустріализма и поставляемыхъ имъ благъ непризнающій, «врагъ престола и алтаря, врагъ самодержанія, православія и народности, призывающій къ сулу отцовъ, пророковъ, Христа, и, наконецъ, Самого Бога, врагъ всякой власти, вооружающій сыновъ противъ отцовъ, учениковъ противъ учителей, студентовъ противъ профессоровъ. разрушающій братство, ставящій рознь выше общенія, приводящій къ монизму, къ солипсизму, приводящій каждаго къ сознанію себя единственнымъ и весь міръ обращающій въ представленіе:вотъ принципы, на которыхъ держится университетъ и вся его жизнь что и дъластъ его учрежденість отживающимъ, въ которомъ уже не слышно голоса профессоровъ, заглушаемаго требованіями учебныхъ забастовокъ со стороны учениковъ-студентовъ. Заслуживаетъ ли названія истинной та сословная наука, наука университетская, которая основывается на наблюденіяхъ, производимыхъ кое-габ, кой-когда и кое-къмъ, выводы изъ которыхъ, а также изъ кабинетныхъ и лабораторныхъ опытовъ, прилагаются къ фабричной и заводской дъятельности. Или же наука должна быть, какъ это выше сказано, достояніемъ встхъ, т. е. быть выводомъ изъ наблюденій, производимыхъ вездѣ, всегда и всѣми, —выводомъ прилагаемымъ къ реили управленію, слѣпою и безчувственною силою природы.... Въ правъ ли наука чистая, наука университетская, быть безучастною къ человъческимъ бъдствіямъ, т. е. должна ли она быть знаніемъ лишь для знанія, знаніемъ лишь того, почему сущее существуєть, а не того, - почему живущее страдаетъ и умираетъ?!. И не преступна ли наука прикладная, создаюшая предметы вражды, -- мануфактурныя игрушки, -- и вооружающая враждующихъ изъ-за этихъ игрушекъ истребительнъйщими и мучительнъйщими орудіями, мощно содъйствующими къ обращеню земли въ кладбище. Наука, какъ она есть, можетъ всѣ отрасли знанія соединить или въ астроно. міи или же въ исторіи; при чемъ, если соединить всѣ знанія въ астрономіи, то исторія обратится лишь въ небольшую часть зоологіи, если же всѣ отрасли знанія соединить въ исторіи, то астрономія будеть лишь страничкою въ исторіи человъческой мысли. Наука-же, - какою она должна быть, - чтобы быть истинною и дъйствительною, обязана открыть исторіи, т. е. ряду поколъній, на тъсной земль заключенныхъ, пострадавшихъ и умершихъ, -- всю вселенную, всъ небесныя тъла, какъ поприще ихъ дъятельности.

Вопросъ IX-й. **Объ искусствѣ**, какъ оно есть, т. е. объ игрѣ, твореніи мертвыхъ подобій, и объ искусствѣ, какимъ оно должно быть, т. е. объ искусствѣ, какъ о возсозданіи,—всеобщимъ трудомъ,—жизни всего прошедшаго, жизни дѣйствительной, тождественной.

Человъкъ не природы порожденіе, а Бога черезъ насъ самихъ твореніе, и къ жизни встхъ умершихъ на землъ, — чрезъ насъ же, — возвращеніе для разумнаго встми мірами управленія.

Искусство, какимъ оно должно быть, и какимъ оно было и стало.-

Должно-ли оно, искусство, для сыновъ умершихъ отцовъ ограничиться твореніемъ мертвыхъ лишь подобій всего прошедшаго и воспроизведеніемъ всего мірозданія въ кажущемся лишь видѣ, каковъ храмъ: или же искусство должно быть дѣйствительнымъ ихъ, прошедшаго и мірозданія, возсозданіемъ, дѣломъ Божескимъ и человѣческимъ. Не явствуетъ ли второе назначеніе искусства изъ самаго его начала. Ибо, начавшись востаніемъ живущаго, т. е. вертикальнымъ положеніемъ человѣка, и возстановленіемъ падшаго, т. е. умершаго, обращеніемъ къ небу перваго (живущаго при вертикальномъ положеніи) и мнимымъ воскрешеніемъ, въ видѣ памятника, второго (т. е. умершаго), искусство достигало въ храмахъ возсозданія подобій земли и неба, и только затѣмъ пало до всемірной промышленно художественной выставки, въ которой забывшіе отцовъ сыны собрали лишь все то, что служить къ усиленію полового подбора...

Вст искусства могутъ быть объединены или, по нъмецки, - въ музыкальной драмъ, въ театръ, или же, какъ полагаемъ мы, -- по-славянски, по русски,--въ архитектуръ, въ ея высшемъ произведени-храмъ, и въ службъ, совершаемой въ храмъ, въ храмъ, какъ изображени мірозданія, безконечно маломъ по сравненію съ мірозданіемъ, но безконечно высшемъ его (мірозданія) по смыслу, по вложенной въ него (храмъ) мысли, - въ храмъ, какъ проектъ міра такого, какимъ онъ долженъ быть. - Храмъ есть изображеніе неба, свода небеснаго, съ изображенными на немъ поколібніями умершихъ, какъ бы ожившими; на иконостасахъ, какъ въ Московскомъ Успенскомъ Соборъ-какъ и во всякомъ храмъ утолько сокращенно. — мы видимъ изображение всей истории, начиная отъ Адама, - праотцы допотопные, праотцы послъпотопные, цари, пророки, Предтеча Господень, Христосъ, апостолы, святые, и это до послъднихъ дней; въ божественной же службъ вст эти небожители объединяются въ одно цтлое со служащими въ храмъ и предстоящими (еще живыми), -- нъ божественной службѣ всъ, -- умершіе и живые, -- составляютъ одну церковь. Но храмъ есть изображеніе міра по Птоломеевскому міровоззрівнію, и пока господствовало Птоломеевское міровозэръніе до тъхъ поръ между знаніемъ и искусствомъ не было противорчія: когда же міровоззовніе Птоломесьское замвнилось Коперниканскимъ, тогда явилось противоръчіе между знаніемъ и искусствомъ, ибо искусство остается Птоломеевскимъ, а знаніе дълается Коперниканскимъ. Птоломеевское міровоззрівніс, какъ оно выражается въ искусствів, въ храмъ съ его службами, есть мнимая патрофикація неба, а Коперниканское -должно быть дъйствительнымъ отцетвореніемъ, воскрешеніемъ, въ чемъ и найдетъ свое разрѣшеніе противорѣчіе между знаніемъ и искусствомъ.

Хранилище памятниковъ прошлаго — Музей, не есть-ли учрежденіе еще недозрѣвшее и еще непонимающее, для чего оно собираетъ отжившее, — учрежденіе, не задававшееся еще вопросомъ, — «оживутъ-ли кости сіи»? — не понимающее своего единства съ храмомъ Бога отцовъ и полной противоположности индустріализму и милитаризму, и не замѣчающее своихъ враговъ ни въ современномъ университетъ, чтителъ слъпой силы природы,

отцовъ умершвляющей, ни въ повелителъ университета индустріализмъ, явно презирающемъ Музей, неявно и самый университетъ.

Вопрость X-й. О вторъ и знанін, или о Пасхъ, какъ праздникъ и какъ дълъ воскрешенія.

Религія, возсоединяя знаніе и искусство въ Пасхъ, —по христіански, —и даже въ культъ умершихъ, — по язычески, —достигнетъ совершенства, дъйствительности, осуществленія... Религія, какъ соединеніе знанія и дъла, и есть культъ умершихъ, или Пасха страданія и воскрешенія: религія есть совокупная молитва всёхъ живущихъ, вызванная страданіемъ и смертью, молитва о возвращеніи жизни всѣмъ умершимъ, исполненіе которой есть долгъ и дъло самихъ молящихся, а въ этомъ исполненіи заключается и истина, и благо, и красота, или благольпіе внетльнія. Страждущій и воскресшій Христосъ есть типъ всѣхъ людей, сыновъ человъческихъ; Ему посвящены двъ недѣли въ году, не и остальныя пятьдесятъ есть лишь повтореніе этихъ двухъ.

Должны ли въра и знаніе быть всегда противоположными и враждебными, или же они должны объединиться, и какимъ образомъ. Разрѣшимъли этотъ вопросъ въ городѣ, переходяшемъ къ четвертому сословію, къ сословію утилитаризма и секуляризма, которое наибольшее наслажденіе, наименьшій трудъ считаетъ высшимъ благомъ, а потому и въ наукѣ отвергаетъ, какъ отбросы, все, неимѣющее непосредственнаго приложенія къ этой цѣли?! Или же вопросъ этотъ можетъ быть разрѣшенъ только селомъ, гдѣ должно возсоединиться все, вытѣсненное городомъ, для того, чтобы, ставъ въ прямыя, непосредственныя отношенія къ землѣ, т. е. къ праху предковъ, и къ небу, — къ силѣ умершвляющей и оживляющей, — презратить слѣпою силу въ управляемую разумомъ, въ дѣлѣ же управленія слѣпою силою, которое естъ дѣло воскрешенія, все знаніе и все искусство будутъ служить лишь орудіями этого великаго дѣла; и только такимъ путемъ, такимъ образомъ и могутъ объединиться вѣра и знаніе.

Пасха начинается съ созданія человѣка Богомъ чрезъ него-же, т. е. чрезъ человѣка самого; она выражается въ востаніи сыновъ (вергикальное положеніе) и въ возстановленіи (въ видѣ памятниковъ) умершихъ отцовъ; она выражается и въ весеннемъ хороводѣ, въ этомъ мнимомъ солнцеводѣ, на красной горкѣ, т. е. на кладбищв совершаемомъ, въ солнцеводѣ, возвращающемъ солнце отъ зимы на лѣто для возвращенія жизни. И эта Пасха, возвращеніе сынами жизни отцамъ, вость необходимая функція, необходимое отправленіе сыновъ, утратившихъ отцовъ; она не прекращается и при вынужденномъ удаленіи сыновъ отъ могилъ отцовъ, когда они уносятъ горсть земли съ могилы отцовъ. Прекращается Пасха только у блудныхъ сыновъ, отрясающихъ прахъ отъ ногъ, т. е. при превращеніи села въ городъ, что наглядно выражается удаленіемъ праха умершихъ за черту поселенія; въ селѣ же, въ настоящемъ селѣ, незараженномъ городомъ, этотъ прахъ имѣетъ всегда центральное положеніе. И въ городѣ, чѣмъ выше поднимаются сыны, тѣмъ болѣе утрачивается ими чувство.

къ отцамъ, а съ утратою чувства утрачивается и эта потребность такъ или иначе, котя бы и мнимо, возвращать, возстановлять жизнь отцовъ; названіе Пасхи, или воскресенія, котя и остается, но подъ этимъ названіемъ разумѣется уже весеннее лишь возрожденіе, половая страсть, какъ это можно видѣть изъ пасхальныхъ номеровъ всѣхъ газетъ, можно видѣть это и на первыхъ страницахъ «Воскресенія» Толстого.—Пасха родилась съ человѣкомъ, не оставитъ его никогда, не можетъ быть и имъ оставлена, потому что составляетъ самую сущность сыновъ человѣческихъ, и мы встрѣчаемъ ее вездѣ и всегда подъ разными формами, начиная, какъ было сказано, съ перваго востанія, вертикальнаго положенія,—этого перваго сознательнаго человѣческаго акта, начаная созиданія себя человѣкомъ (Богъ созидаетъ человѣка чрезъ самвго человѣка), — и начиная съ перваго возсозданія сынами человѣческими умершихъ отцовъ своихъ въ видѣ памятниковъ;—это и есть первая Пасха,—воскрешеніе.

Сыны человъческие дорожили и самымъ прахомъ отцовъ, возвращения жизни коему чаяли, - дорежили такъ, что переносили его съ собою при удаленіи отъ могилъ отцовъ, вынужденномъ необходимостью. Даже тъ, кои отрясли пракъ предковъ отъ ногъ своихъ, празумбемъ горожанъ, удаляющихъ останки умершихъ за городъ, -- даже ученые, высшая стадія горожанъ, отрекшіеся отъ самого имени сыновъ, замівнившіе его отвлеченнымъ, неопредълсниымъ, ничего не говорящимъ словомъ человъкъ, всъ они въ самихъ себъ носятъ своихъ отцовъ-предковъ и всячески, различнымъ образомъ ихъ воспроизводятъ, хотя и не сознаютъ, не понимаютъ этого. Даже величайшій врагь воскресенія-Толстой, который, чтобы отвергнуть истинное воскресеніе, назвалъ воскресеніемъ неважную нравственную, совершенно безплодную перемъну,-что онъ дълалъ, создавая «Войну и Миръ», какъ не возсоздавалъ, воскрешалъ своихъ предковъ, хотя и делалъ это лишь мнимо, а не дъйствительно. - Не поняль Пасхи и Хомяковъ, отожествивъ ее въ извъстномъ своемъ стихотворени съ братствомъ безъ отечества. - Исчезнувъ на Западъ, и особенно на дальнемъ, Пасха сохранилась въ Россіи и особенно въ Кремлъ при гробахъ собирателей, или объединителей сыновъ для дъла воскрешенія отцовъ, - въ Кремлъ, т. е. въ кръпости, оборонявшей прахъ отцовъ, и долженствующей орудія обороны обратить въ орудія оживленія праха, когда необратство исчезнетъ. Коронація, т. е. поставленіе стоящаго въ отцовъ-мівсто на общее дівло воскрешенія отцовъ, не имъла бы смысла, если бы совершалась не въ Кремлъ, а гдъ либо въ иномъ мъстъ; но еще большее значение получила бы коронація, если бы совершалась въ день Пасхи. Манифестъ 12-го августа 1898 года, манифестъ о разоруженій, какъ его называють, имъль бы полный смысль только въ день Пасхи, которая замъняетъ день воздаянія, Суда, наказанія днемъ всепрощенія, амнистією. Извъстное слово Іоанна Златоуста, произносимое обыкновенно въ концъ пасхальной утрени, и есть амнистія. Тоже выражается и христосованіемъ, свидътельствующимъ, что всъ оскорбленія и обиды забыты. Пасха на мъстъ своего происхожденія, въ старомъ Герусалимъ и въ его подобіи Новомъ Іерусалимѣ, построенномъ патріархомъ Никономъ пособенно ощутительна, осязательна, въ нихъ она постоянна, цѣлогодня, и отожествлене Пасхи съ Православіемъ въ этихъ мѣстахъ особенно понятно, вразумительно.

Сыны, чтущіе своихъ отцовъ, не хранили только прахъ ихъ, и не защищали лишь самоотверженно свою землю, какъ прахъ предковъ, но и въ самомъ небѣ видъли отцовъ, и въ храмахъ воспроизводили это небо, т. е, міръ, какъ сиъ кажется, представляется нашимъ чувствамъ. Когда же ученые отвергли Птоломеевское міровозэрбніе, даравщее возможность патрофикаціи, и уже торжествоваля, что убито все, никакого неба нътъ, патрофикація невозможна, - оказалось, что Коперниканское воззрівніе, замівнившее Птоломеевское, чтобы быть доказаннымъ, требуетъ дъйствительной патрофикаціи, т. е. регуляціи всъхъ міровъ чрезъ не рожденныя уже, а возсозданныя прошедшія покольнія, потому что всякое положеніе, перниканское возарѣніе было и есть лишь положеніе), какъ только перестаеть быть предположениемъ, делается суевериемъ, если не доказано осязательно; какимъ же образомъ Коперниканское возорбите можетъ быть доказано осязательно, если мы не пріобрътемъ способности жить и внъ земля, во всей вселенной; безъ такой способности, которая дастъ намъ возможность не только посфтить, но и населить всъ міры вселенной, мы не можемъ убъдиться, что эти міры именно таковы, какъ это слъдуетъ по возарънно Коперника, а не таковы, каковыми они намъ кажутся. Способность же жить во всей вселенной, давъ возможность роду человѣческому населить в:б міры, дастъ намъ и силу объединить міры вселенной въ художественное цълое, въ художественное произведение, многоединымъ художникомъ коего, въ подобіе Трісдиному Творцу, - будетъ весь родъ человѣческій, въ совокупности всѣхъ воскрешенныхъ и возсозданныхъ поколѣній, воодушевляємых ь Богомъ, или Духомъ Святымъ, уже не говорящимъ - лишь, и при томъ чрезъ нъкоторыхъ только дюдей, пророковъ, а дъйствующимъ чрезъ встхъ сыновъ человъческихъ въ ихъ этической, или братской (супраморалистической) совокупности, -- чрезъ всёхъ сыновъ-человъческихъ, достигающихъ божественнаго совершенства, («будьте совершенны, какъ Отецъ вашъ небесный совершенъ»), въ дълъ, въ трудъ возстановленія міра въ то благольпіе нетльнія, какимъ онъ быль до паденія. При этомъ объединенныя наука и искусство станутъ этикой и эстетикой, сдълаются естественной, міровой техникой этого художественнаго произведенія, космоса, -- объединенныя наука и искусство будуть тогда этико-эстетическимъ богодъйстномъ, и не мистическимъ уже, а реальнымъ. Итакъ, если храмъ Птоломеевскаго искусства, будучи подобіемъ мірозданія, какъ оно представляется нашимъ вифинимъ чувствамъ, если этотъ, сравнительно, малый до ничтожества храмъ, но одушевляемый внутреннимъ чувствомъ, по своему глубокому смыслу, по духу, оказывается несравненно выше вселенной, то въ Коперниканскомъ искусствъ внутреннее и виъшнее выражение должны достигнуть полнаго соотвътствія; сего ради и совдань человъкъ,

въ этомъ и заключается отвътъ на вопросъ о смыслъ и цъли, которымъ не переставали заниматься разумныя существа, не переставали мучиться надъ его разръшеніемъ забывшіе отцовъ, потерявшіе въру въ Бога отцовъ. Наша же древняя Русь, отцовъ не забывавшая и въры въ Бога-отцовъ не терявшая, на которую мы смотримъ, какъ Іудеи смотръли на Галилею, на Назаретъ, не ожидая отъ нея ничего добраго, ничего высокаго, ни въ умственномъ, ни въ нравственномъ отношеніи, наша древняя Русь не сомнъвалась, что отвътъ на вопросъ,— "чесо ради созданъ бысть человъкъ", заключается въ томъ, что люди созданы быть небесными силами, взамънъ падшихъ ангеловъ, чтобы быть божественными орудіями въ дълъ управленія міромъ, въ дълъ нозстановленія его въ то благольпіе нетлънія, какимъ онъ быль до паденія.

Вопросъ XI-й. О несоверщеннольтій и совершеннольтій.

"Вудьте совершены, какъ Вогъ-Отецъ Вашъ совершень, — Вогъ-Отецъ не мертвыхъ, а живыхъ". Гдѣ нужно брать образцы для жизни, — въ мірѣ-ли животныхъ, въ мірѣ-ли слѣпой силы природы, или же въ мірѣ высшемъ человѣческаго рода. Организмъ-ли нужно поставить образцомъ для нашего общества и слѣпую эволюцію для жизни; или же образцомъ для нашего многоединства должно поставить Божественное Тріединство, въ которомъ единство—не иго, а самостоятельность личностей не рознь, — и тогда Божественное творчество не послужитъ-ли намъ образцомъ для возсозданія жизни вмѣсто нынѣшняго разрушенія жизни.

Вопросъ о несовершеннольтіи и о совершеннольтіи есть вопросъ о кризись, какъ необходимомъ слъдствій несовершеннольтія, и объ амнистій, какъ условій совершеннольтія; амнистія вмъсто страшнаго суда, всеобщей войны, кончины или катастрофы міра. —

Богатство, страсть къ мануфактурнымъ игрушкамъ обрекаетъ человъка на въчное несовершеннолътіе, дълаетъ человъка изъ сына и брата гражданиномъ, пуждающимся въ надзоръ, въ угрозахъ наказаніемъ, ведетъ къ дниломатическимъ дрязгамъ, къ военнымъ шалостямъ. Несовершеннолътіе не состоитъ-ли въ подчиненіи слъпой эволюціи, приводящей къ возстанію сыновъ на отцовъ и къ борьбъ между братьями, т. е. къ денатріаціи и дефратерназація, (\*) а потомъ къ вырожденію и вымиранію. Согершеннольтіе же не состоитъ-ли въ братотвореніи для отцетворенія, т. е. въ объединеніи сыновъ для возвращенія жизни отцамъ, — жертвамъ борьбы и прогресса, что и выразится въ переходъ Кремля изъ кръпости, защишавшей прахъ отцовъ, и изъ храма отпъванія къ внъхрамовой литургіи, или къ воскрешенію?

Родъ человъческій, оставаясь несовершеннольтнимъ, оставаясь въ розни, не объединяясь въ трудъ познаванія слъпой силы, а подчиняясь ей,

<sup>(\*)</sup> За неимънівмъ въ русскомъ языкъ словъ, обозначающихъ эти "современныя" понятія и чувства, мы принуждены прибъгнуть къ помощи ръчи иностранной; достойно замъчання однако, что понятія и чувства, противоположныя депатріаціи и дефратернизаціи, своболно находятъ соотвітствующія имъ русскія выраженія

оствотвоннымъ путемъ придетъ къ вырожденію и вымиранію, а путемъ сверхъ-естественнымъ можетъ ожидать лишь трансцендентнаго воскресенія, не чрезъ насъ совершаемаго, а извив, помимо и даже вопреки нашей воли приходящаго, воскресенія гнѣва, страшнаго суда и осужденія однихъ (гр†шниковъ) на въчныя муки, а другихъ (праведниковъ) на созерцаніе этихъ мукъ. Мы, чтущіе Бога, "Который всёмъ человёкамъ хощеть спастися", чтобы всѣ въ разумъ истинвы пришли и никто не погибъ,-не можемъ не признать такой конецъ въ высшей степени печальнымъ, въ высшей степени безотраднымъ, и потому позволяемъ себъ думать, что пророчество о стращномъ судъ условно, какъ пророчество пророка юны, какъ и всякое пророчество, ибо всякое пророчество имъетъ воспитательную цъль, имъетъ въ виду исправление тъхъ, къ кому оно обращено, и не можетъ осуждать на безысходную гибель и притомъ даже тЪхъ, которые еще не родились; если бы это было такъ, то какой смыслъ, какую цвль моглобы имъть такое пророчество, и можетъ ли оно быть согласно съ волею Бога, Который, какъ сказано, - всъмъ хочетъ спастись, чтобы всъвъ разумъ истинама пришли, чтобы никто не погибъ.... Огорченіе пророка іоны, когда пророчество его не исполнилось, получило осужденіе, поставлено ему въ вину, - творецъ же Апокалипсиса, онъ же и апостолъ любви, -- думается намъ, возблагодарилъ бы Господа, если бы не исполнилось его пророче-CTBO.

Вопросъ XII-й. О деспотавить (неволіи) и конституціи (своеволіи) или объ открытомъ господствъ (деспотизмъ) и о скрытомъ игъ (конституція), и о самодерживія, въ коемъ власть надъ себъ подобными замѣняется властью надъ слѣпою силою, что и ведетъ къ совершеннолѣтію, – къ дѣйствительному умиротворенію, т. е. къ доброволію, а въ доброволіи и заключается сущность самодержавія.

"Вожіе—Вогови, Косарово- Косаров",— завёть для власти языческой.
— "Не народь для Царя и не Царь для народа, а Царь вмёстё съ народомъ, какъ исполнетель дёла Вожія, дёла всечеловёческаго",— завётъ для власти христіанской, православной.— Разрёшеніе антиноміи Вожія и Кесарова, духовнаго и свётскаго, и антиноміи двухъ разумовъ.

Конституція—какъ забава—въ Австріи, какъ кулачная расправа—въ Италіи, какъ «игра не стоющая свѣчъ»—во Франціи, какъ праздное пустословіе вездѣ,—или же Самодержавіе—какъ сыновство и отечество, какъ дѣло сыновъ, направляемое "отоящимъ въ отцовъ или праотца—мѣсто", поставленнымъ отъ Бога отцовъ (живыхъ, а не мертвыхъ) для защиты земли, какъ праха отцовъ, отъ непризнающихъ еще братства сыновъ, самодержавіе, какъ дѣло сыновъ, переходящее.—при полномъ объединеніи сыновъ,—въ возвращеніе праху отцовъ жизни, т. е. въ борьбу уже не съ себѣ подобными, а съ силою темною, которая—рождая, умершвляетъ...

Исполненіе задачи самодержавія не положитъ ли конецъ всяческому раздвоенію: раздвоенію религіи, двухъ разумовъ, двухъ сословій (ученыхъ

власти Кесаря отъ власти Божіей, такъ что Кесарь станетъ орудіемъ Бога, Царь витств съ народомъ станетъ исполнителемъ дѣла Божія, и вопросъ о жизни и смерти замѣнитъ собою вопросъ о бога ствв и оѣдности, правственное будетъ поставлено выше юридическаго, экономическаго, соціальнаго, обязательное замѣнитъя добровольнымъ, и оѣдность существа человѣческаго, бѣдность естественная, не говоря уже о оѣдности искусственной, превратится въ "богатство неветшающее", въ жизнь всѣхъ со всѣми и для всѣхъ, въ сокровище, которому и должны быть всецѣло отданы умы, сердца и воли наши.

Вопросъ пасхальный есть вопросъ о томъ: остаться ли человъческому реду въ въчномъ несовершеннолътіи, или же достигнуть полноты совершеннольтія,—остаться лі на той первой ступени перехода природы отъ слъпоты къ сознанію, на какую въ настоящее время природа поднялась чрезъ насъ, или же природа должна достигнуть полноты сознанія и управленія всъми мірами чрезъ всъ воскрешенныя покольнія.

Отреченіе же отъ дъла воскрешенія оставляеть роду человъческому на выборъ только: остаться ли при конституціонныхъ преніяхъ или же при деспотизмѣ; остаться ли при Пасхѣ, какъ праздникѣ только, и при литургін лишь храмовой, какъ выраженін еще неполномъ любви къ отцамъ, - выражени, не переходящемъ въ дъйствительное воскрешение, - или же при совершенномъ отреченіи отъ отечества и братства, предаться на могилахъ отцовъ скотскимъ оргіямъ и загъмъ звърскому истребленію другъ друга; остаться-ли при искусствъ лишь мертвыхъ подобій, или же уничтожить всякія подобія, и не осуждать лишь отцовъ за дарованіе жизни безъ согласія рожденныхъ, а проклинать породившихъ, остаться-ли при наукъ сословной, кабинетной, или же, отказавшись отъ всякаго знанія, погрузиться въ непроглядный мракъ обскурантизма; остаться ли при въчномъ городъ жениховъ и невъстъ, окруженныхъ игрушками и бездълушками, въ забавахъ и удовольствіяхъ, или же, отрекшись не только отъ предковъ и отцовъ, но даже отъ потомковъ и сыновъ (искусственно бездътный бракъ), предаться безграничному сладострастно; остаться ли при волъ, какъ похоти, или же при плотоумершвлени, остаться ли при чувственности и только при печалованіи объ умершихъ, или же какъ самос послъднее и величайшее эло, -- погрузиться въ нирвану, произведение элой нътовшины; - таковъ илодъ отреченія отъ дъла воскрешенія.

Не такова благая въсть Христіанства; — какъ Буддизмъ противоположенъ Христіанству, такъ противоположна и чаемая будущность, объщаемая христіанствомъ, буддійскому небытію. Супраморализмъ, въ противоположность буддійской нирвант, пебытію, требуетъ отъ разумныхъ существъ полнаго раскрытія бытія, т. е. всего, что въ немъ есть, было и можетъ быть: разумныя существа, располагая настоящимъ, т. е. встявъ, что есть, воскрещаютъ то, что было, во всевозможномъ совершенствъ. Супраморализмъ требуетъ рая, Царства Божія, не по-ту сторонняго, а по-сю сторон-

няго, требустъ преображенія по-сюсторонней, земной дъйствительности, преображенія, распространяющагося на всі небесные міры и сближающаго насъ съ невъдомымъ намъ по-тустороннимъ міромъ: рай или Царство Божіе, не внутри лишь насъ, не мысленное только, не духовное лишь, но и видимое, осязаемое, всеощущаемое органами, произведенными психофизіологическою регуляцією (т. е. управленіемъ душевно-тівлесными явленіями), - органами, которымъ доступны не травъ лишь прозябаніе, но и молекулъ и атомовъ всей вселенной движеніе, - что и сдблаетъ возможнымъ воскрешеніе и всей вселенной преображеніе. Итакъ, Царство Божіе, или рай, есть произведение всъхъ силъ, всъхъ способностей, всъхъ людей въ ихъ совокупности, произведение не отрицательныхъ, а положительныхъ добродътелей; -- таковъ, можно сказать, рай для совершеннолѣтнихъ; -- онъ можетъ быть произведеніемь лишь самихъ людей, произведеніемъ полноты знанія, глубины чувства, могущества, воли; рай можетъ быть созданъ только самими людьми, во исполнение воли Божіей, и не въ одиночку, а всъми силами всёхъ людей въ ихъ совокупности; и онъ не можетъ заключаться въ бездъйствіи, въ въчномъ покоъ, покой, это нирвана; совершенство заключается въ жизни, въ дъятельности: «Отецъ мой доселъ дълаетъ и азъ делаю», -- вотъ въ чемъ совершенство. Рая для несовершенныхъ, или несовершеннольтнихъ, и быть не можетъ; потому-то всъ попытки соэдать такой рай, - каковы попытки Данта, Мильтона, Шенавара и ство другихъ, были совершенно безплодны; представить рай, созданный не самими людьми, а помимо ихъ, данный имъ какъ награда, по справедливо сти считается предметомъ самымъ неблагодарнымъ. Совершенство, совершеннольтіе и есті, рай, точно также, какъ вышеописанное состояніе несовершеннольтія, выражающееся въ скотскихъ оргіяхъ, въ звърскомъ истребленій другь друга, въ безграничномъ и ненасытномъ сладострастій, --есть истинный алъ.

Первый недостатокъ Дантова рая, этого рая для несовершеннолѣтнихъ, для тѣхъ, которые безсмертіе и блаженство считаютъ принадлежащими имъ по праву рожденія, а не по труду, и заключается въ томъ, что этотъ рай не создается самими, а уже существуетъ, созданъ для нихъ, но помимо ихъ Въ этомъ отрицани труда, въ этомъ презрѣніи къ труду,—какъ это видно напримѣръ въ Каинѣ Байрона, который такой же аристократъ, какъ и его авторъ, и заключается несовершеннолѣтіе, ребячество; а между тѣмъ блаженство состоитъ прежде всего и выше всего въ его созиданіи.—Регуляція метеорическаго процесса есть уже первое начало небеснаго дѣла, созиданія рая.

Второй недостатокъ Дантова рая, рая для несовершеннолѣтнихъ, — можно сказатъ, — порокъ его, — состоитъ въ томъ, что онъ переноситъ на небо человѣчество со всею его теперешнею нравственною ограниченностью; такъ, — созерцателямъ, какъ творцамъ такой райской жизни, отведено - мъсто въ наивысшемъ изъ планетныхъ небесъ; а между тѣмъ созерцаніе, именно потому, что оно созерцаніе, и не можетъ быть въ дѣйствительномъ раю,

ибо крылья его только мнимыя, мысленныя и не могуть поднять его до рая; только созерцаніе, переходящее въ дѣло, могло бы создать рай, и мысленныя крылья превратить въ тѣлесныя: человѣку будутъ доступны всъ небесныя пространства, всѣ небесные міры только тогда, когда онъ самъ будетъ возсоздавать себя изъ самыхъ первоначальныхъ веществъ, атомовъ, молекулъ, потому что тогда только онъ будетъ способенъ жить во всѣхъ средахъ, принимать всякія формы, и быть въ гостяхъ у всѣхъ поколѣній отъ самыхъ древігѣйшихъ до самыхъ новѣйшихъ, во всѣхъ мірахъ, какъ самыхъ отдаленныхъ, такъ и самыхъ близкихъ, управляемыхъ всѣми воскрешенными поколѣніями, — во всѣхъ мірахъ, которые во всей ихъ цѣлости, будутъ предметомъ художественнаго дѣла всѣхъ поколѣній въ ихъ совокупности, какъ единаго художеника.

Рай Данта, какъ онъ изображенъ имъ, есть царство языческихъ добродътелей, рая они не созидають, а потому и быть въ немъ не могутъ. Римскій Орель, т. е. Западный Императорь, произволомь напскимь въ это достоинство возведенный, отъ котораго происходить и нынъшній Нъмецкій, черный Царь, какъ его можно назвать, въ противоположность Бѣлому Русскому Царю, -- Римскій Орелъ, внесшій раздоръ въ христіанскій міръ, поднялся до неба Меркурія, но не очистился отъ властолюбія и честолюлюбія, которыя способны создавать государства и безсильны создать рай, райское общество, въ которомъ нътъ ничего юридическаго и экономическаго, а одно лишь родственное. Голько Императоръ нераздъльной Имперін, предводительствующій войскомъ, идущимъ не противъ себъ подобныхъ, а противъ силы сибпой, темной, можетъ войти съ своими сподвижниками въ рай, ими созидаемый. Богословіе вознеслось до солнца, по осталось лишь Богоговореніемъ, словомъ, а не дівломъ Божінмъ; только Богодібіство, - но не мистическая теургія, -- только превращеніе самихъ себя въ орудія дъла Божія обратитъ всъ солнца, всъ небесные міры въ Царство Божіе, въ рай. Отрицательная дъвственность еще не небесная добродътель, цъломудріе - еще не дъятельная мудрость, не рождать еще не значить освобождать отъ смерти, воскрешать: -- нужно, чтобы безсознательное рожденіе замѣнилось дѣломъ воскрешенія; ныпѣ же въ помѣщеніи дѣвственницъ на Венеръ можно бы видъть скоръе злую ироню, такъ какъ и сама земля не освободилась еще отъ власти Венеры, а отрицательная дъвственность освободить ее отъ этой власти не въ силахъ. Такую же пронію можно видъть и въ помъщени воиновъ и крестоносцевъ подъ покровъ языческаго бога Марса, а между тъмъ война, вопреки миънію католиковъ, создать рая не можетъ. - война можетъ только разрушать, истреблять, и только обращение орудій истребленія въ орудія спасенія можетъ создать рай, Воины, помъщенные на Марсъ, могли бы и на землъ обратиться въ воинство, спасающее отъ голода, язвы и смерти, т. е. и на землѣ могли-бы освободиться отъ власти бога войны Марса. И легистовъ не зачъмъ было отправлять на Юпитеръ, такъ какъ потребность въ нихъ и на землъ очень велика и все увеличивается, - земля стонетъ подъ игомъ юристовъ, и еще

недавно юристы своимъ участіемъ въ конференціи мира погубили ее, превративъ ее въ третейскій лишь Судъ. Переносить на небо недостатки земли, заключающієся въ томъ, что земля не можетъ еще жить подъ нравственнымъ закономъ и потому нуждается въ законѣ юридическомъ, \*) значитъ создавать не рай; — и надо благодарить Бога, что это только мечта поэта, а не дѣйствительность. — Но самый великій грѣхъ совершаетъ Дантъ, поэтъ рая несовершеннолѣтнихъ, когда достигаетъ высшей степени рая, когда изображаетъ Св. Троицу; — онъ видитъ въ Ней лишь вѣчный свѣтъ, т. е. одно лишь знаніе, который самъ въ себѣ покоится (бездѣйствіе), одинъ себя постигаетъ и собою постигнутый, себя (только себя) знастъ, себя (только себя, любитъ, — т. е. Пресвятую Троицу, какъ образецъ единодушія и согласія, Дантъ замѣняетъ обоготвореніемъ себялюбія; — небо оказывается не лучше земли.

Въ основу Дантова рая положено Птоломеевское суевъріе, по и Коперниканское міровоззрѣніе не вышло еще изъ области суевърія, потому что оно есть лишь мысленное не управляя движеніемъ земли, мы не можемъ убъдиться въ дъйствительности этого движенія и лишь предполагаемъ его; точно также мы можемъ, конечно, върить, что земля есть небольшая эвъздочка, что и солнце есть звъзда,—но мы всему этому лишь въримъ и ничего этого не видимъ—и, слъдовательно, не знаемъ.

## Способъ рѣшенія пасхальныхъ вопросовъ, или ходъ естественнаго д ѣ л а.

"Шедше, научите вся лзыки, крестище"...

Предложение замънить вопросъ о бъдности и богатствъ вопросомъ о смерти и жизни (вопросъ о роскоши вопросомъ о насушно необходимомъ) обращается какъ къ върующимъ, такъ и къ невърущимъ, и отъ върующихъ требуется —для исполнения сего, —отказаться отъ противления волъ Божіей, въ каковомъ (т. е. противлении) мы ныпъ находимся, постоянно служа и инымъ богамъ, постоянно нарушая всъ заповъди и особенно первыя пять, которыя всъ вмъстъ составляютъ одиу, —заповъдь наибольшую въ

<sup>\*)</sup> Подобно этому Леруа Болье, соврушають о малости земли,—какъ сокрушаются объ этомъ, конечно, и вств миллюнеры и биллюнеры,—хотиль бы перепести нашу промышленность на другіе планеты и міры и заразить ихъ нашею торговою наживою.

<sup>\*\*)</sup> Создавая мануфактурным игрушки, (г. е росколы), мы творимь себѣ кумирены, обоготвории силу, посылающую бездолядіе, многодождіе, моровый и другім навы,— вибъто познавація и управленія ею, какъ то требуеть. Божественная запожиль, — мы лишаемь себя насущно-необходимаго; предавшись вопросу о богатствів, т. е. вопросу объ игрушкахъ и забавахъ, или сустности, мы лишаемъ себя возможности даже привывать ими Бога, не ділаи изъ этого призыванія гріхка, преступленія, противъ третьей запов'яді; служить же одигь лишь день вь ноділю,—и то минмо, бездійственно. Богу, а шесть дней встинно служить митимамъ, ложнымъ богамь, предавансь заботамь объ обогащеніи,— не заначтъ ли парушать четвертую запов'ядь, которан,—повятан но христіански,—требуеть предать себи, другь друга и всю жизпь свою труду, д'ялу яоспрешенія; а въ этомъ только дізті, въ дізтів воскрешенія, и можеть состоять исполненіе требованія интой запов'ядь, поплтой по христіански, ибо запов'ядь эта, понятая по христіански поскрешенія;—воскрешенія лишь къ отилу и матери, по ветхозвивтному,—а по христіански воскрешенія;—воскрешеніемъ же отцовъ-предковь пріобр'ятается и собственное безсмерше.

-оть върующихъ требуется рамбнить это противление исполнениемъ Божественной воли: —отъ невърующихъ же требуется замънить рабство слъпой силь, въ каковомъ (т. е. рабствъ) мы нынъ находимся, управленемъ грегуляцією) ею, слітною силою. Впрочемь, требованіе управленія и подчинеразумной-слъпой силы разуму относится не къ невърующимъ только, но какъ требованіе Божественной воли оно относится и къ върующимъ, такъ что въ дълъ управленія слъпою силою могутъ соединиться тъ и другіе, т. е. върующіе и невърующіс, хотя въ мысли они и были бы сначала несогласны между собою; и такое управленіе слівною силою и подчиненів ея разумной вол'є сыновъ челов'єческихъ будеть равнозначуще подчиненію всібую сыновъ человіческихъ волів Бога отцовъ и приведетъ ихъ къ единомыслію, т е. участіе въ одномъ общемъ дівлів приведеть къ единомыслію и върующихъ и невърующихъ. Объединеніе должно начаться съ интеллигенціи: объединенная же въкачестві воспитательной силы интелигенція соединить всё народы въ дёлё управленія слічною—неразумною природою, т. е. обратить ихъ, всв народы, въ естествоиспытательную силу, и такимъ образомъ чрезъ воспитательную силу интеллигенции вов обратятся въ естествоиспытателей, разумъ народный, практическій объединится, придетъ въ единство съ разумомъ интеллигенціи, ученыхъ, т. е. съ разумомъ теоретическимъ, идеалъ этого послъдняго станетъ долгомъ для разума практическаго, долгомъ, требующимъ исполненія, а человъкъ сдълается орудіемъ воли Божіей въ исполненіи долга. – Въ этомъ и найдеть свее разръшение вопрось о двухь разумахь, разръшится антиномія между двумя разумами; въ этомъ-же найдетъ свое разрѣшеніе и вопросъ о двухъ чувствахъ, о двухъ воляхъ, о двухъ правственностяхъ при чемъ культъ женщины замънится культомъ отцовъ во исполнение воли Бога-отцовъ, Бога не мертвыхъ, а живыхъ. - Обращение въ естествоиспытательную силу встъхъ народовъ чрезъ интеллигенцію, какъ-силу воспитательную, есть соединеніе вськъ способностей, - всфкъ силъ всфкъ людей въ общемъ дълъ обращения силы рождающей и умершвляющей въ силу возсовидающую и оживляющую, что и совершится чрезъ науку и искусство, объединяемыхъ въ религи, которая отожествляется съ Пасхою, какъ великимъ священнымъ дъломъ. - Объединение всъхъ способностей и силъ всъхъ людей достигается чрезъ школу: чрезъ школу-храмъ (Троице воскресенскій, объединяющій для воскрешенія), чрезъ школу музей (храмъ предковъ) и чрезъ школу-лагерь (служащую переходомъ отъ кочевой жизни къ осѣдлой, отъ городской къ сельской, -- къ жизни у праха предковъ, у ихъ могилъ); и всф эти школы объединяются въ Кремляхъ, т. е. въ кръпостяхъ, защищающихъ прахъ отцовъ. По мъръже объединенія народовъ, чрезъ конференцію мира совершаемаго, гдѣ представители всѣхъ народовъ земли не судъ третейскій учреждають, а принимають обязательство присоединить ко всеобще-обязательной воинскей повинности, и всеобще-обязательное же образованіе, т. е. познаваніе той силы, которая и дъласть пароды враждебными другъ другу, въ которой и заключается причина войнъ, вынуждающая защищать самый прахъ предковъ,--по мфрф такого объединенія народовъ орудія истребленія обращаются въ орудія управленія этою враждоносною силою; управленіе-же силою рождающею и умершвляющею не только устранить причины войнь, но и возвратить жизнь всемь жертвамъ войны. Самодержецъ, какъ воспріемникъ всехъ рождающихся, поинимаетъ на себя долгъ дать научение, чрезъ всвхъ ученыхъ и интеллигентовъ, всему народу, и чрезъ это научение народъ вводится въ общее отеческое дъло, которымъ руководитъ самодержецъ, какъ душеприказчикъ всвять умершихъ. Такимъ образомъ самодержецъ, становясь исполнителемъ заповъди Первенца изъ умершихъ, - заповъди о научени, - является продолжателемъ дъла воскрешенія. Самодержецъ русскій, которому при самомъ вѣнчани на царство вручается акакія .\*) (т. е. прахъ, который имъетъ востати), въ противоположность Западу,--временное насхальное движеніе изъ городовъ въ села, --что и у насъ въ подражаніе Западу совершается, 🐲 — обращаеть въ постоянное; при чемъ небесная (грозовая) сила, — чрезъ обращеніе всеобще — обязательной воинской повинности во всеобще-обязательное познаваніе пріобрівтаемая и дівлающаяся доступною не только каждому селу, но и каждому малому поселку, - дастъ возможность сельской кустарной промышленности торжествовать надъ фабрично-городскою и замънить послъднюю. При регуляціи внъшнею силою регуляція внутренняя, психофизіологическая, дастъ перевъсъ любви къ родителямъ надъ половымъ чувствомъ и похотью, и даже совсъмъ замѣнигъ ихъ, обращая силу рождающую въ возсозидающую, умершвляющую въ оживляющую, т. е. замъняя дъторождение отцетнорениемъ, -- или возсозиданіемъ отцовъ, какъ исполненіемъ воли Бога очцовъ. Антиномія двухъ разумовъ, -- само собою разумвется -- при этомъ разрвшится, невърующіе, соединясь въ одномъ дълъ съ върующими, объединятся съ послъдними въ единомыслій, въ одновърій, и вопросъ о богатствъ и бъдности окончательно устранится какъ ненужный, ибо пока была смерть, была и бъдность, когда же наступить безсмертная жизнь, трудомъ пріобрътенная, тогда уже ни о какой бъдности и ръчи быть не можетъ,

Резюмируя все вышеизложенное, должно сказать, что предложение замѣнить вопрось о богатотвъ и бъдности вопросомъ о смерти и жизни, или о всеобщемъ возвращении жизни, —коимъ начинаются пасхальные вопросы, —предложение это даетъ, или указываетъ, предметъ дъйствія, указываетъ на силу рождающую и умершвляющую, т. е. на природу, которая, рождая — умершвляетъ, созидая — разрушаетъ, —какъ на предметъ этого дъйствія, указываетъ, какъ на предметъ дъйствія, на всю вселенную, ко-

<sup>\*)</sup> Смотри статью "Самодержаніе".

<sup>\*\*)</sup> Говорится: но 1-хъ о позвращеніи фабричныхъ, не вполив еще порвавшихъ съ селомъ, съ сельскою жизнью, въ села къ Пасхъ, къ праздинку, имънщему смыслъ только на могилахъ отцовъ и къ началу сельскихъ работъ; это движеніе самостоятельное, туть изтъ подражаній Западу; и во 2-хъ о выселейн изъ городовъ интеллигенціи въ имънія, у кого она сеть, или же на дачи и во всякаго рода курорты на литий сезонъ, — это совершается въ подражаніе Западу

торая нынъ подчинена слъпой силь, -- предметъ громадный!! Послъдній же пасхальный вопросъ говорить о самодержці, — умиротворитель, собирателъ всъхъ силъ всъхъ людей для познаванія и управленія тъмъ предметомъ, который данъ, указанъ первымъ вопросомъ. Одинадцатый пасхальный вопросъ говорить о несовершеннольтіи, которое требуеть школъ, какъ учрежденій, предназначенныхъ къ тому, чтобы всёхъ сдёлать совершеннолътними, т. е. познающими, а слъдовательно и управляющими тъмъ предметомъ, на который указывается въ первомъ вопросъ. Десятый вопросъ дълаетъ такое познавание, - познавание для управления, для возвращенія жизни -- священнымъ, даже въ высшей степени священнымъ. - Пасхон, какъ дъломъ и какъ праздникомъ, т. е. торжествомъ этого дѣла. IX и VIII вопросы привлекають къ дѣлу познанія и управленія для возвращенія жизни - пауку и искусство, отвлекая ихъ отъ служенія индустріализму и милитаризму; а VII вопросъ возвращаеть встхъ отчудившихся отъ отцовъ къ праху ихъ, къ ихъ могиламъ, и этимъ начинается самое діло возвращенія жизни. Вопросы ГІ и У, отвлекая отъ культа женщинъ, которому служатъ въ городахъ, замъняютъ этотъ культъ культомъ отцовъ-предковъ. Но для осуществленія сего необходимо, чтобы интеллигенты, какъ върующіе, такъ и невърующіе, т. е. всъ интеллигенты, объединились въ воспитаніи народа, -- какъ это говорится во II и III вопросахъ, -- обращая народъ въ естествоиспытательную силу; а этимъ будетъ достигнуто разръшение противоръчія между двумя разумами, теоретическимъ и практическимъ, (вопросъ ІУ-й), будетъ достигнуто и объединеніе интеллигенцій съ народомъ, - подъ руководствомъ самодержца, - въ единый субъекть, дъйствующій на объекть, указанный въ 1-мъ пасхальномъ вопросъ. Итакъ, субъектомъ естественнаго дъла, естественнаго вопроса, который ставится самою природою, приходящею чрезъ родъ человѣческій въ сознаніе и чувство, смертью вызываемыя, будуть вей живущіе, дъйствующіе, - подъ руководствомъ душеприказчика всёхъ умершихъ, - на силу умершвляющую, въ видахъ возвращения жизни всемъ умершимъ, - все живущів, т. е всѣ сыны и дочери уже умершихъ или же имбющихъ умереть родителей, объединяемые стояшимъ въ отцовъ-мъсто,-вей разумныя существа, объединяемыя въ познаніи неразумной силы и въ управленій ею воспріємникомъ отъ купели всёхъ рождающихся, -- самодержцемъ, обращающимъ орудія истребленія въ орудія спасенія. Объовтомъ жо этого двла будетъ сила рождающая и умершвляющая, прахъ отцовъ, или молекулы и атомы, на которые разлагаются тъла жившихъ, - силы слъпыя, неразумныя, которыя должны быть познаны и управляемы. Только супраморазизмъ, какъ всеобщее естественное дъло, какъ вопросъ о всеобщемъ возвращении жизни, и можетъ устранить вившиною (богатство и бъдность) и внутренною (ученыхъ и неученыхъ) розни и объединить внутренно, въ чувствъ и мысли, - в внышно, - въ общемъ дълъ обращения рождающей и умершвляющей силы въ возсозидающую. Супраморализмъ есть естественный вопросъ для всъхъ живущихъ, который ставится самою природою, приходящею въ сознаніе и чувство, —ставится этотъ вопросъ не столько по любяй къ жизни, которую мы знаемъ лишь въ связи съ отравляющею ее непрестанно смертью, сколько по отвращенію къ смерти, по естественному сожальнію къ умершимъ и умирающимъ. Супраморализмъ есть естественный и снященный вопросъ для всъхъ сыновъ и тъмъ болье для сыновъ, върующихъ въ Бога отцовъ. И, наконецъ, супраморализмъ есть наиболье естественный вопросъ для разумныхъ существъ, потому что смерть есть произведеніе силы неразумной. - А потому въ ръщенія этого вопроса, или въ дъль возвращенія жизни, —(въ чемъ заключается безусловный, нравственный долгъ, обращающій отвлеченное – «почему сущее существуетъ» -- въ живое знаніе, въ живое искусство не мертваго подобія, а живой дъйствительности, въ знаніе самой жизни всего бывшаго, прошлаго) — дъйствующими должны быть всё живущіе, всё сыны и дочери, всё разумныя существа.

Проектъ общаго действія субъекта, въ его совокупности, -- на объекти въ ого целости, (т. е. на всю земную планету въ ея целости, а не на какую либо часть лишь ея, на всю солнечную систему въ ея цѣлости и, наконецъ, на всю вселениую) Дъйствіе это состоитъ: во 1-хъ въ обращеній рождающей силы въ возсозидающую и умершвляющей въ оживляющую; во 2-хъ въ собираніи разсъяннаго праха и въ совскупленіи его въ тъла, пользуясь для сего и лучистыми образами, или изображеніями, оставляемыми волнами отъ вибрацій всякой молекулы; и въ 3-хъ въ гуляцій земли, т. е въ управленій землею, какъ кладбищемъ, — управленіе же это состоитъ въ послъдовательномъ воскрешении, или возсоздании, множества поколѣній умершихъ, -- въ воскрешеніи для распространенія чрезъ воскрешенныхъ регуляціи на всѣ міры, обитателей неимѣющіе. Такой проектъ есть полное выражение супраморализма, или отвътъ на вопросъ-"чесо ради созданъ бысть человвкъ", указывающій, что родъ человъческій, всъ сыны человъческіе, - чрезъ регуляцію небесныхъ міровъ сами станутъ небесными силами, мірами вселенной правящими. - Итакъ, чъмъ же должна быть супраморалистическая заповъдь собиранія-, шедше научите вся языки, крестяще ихъ", т. е. очищая отъ гръха, какъ причины смерти, --какъ должна измъниться эта заповъдь внъшне, --ибо по сущности она неизмѣнна, вѣчна -- какъ должна она измѣниться въ эпоху такихъ путей сообщенія, связывающихъ всю землю, которые діблають ненужнымъ хожденіе (шедше), въ эпоху, коїда печать д'влаеть ненужною и устную приповёдь? - Не вникая въ глубокій, а вмёстё и простой смыслъ этой заповѣди, можно подумать, что въ ней не указано цѣли соединенія. сказано-"научите", а чему должно научить, не говорится. Но если мы примемъ во вниманіе, что заповъдь эта дана тотчасъ-же по воскресеній и самимъ воскресшимъ Первенцемъ изъ мертвыхъ, за Которымъ необходимо должно было слъдовать продолжение воскрешения, - то поймемъ, что въ требованіи научить заключается повел'єніє всеобщеобязательнаго образованія въ смыся познаванія первороднаго гръха, сдълавшаго весь родъ нашъ смертнымъ, въ смыслѣ такого познаванія, которое переходить въ дѣло очищенія отъ первороднаго гръха, какъ причины смерти; мы поймемъ тогда, что въ наше время научение можетъ быть только въ школъ-храмъ, соединенной съ школою-музеемъ зимою и съ школою лагеремъ лівтомъ, - въ школь, получающей завершение въ Кремль, т. е. на кладбищь-кръпости, въ которой орудія обороны праха отцовъ обращаются въ орудія возвращенія имъ жизни; при чемъ тапиство Крещенія, -т. е. очищенія отъ первороднаго грѣха, сдѣлавшаго, какъ выше сказано, человѣческій родъ смертнымъ, -- сдълается, или станетъ совокупнымъ дъломъ всъхъ людей, правящихъ встми силами природы, на что они, т. е. люди, и помазуются; изъ невидимаго это очищение сдбластся видимыми, изъ тайнаго явнымъ, я тогда крещеніе не будетъ повторяемымъ, не будетъ и необходимости въ такомъ повторени, необходимости, вызвавшей замъну нозыхъ крещеній покаяніемъ. Тогда сдълается ясною и явною и тайна жлъба и вина, изъ праха отцовского полученныхъ и въ ихъ тёло и кровь обращаемыхъ. И все это будетъ дълаться во имя Тріединаго Бога, при чемъ дълающіе будуть уподобляться Тріединому, пребывающему въ безграничной любви Сына и Святого Духа ко Отцу, въ любви, исключающей возможность смерти-

Двояній результать хода естественнаго д'яла, двоякая будущность, или условность пророчествъ о кончинъ міра.

## 0 всеобщемъ обогащении и о всеобщемъ воскрешении.

- а) Вопросъ о богатствъ и бъдности, (1-й пасхальный нопросъ) по своей неразръшимости, долженъ быть отнесенъ къ вопросамъ отживающимъ. Искусственный пауперизмъ и богатство служатъ источникомъ всъхъ золъ и порождаютъ всъ остальные одинадцать вопросовъ. Стромленіе къ богатству обращаетъ живую религію въ мертвую (2-й вопросъ), ставитъ человъка въ ложное положеніе къ природѣ (3 й вопросъ), раздвояетъ разумъ (4-й вопросъ), обращаетъ чувство въ чувственность (5-й вопросъ) и волю въ похоть (6 й вопросъ), порабощаетъ село городу (7-й вопросъ), и искажая истипную религію, порабощаетъ науку и искусство индустріализму и милитаризму (8, 9, и 10 вопросы), не сознавая своего ребячества, несовершеннолѣтности, создаетъ конституціи, искажаетъ самодержавіе и неизбъжно приведетъ родъ человѣческій къ гибели (11 и 12 вопросы).
- б) Вопросъ о живни и омерти (1-й пасхальный вопросъ), не въ теоретическомъ лишь смыслѣ понимаемый, а понимаемый какъ возвращеніе жизни всѣмъ потерявшимъ ее, или возстановленіе кровнаго родства, — возвращеніе жизни праху умершихъ, возвращеніе жизни изъ крови и тѣла сыновъ, правящихъ силою рождающею и умершвляющею, — вопросъ этотъ долженъ замѣнить вопросъ о богатствѣ и бѣдности уже потому, что сей послѣдній есть только частный случай перваго, — ибо бѣдность, въ смыслѣ

недостатка средствъ къ жизни, и богатство, въ смыслѣ излишества, сокращающаго жизнь, есть, конечно, часть вопроса о жизни и смерти. Стремленіе къ возвращенію жизни создаетъ живую религію (2-й вопросъ), ставитъ человѣка въ истинное отношеніе къ природѣ (3-й вопросъ), объединяетъ два разума (4-й вопросъ), любовь сыновнюю ставитъ выше половой (5-й вопросъ), а волю изъ похоти обращаетъ въ общее дѣло всѣхъ людей, направляемое сыновнею любовью (6-вопросъ), возвращаетъ городское къ сельскому (7-й вопросъ), объединяя знаніе и искусство въ религіи, отождествляемой съ Пасхою (8, 9 и 10 вопросы). Осуществляется же эторобщае дѣло переходю отъ розни несовершеннолѣтія (вопросъ 11-й) къ общему дѣлу Самодержцемъ (вопр. 12 й), - воспріемникомъ всѣхъ рождающихся и душеприказчикомъ всѣхъ умершихъ, чрезъ соединеніе всеобще обязательнаго образованія съ всеобще обязательного воинскою повикностью, или обращеніемъ орудій истребленія въ орудія спасенія.

Торжество Паски, любви сыновней и братской, это—сознательное естественное дѣло; или же, на оборотъ, побѣда порнократів, т. е. скотской и звѣрской страсти, прикрытой культурною фальсификаціею, это—анти, или контръ-Паска, безсознательное естественное дѣло, переходищее въ противсественное.

Возможно, конечно, остаться при вопросъ о бъдности и богатствъ (1-й вопросъ Пасхальн.), и тогда концомъ будетъ вырождение и вымирание, это-высшая ступень культуры, тогда не только живая, но и двіз мертвыя религіи (2 й вопр.) исчезнуть, т. е. не будеть уже върующихь, изсякнуть и въра и върность; - религія знастъ только върныхъ и невърныхъ, върующіе же и невърующіе суть созданіе философіи, для которой, -- какъ принадлежности младенчества, или ребячества, человъческого рода, -- религія кажется чъмъ то случайнымъ, какимъ то придаткомъ, далеко не важнымъ и совсъмъ ненужнымъ. Переходя отъ теологіи къ антропологіи, а отъ сей послідней къ зоологіи, признавъ себя порожденіемъ природы безъ участія Бога и собственнаго труда созиданія, -- нев врующіе, эти эпигоны натуралистовъ, - вм'єсто возсозданія собственнымъ трудомъ, - возсозданія, какъ проявленія Божественной воли, -- будутъ ждать, что слъпая природа сама породить новые высшіе виды животныхъ;\*) т. е. возлагая всю свою надежду на слъпое рожденіе и смерть, невърующіе не понимають, что только сознаніе, только трудъ можетъ привести къ совершенству (3 й вопр.), -- эти декаденты не въ состояніи понять Бога даже какъ идеалъ. Сознавъ себя животными, люди и будутъ превращаться въ животныхъ, т. е. разумъ будетъ атрофироваться, антиномія двухъ разумовъ (вопр. 4 й) разръшится тогда атрофіею сперва теоретическаго разума, а затёмъ и практическаго. Объ отрицаніи Бога, - даже какъ идеала только, - было уже сказано, космологія же, какъ астрономія, и въ настоящее время держится лишь милліардерами или

<sup>\*)</sup> Подобно тому, какъ историки, напр. Соловьевъ отецъ, —приходятъ въ отчаяніе, думаютъ, что насталъ конецъ исторіи, котому что не видятъ новыхъ народовъ, которые могли бы поглотить старыхъ.

билліонерами, а при господствъ 4-го сословія ни космологія неолушевленная (астрономія), ни космологія олущевленная (исторія) не кміжоть шансовъ на существованіе: сія же посл'ядняя, т. е. исторія, какъ напоминающая о предкахъ, будетъ съ озлобленіемъ истребляться этими чтителями исключительно настоящаго, будетъ истребляться во всёхъ ея видахъ, въ видъ памятниковъ, храмовъ, музеевъ, кладбицъ... Только технологія, обратившись въ безсознательную технику -что будеть равняться атрофіи практическаго разума, — станетъ господствовать. Половое чувство, или похоть (водо, 5 и 6), создавъ бездатный базкъ, вытеснить тогда любовь и къ отцамъ и къ явтямъ. Если это существо, которое не булетъ даже рождать, а будеть лишь умершвлять, достигнеть искусства добывать питательныя и другія сырыя вешества фабричнымъ путемъ, --которое (т. е. такое искусство добыванія) также обратится въ безсознательную технику тогда это животное - горожанинъ саблается самымъ противостетвеннымъ произведеніемъ природы (7-й пасх, вопо.). Что же тогда сдълаеть съ животными и растеніями, ставшими ненужными, это животное, вытъснившее предковъ, не пощадившее своихъ собственныхъ потомковъ?!.. Не щадя никого, этотъ животный человъкъ, или горожанинъ, очень будетъ дорожить собственнымъ существованіемъ, и наибольшее его продолженіе сяблаетъ своею задачею, \*) уничтоживъ все, что можетъ грозить ему хотя бы малѣйшею опасностью, какъ поднятіе на аэростатѣ, опыты надъ грозовою силою и т п.: аэростать же прежде всего будеть оставлень тамъ болье, что горожанину небо ненужно. Вытъснивъ предковъ, уничтоживъ бездътнымъ бракомъ потомство, это поколъніе, отрекшесся отъ сыновства и отечества, возненавидъвшее прощедшее и будущее, сдълаетъ невозможнымъ со стороны человъка возвращение жизни предкамъ, --что и есть Анти-Пасха и самое великое противленіс волъ Бога отцовъ не мертвыхъ, а живыхъ. Истребивъ огнемъ кладбища, разрушивъ, не оставивъ камня на камнъ отъ храмовъ, назначивъ страшныя наказанія за всякое напоминаніе объ отцахъ и матеряхъ, -- которые дали имъ жизнь, не спросивъ ихъ согласія, -люди этого покольнія обратять въ храмы два рода домовъ терпимости, -признають, что не естественное лишь, но и противоестественное non est pudendum, возведутъ пороки въ добродътели (вопр. 8, 9 и 10). Увъковъчивъ несовершеннольтие, они станутъ истреблять другь друга, пока не наступитъ день гнъва (вопр. 11 и 12).

Супраморализмъ, или объединение для воскрешения, накъ совершеннав противоположность имморализ у Макса Штирнера и Ницше.

"Я единственный и ничего другого но признаю", сказаль Максъ Штирнеръ; съ этимъ согласенъ и Фридрихъ Ницше, и въ этомъ заключает-

<sup>\*)</sup> О продленіи жизни не до infini. а до indefini мечталь Кондорсе въ своей "Картинъ прогресси", и даже Декартъ находитъ это возможнымъ. Вообще для философовъ, исходящихъ изъ познанія самого себя, противно воскрешеніе и любезно продленіе настоящаго.

ся послѣдній отвѣтъ на "повнай самого себя", бывшее началомъ философскихъ блужданій.

Супраморализмъ, или объединеніе для воскрешенія, есть совершенная противоположность имморализму Макса Штирнера и Ницше, выраженному въ вышеприведенномъ выраженіи и въ ученіи Ницше о безусловности кончины міра, трагической его гибели, (или же о безконечномъ множествъ кончинъ міра), а также и въ ученіи его. Ницше, о благъ войны, — ибо, по слову Божію, война есть уже начало болѣзней кончины. Вопреки Ницше, Супраморализмъ, т. е. активное христіанство, или воскрешеніе, требуетъ обращенія орудій войны въ орудія спасенія отъ голода и язвъ, слѣдовательно — признаетъ не безусловность, а условность кончины міра, какъ паказанія, какъ угрозы наказаніемъ за оставленіе слѣпой силы безъ управленія; —супраморализмъ признаетъ, что катастрофа, или гибель міра, послѣдуетъ въ томъ лишь случаѣ, если послѣ проповѣди евангелія не со стоится объединенія.

Относясь отрицательно къ вопросу «о бъдности и богатствъ» (1-й пасх. вопросъ), т. е. къ соціализму и индустріализму, и превознося войну-Ницше устами Заратуштры говорить, что "не благая цель оправдываеть войну, а благо войны оправдываеть всякую цёль", и затёмъ, по словамъ Ницше, - "отвергая войну, мы отказываемся отъ великаго въ жизни". "Мужчину", говорить Ницше, - нужно воспитать для войны, а женщину для доставленія воину поков". Такимъ образомъ Ницше замьняетъ соціализмъ и индустріализмъ милитаризмомъ, войною, т е. смертью, и не ставитъ при этомъ вопроса о возвращении жизни,-- вопросъ о соціализмів и индустріализмів Ницше замівняеть не общимь дівломь, иди трудомъ спасенія гибнущей вселенной, а приглашеніемъ - "идти съ трагическимъ пониманіемъ на встрічу предстоящей гибели". Для сверхъ-человъковъ, или героевъ, остается при этомъ показывать только примъръ, какъ безстрашно, а вмъстъ и безполезно нужно гибнуть, - такъ какъ сверхъ-человъки сильны лишь надъ слабыми, шли тъми, которыхъ они ставять ниже себя, и безсильны предъ слішою-неразумною силою.

Приглашеніе къ объединенію, обращенное къ ницшеанцамъ, — къ объединенію для борьбы противъ слѣпой силы, — равносильно предложенію имъ отречься отъ ихъ ученія. На вопросъ, — какъ должны относиться разумныя существа къ неразумной силь, по своей сльноть грозящей катастрофами (2 й и 3 й пасх. вопр.), должны ли разумныя существа срастись въ одно цълое и пассивно ждать, когда поразить ихъ катастрофа, или же не должны-ли они объединиться въ трудъ познаванія и управленія силою, грозящею разрушеніємъ, для предотвращенія катастрофы, - на этотъ вопросъ Ницше уже отвътилъ приглашеніемъ къ пассивному ожиданію гибели отъ той именно силы, которая начала уже въ насъ сознавать себя, а отчасти даже управлять собою, и если можно ожидать отъ нея катастрофы, разрушенія міра, то только по нашей винь, потому что мы еще не объединивись въ трудъ познанія этой силы и управленія ею. Но какъ могло явить-

ся такое страиное, -- чтобы не сказать нелъпое, -- учение о пассивномъ отношеній разумыную существю ко слопой неразумной сило, которая во сущности не враждебна намъ, а лишь кажется таковою, не можетъ быть враждебною намъ, потому что въ насъ же самихъ и сознаетъ себя, какъ объ этомъ и было уже сказано, а если и наноситъ намъ вредъ, то не сознательно, а по слъпот в лишь своей, и по нашей же вин в, по нашей недъятельности и розни, потому, что мы, - сознаніе этой силы, - до сихъ поръ не объединились, чтобы познать ес, -- т. е. привести въ полное сознаніе, -и управлять ею, чтобы обратить ее изъ врага кажущагося, изъ врага временнаго въ друга вѣчнаго. Какъ могъ не догадаться обо всемъ этомъ философъ?!. Разгадка такого непоняманія заключается въ принадлежности философа къ народу, который все свое призвание видитъ въ знани лишь для знанія, въ знаніи безъ общаго дела, т. е. къ народу нёмецкому. Хотя Ницше и выражаетъ свою нелюбовь къ иЪмцамъ, и причисляетъ себя къ славянской, - высшей, по его словамъ, рассъ, - тъмъ не менъе всегда оставался итъмцемъ. Разгадка непониманія со стороны Ницше истиннаго отношенія къ сліной силі еще боліе, быть можеть, заключается въ принадлежности его къ ученому и даже духовному сословію, которое оброчено на бездъйствіе и на одно лишь мышленіе, - обречено, если только не само сложило съ себя трудъ механическій, матеріальный, физическій, обезпечивающій существованіе, --если не само сложило этотъ трудъ на другихъ, а себъ оставило лишь созерцание и мышление, какъ нъчто высшее. Въ ученій о безусловной кончинъ или гибели міра нужно видъть даже наказаніе сословію ученыхъ за отчужденіе, за удаленіе отъ праха отцовъ своихъ; -сдълавъ временное удаленіе, -- вызванное командировкой для познанія въ видахъ общаго дъла, - постояннымъ, ученое сословіе отрясло, можно сказать, прахъ отцовъ отъ ногъ своихъ. -- Ницше не только не видитъ надобности въ соединеніи двухъ разумовъ, двухъ сословій въ одну естествоиспытательную силу, которая должна спасти міръ отъ катастрофы, отъ гибели (вопр. 4-й), - напротивъ созданіемъ сверхъ человівка. Ницше ведетъ къ еще большему разъединению, къ разъединению разума свержъ-человѣ. жовъ отъ разума всъхъ другихъ людей. Въ чувствъ же (вопр. 5-й) Ницше энаетъ лишь господство, и господство надъ себъ подобными, подобія которыхъ собъ Ницше однако не признасть. "Но любите другъ друга, и потому узнають, что вы мои ученики; падающаго не поддержи, а подтолени, — и будете помощниками слепой силы природы"; - такъ, повидимому, нужно пошимать учение Ницше. Въ волъ (вопр. 6-й) Ницше видитъ власть и власть не надъ природою; въ христіанствъ же онъ видитъ рабство, нравственность рабовъ, и тъмъ выражаетъ совершенное непониманіе христіанства, ибо истинное христіанство, т. е. супраморализмъ, но рабство и не барство, а родство; пока же не будеть послъдняго, т. е. родства, будутъ два первыя, т. е. и барство и рабство въ разныхъ видахъ. Нравственность не должна быть ни утвержденіемъ барства, а слѣдовательно и рабства, ни отрицаніемъ ихъ, т. е. ни Ницшеанствомъ, ни анархизмомъ,

правственность должна быть признаніемъ родства. Только при отрицаніи родства состраданіе д'властся оскорбленіємь; но во всякомь случаф - состраданіе есть принадлежность несовершеннольтія, ибо когда не будеть страдація, не будетъ нужды и въ состраданіи. Ницше не хочетъ оставить, уничтожить, и даже хочеть увеличить - страданіе, и въ тоже время хочеть уничтожить состраданіе, т. е. онъ хочеть создать и адъ и рай, и вмъстъ съ тъмъ хочетъ, чтобы адъ своимъ существованіемъ не возмущалъ блаженства обитателей рая, почему и дълаетъ ихъ неспособными къ состраданію. – Къ вопросу о возвращеній къ селу, къ праху предковъ (вопр. 7 й) Ницше относится и можетъ относиться только отрицательно. - Въ знаніи. въ наукъ, (вопр. 8-й) Ницше видитъ нъчто мертвенное и противополагаетъ ему живое, не замъчая, - или не желая замъчать, - въ этомъ живомъ умершвляющее, — каковы война, полемика, конкурснию и, вообще, борьба. Ницине правъ, конечно, видя мертвенное въ наукъ, -- въ наукъ, непереходящей въ общее всёхъ людей дёло, ибо и знаніе, какъ и вёра, безъ всеобщаго дёла мергво есть; но онъ не правъ, не догадываясь, что возможно и живое знан<sup>і</sup>е, какимъ и будетъ знаніе, переходящее во всеобщее дѣло, потому что оно станетъ средствомъ оживленія оживленія уже небезсознательнаго и потому безсмертнаго. Мертвеннёе всёхъ другихъ знаній—исторія, потому что она говоритъ о прошломъ, о томъ, чего уже нътъ, и что остается лишь въ кингахъ, въ рукописяхъ, въ обломкахъ, въ развалинахъ, хранится въ музеяхъ, на кладбищахъ, и потому исторія менте, чёмъ всякая другая наука, можетъ быть безъ дѣла; переходя же въ общее всѣхъ дѣло, исторія бу детъ оживлениемъ, и поэтому говорить со стороны Ницше о чрезмѣрности исторіи-значить не допускать, ограничивать оживленіе; но говоря о чрезмърности исторіи, Ницше энаетъ и говорить, очевидно, только о школьной исторіи. - По Ницше, всв искусства (вопр. 9-й) должны, новидимому, соединиться въ музыкальной драмѣ или трагедіи, какъ изображе цій гибели міра, хотя Вагнеріанское соединеніе и не удовлетворило требованіямъ Ницшеанскаго идеала. - Ученіе Ницше совершенно противоположно христіанству, отожествляемому съ Пасхою, какъ праздникомъ и д'вломъ (вопр. 10 й). Въ противоположность греческой, т. е. языческой, трагедіи, какъ понималъ ее Ницше, признавая за ней вакхическое происхождение, производя эту Трагедію изъ духа опъяненія, который есть искаженіе плачей и причитаній, - нужно поставить христіанскую трагедію великаго пятка, субботы и воскресенія, т. е. Пасху страданія и Пасху воскресенія. Трагедія возникла изъ духа музыки, если эта музыка есть выраженіе печали объ угратахъ рожденными родившихъ, сынами отцовъ, и особенно о роковомъ вытъсненіи первыми послёднихъ, эта трагедія будетъ христіанскою, а не языческою, не отъ опъянснія, а отъ отрезвленія происшедшею; смерть положила начало отрезвленію. - Заратуштра, т. е. Ницше, желаетъ, - не сознавая, конечно, того, -- въчно пребывать въ несовершеннолътіи (вопр. 11-й), ибо онъ хотя и говоритъ, будто не ищетъ счастья, а ищетъ дъла, заблуждается на свой счетъ, и на самомъ дълъ ишетъ именно только сча-

стья, которое онъ полагаетъ въ эрълищахъ, представленіяхъ, играхъ, и потому весь міръ превратиль въ своей душт въ представленія и жаждетъ наслаждаться безконечнымъ ихъ повтореніемъ; а это и значить, что онъ, Ницше, не только не совершеннольтній, по и желаетъ пребывать въ несовершеннольтій въчно. Въ этой неутолимой жаждь театральныхъ игръ представленій, мы имѣемъ ключъ и къ жизни и къ ученію Ницше. Съ дътства онъ былъ страстнымъ любителемъ музыки, потомъ Вагнеріанцемъ и, наконецъ, анти-Вагнеріанцемъ, но всегда эстетомъ и никогда д'вятелемъ, никогда и не желалъ дъятельности. Недовольный ижмецкимъ Байретомъ, онъ въ своемъ воображеніи весь міръ обратиль въ театръ, въ игру, и ничего кромъ игры не желаетъ. Потому и должно Заратуштру назвать проповъдникомъ въчнаго несовершеннолетія съ дядьками въ виде сверхъчеловеновь, а не провозвестникомъ общаго дела, единаго возврата всего умершвленнаго темною силою арироды въ періодъ ея слѣноты и нашей (т. е. разумныхъ существъ) розни и бездъйствія - Объединеніемъ, или устраненіемъ розни, и руководствомъ въ общемъ дёлё должно сдёлаться Самодержавіе (вопр. 12-й); и Ницще выражаеть свое сочувствіе самодержавію и даже считаєть себя славяниномь, - впрочемь только польскимъ, -- и прославляеть liberum vetum; но подъ самодержавіемъ Ницше разумбеть произволъ, деспотизмъ, господство надъ толпой, надъ сволочью; говоря такъ, Ницше разумъетъ, конечно, городъ, который и есть создание бродягънепомнящихъ родства, т. е. блудныхъ сыновъ. И это, конечно, самодержавіе искаженное; самодержавіе же, какимъ оно должно быть, стоитъ въ отповъ-мъсто, признается поставленнымъ отъ Бога-отцовъ для обороны земли, -- какъ праха отцовъ, -- и для руководства дѣломъ сыновъ въ управленіи силою слѣпою, а не для господства надъ ними, сынами, т. е разумными существами; не господствуя даже надъ природою, не внося и въ природу своего произвола, самодержавів не заставляетъ работать, а освобождаетъ и силы природы отъ работы тлѣнію, промышленности, половому подбору. - Фр. Ницше, этотъ послъдній язычникъ, въ своей статьъ "О пользв и вредв исторіи для живен", подъ словомъ "всторія" разумбеть познаваніе прошлаго, знаніе бывшаго, т. е. минувшаго, мертваго, какъ противоположности живой силъ настоящаго, новообразующагося, не замъчая, что если исторія есть для насъ прощлов и мертвов, то только потому, что настоящее, т. е. то. что Ницше считаетъ живымъ, есть убивающее, вытъсняющее, и если исторія есть лишь познаваніе, то опять таки потому, что настоящее не есть дело. Если настоящее познаетъ, пойметъ себя убивающимъ и не останется при одномъ внанів, то оно, настоящее, сдълается воскрещающимъ, и тогда будетъ нужна вся исторія, потому что она вся служить жизни; она вся и будеть нужна, даже согласно съ мыслью самого Ницше, сказавшаго, что исторія нужна постольку, поскольку она служитъ жизни.

Супраморализмъ, или объединеніе для воскрешенія, въ противоположность имморализму Толстого, т. е. ученію его о разъединеніи, къ которому ведеть дълаемое имъ приглашеніе на не-думаніе и не-дъланіе.

Въ пасхальныхъ вопросахъ заключается призывъ, обращенный къ блуднымъ сынамъ, - возвратиться къ праху отцовъ для совершенія Пасхи, какъ дъла и какъ праздника. - Опрощеніе, хожденіе въ народъ, возвращеніе въ село, -- къ чему призываетъ и Толстой, -- во всемъ этомъ заключается тотъ-же призывъ къ праху отцовъ, только не приведенный въ сознаніе ни Толстымъ, ни его послъдователями, непонявшими, что въ этомъ призывъ заключается требованіе - "будьте какъ діти", слідовательно - привывъ въ миру. Не сознавъ этого, Толстой и толстовцы злоупотребили этимъ призывомъ и, прикрываясь ученіемъ о непротивленін, -- этой самой злой насміншкой надъ христіанствомъ и надъ эдравымъ смысломъ, -- обра-ТИЛИ ЕГО ВЪ ПРИЗЫВЪ - НЕ ПЛАТИТЬ ПОДАТЕЙ, НЕ ИСПОЛНЯТЬ ВОИНСКОЙ ПОвинвости, -- котя Толстому было извъстно, что войско могло бы быть обращено не на войну только, но и на спасене отъ голода, и самимъ имъ было признано такое обращение возможнымъ; если бы Толстой дъйствительно желаль мира, дъйствительной дюбви, то объими руками схватился бы за такое мирное разръщеніе вопроса о войнъ. Гдъ же его искренность!... Поэтому-то мы и обращаемся къ Ясно-Полянскому фарисею, иностранцу, пишущему о чуждой ему Россіи, въ которой онъ желаль бы видёть только нестроенія, возстанія, вражду, обращаемся къ нему отъ русскихъ мытарей, надъясь, что простая истина побъдитъ, наконецъ, не окажется безсильною противъ него, одареннаго всъми талантами, --обращаемся съ предложеніемъ замѣнить господствующій нынѣ вопросъ "о богатствѣ и бъдпости", - чъмъ и начинаются пасхальные вопросы, - вопросомъ "о емерти и жизни". Но предлагая этотъ вопросъ, чтобы быть понятыми, мы должны оговориться, что вопросъ о жизни и смерти предлагается не въ метафорическомъ, т. е. Толстовскомъ смыслѣ, а въ смыслѣ физическомъ, физіологическомъ, словомъ-въ такомъ смыслѣ, какъ его знаютъ ученые и неученые, всъ люди. Предлагая замънить вопросъ о всеобщемъ: обогащеніи, или об'єдненіи, — а посл'єдняго, т. е. об'єдненія, повидимому, и желаетъ Толстой, -- вопросомъ о всеобщемъ воскрещени, мы и воскресеніе понимаемъ не въ Нехлюдовскомъ смысль, --- какъ это въ романъ «Воскресеніе», -- а въ дъйствительномъ, самомъ простомъ, вульгарномъ значеніи, Впрочемъ Толстой отрицаетъ смерть, и потому для него не существуетъ вопроса "о смерти и живни", или о всеобщемъ воскрешеніи; вопросъ же о богатствъ и бъдности, - съ точки эръня Толстого, - можетъ разръшиться лишь всеобщимъ объднениемъ, которое несомивнно и произошло-бы, если-бы возвратились, по его призыву, въ село, не зная какъ тамъ устроиться, неприспособленные къ сельскому труду, къ сельскому дѣлу.

Признавая лишь **идеолятрію** и страстно отвергая **идололятрію** даже тамъ, гдѣ ея нѣтъ, Толстой не знаетъ религіи единой, живой и дѣловой,

которая состоить въ томъ, чтобы объединить всёхъ не для поклененія, а для управленія темными, слітыми силами (вопр. 2 и 3), -каковы бы они ни были, небесныя ли то или же земныя; а такое объединеніе, -объединеніе для управленія сліпыми силами, отъ которыхъ зависять неурожай, голодъ и язвы, -- произойдетъ лишь тогда, когда войска будутъ не уничтожены, какъ желаетъ того Толстой, а обращены въ естествоиспытательную силу. Но въ обезпечени отъ голода Толстой не видитъ необходимости, - (если въ такой необезлеченности нельзя обвинить правительства), - ибо и голодъ и язвы ведутъ къ любезной Толстому смерти. - Поразительно противоположно учение Толстого вопросу о двухъ разумахъ, теоретическомъ и практическомъ, объединение которыхъ соединяютъ всёхъ ученыхъ и неученыхъ въ познаваніи, управленіи и обращеніи умершвляющей силы въ оживляющую; -- Толстымъ этотъ вопросъ разръщается простымъ отрицаніемъ обоихъ разумовъ: "не думиніе" отрицаетъ теоретическій разумъ, а «не-дъланіе» — разумъ практическій. Впрочемъ, какъ не думаніе, такъ и не-дъланіс, -- не смотря на отрицательное только свойство, -- нашли свое приложение въ забастовкахъ: въ забастовкахъ студентовъ, въ отказъ ихъ отъ труда умственнаго, -- нашло приложение не-думания, а въ забастовкахъ фабричныхъ, въ отказъ отъ труда физическаго, - нашло приложение - недъланіе. Когда къ требованію разъединенія, -- этому требованію Толстого и, вообще, нашего времени, кроющемуся подъ вопросами о свободъ кысли. о свободѣ совъсти, т. е. о свободѣ безконечныхъ блужданій, создающей чрезвычайное множество философскихъ ученій, одно другое опровергающихъ, -- если къ требованію о разъединеніи присоединить еще требованіе Толстого объ объединени, - объ объединени на не думание и не-дълание, прямымъ приложеніемъ котораго было приглашеніе къ забастовкамъ, обращенное къ студентамъ, а наконецъ и ко всъмъ, - къ забастовкамъ, какъ «единственному средству спасенія», какъ это говорится въ заглавія приглашенія или прокламаціи, -- тогда станетъ очевиднымъ, что Толстой, сознательно или же безсознательно,- требуетъ уничтоженія труда, какъ умственнаго, такъ и физическаго, или механическаго, требуетъ, слъдовательно, уничтоженія разума, воли; —и это согласно, конечно, съ ученіемъ о нирванъ, о нирванъ уже не трансцендентной, а имманентной, т. е, самими создаваемой. Итакъ, если въ основу христіанства, -- согласно перевода, сдъланнаго самимъ Толстымъ, перваго стиха Евангелія Іоанна, — стало разумфніе (вм'всто разума, или Логоса), то въ основу Толстовскаго ученія стало ко-разумъніе (не-думаніе и не-дъланіе), -- и не есть-ли это полное отрицаніе разума, воли, вообще-жизни. Вотъ явился, наконецъ, искупитель, спаситель, который хочеть жизнью жизнь попрать и всфиь смерть даровать! Телетому несомнённо принадлежить честь открытія того, въ чемъ заключается безсмысліе (т. е. отсутствіе смысла и цібли жизни): если разумъ лишенъ способности достигнуть познанія, а воля лишена способности проявиться въ дёлё, то до очевидности становится яснымъ, что въ жизни нътъ ни цъли, ни смысла. Если отъ разума, -- мыслящей способнести, -- требуется не-думаніе, а отъ воли--не дідлиніе, то въ этомъ уже заключается отрицаніе не только смысла и ціли, но и самой жизни (вопросы 4. 5 и 6. Въ возвращени въ село (7-й пасх, вопр.), къ сельской жизни, Толстой видитъ возвращение лишь къ землъ, т. е. отрицание роскоши и богатства, а не возвращение къ праху предковъ, въ чемъ только и заключается разръшение вопроса о жизни и смерти, или о всеобщемъ возвращеній жизни, -- что и даеть смысль и п'аль жизни. Въ возвращеній къ землъ Толстой видитъ лишь экономическую сторону вопроса, и не видитъ всей глубины этого вопроса, не видитъ дъла, вытекающаго изъ этого вопроса, дела, въ которомъ смысяъ и пель жизни. - Науку (вопр. 8-й) Толотий внасть только какъ она ость, --и видя приложение ся къ мануфактуло-фабричнымъ игрушкамъ и ко всякимъ бездълушкамъ, а также и ныпъшнюю неприложимость ея къ вопросу о жизни и смерти (почему живущее умираетъ?), дающему смыслъ и цвль жизни, какъ наукоборецъ отвергаетъ ее, вовсе неподозръвая, чъмъ она могла и должна бы быть, и потому съ легкимъ сердцемъ соверщаетъ великое преступление, возбуждая учащихся къ забастовкамъ, подстрекая погасить этотъ свъточъ, который можетъ и долженъ сдвлаться орудіемъ побіды надъ смертію, орудіемъ возвращенія къ жизни. (Не удивительно ли, что это подстрекательство къ уничтожению науки никого не возмущаетъ; не свидътельствуетъ-ли это о легкости, съ которою наука будетъ оставлена, когда четвертое сословіе станетъ господствующимъ). Относительно отрицанія науки, знанія, Телетой могъ-бы поучиться у столь презираемыхъ имъ церковныхъ учителей, которые не менъе резниво относятся къ знанію, покушающемуся занять місто віры. Такъ Филареть, знаменитый митрополитъ московскій, въ рѣчи, произнесенной въ университетской церкви передъ актомъ, осуждая астрономію, осуждаль ее не за то, что она изучаетъ небо, а за то, что, изучая небо, она не открываетъ путей въ небо, осуждая палеонтологію, осуждаеть ее не за то, что она открываеть мертвые останки, а за то, что не возвращаетъ имъ жизни, т. е. Филаретъ осуждаетъ науку не за знаніе, а за бездійственнось внанія. - Въ искусствъ (вопр. 9 й), не станя въ основу его знаиля, знанія природы, Толстой, какъ ярый иконоборецъ, осуждаетъ безжизненныя, мертвыя подобія, которыя производить искусство, какъ напр. памятники въ видѣ статуй, картинныя изображенія и т. п.; хотя въ отдёльности отъ знанія, и при томъ знанія, какъ дела всёхъ, - искусство ничего кромъ мертвыхъ подобій и произвести не можетъ, Сочиненіе Толстого «Объ искусствъ» требуетъ братскаго объединенія, по объединенія безцібльнаго, ибо требуетъ соединенія всёхъ на не-думаніе и не-дъланіе. Вопросъ объ искусствъ, по Толстому, имъетъ цълью всъхъ сдълать недумающими и недълающими, т. е. это - искусство дълать людей безсмысленными и бездъльниками. Чтобы упичтожить всякое пополоновеніе къ дълу и мысли, Толстой признаетъ красоту и истину недостойными цълями, а добро объявляетъ неопредълимымъ. Средствомъ для безцъльнаго объединенія и должно служить искусство, т. е. художество, художественное уговариваніе; такъ,чтобы уничтожить иконопочитаніе, нужно иконы назвать дощочками, а чтобы уничтожить страсть къ деньгамъ, нужно назвать ихъ кружочками. Въ такомъ образномъ выражени и заключается могущество художества, потому что такое выражение дъйствуетъ на воображение и чувство. Но согрѣвать и питать тѣло художество сднако не можетъ, а потому пока можно на деньги пріобрѣтать пишу и одежду, никакое художество не уничтожитъ силы денегъ, не уничтожитъ художество и дощечекъ, пока будутъ утраты (смерть) и пока не будетъ возвращенно все утраченное (воскрешеніе). До сихъ поръ "не-діланів" было теорією, но въ забастовкахъ оно переходитъ въ дъло и стиновится величайшимъ преступленіемъ, ибо подъ не-пъланіемъ, какъ и подъ непротивленіемъ, скрывается возстаніе молодого противъ стараго и господство худшаго, сняющагося никакими средствами, надъ лучшимъ, желающимъ трудиться. Въ Толотомъ, — который былъ другомъ крѣпостника Фета (Шеншина) до самой смерти послъдняго, и восхищался произведеніемъ этого писателя, помъщавшемся съ 1862-го года въ Русскомъ Въстникъ подъ заглавіемъ--«Изъ деревни», - является иститель за отмину крипостного права, - онъ жаждетъ разрушенія государства и подъ маской крайняго либерализма призываетъ къ отказу отъ воинской повинности, къ неплатежу податей, безъ которыхъ государство существовать не можетъ... Признавая только себяигнорируя всъхъ другихъ, какъ живыхъ, такъ и еще болъе умершихъ, Толстой отвергаетъ объединение для воскрешения (церковь), т. е. соединение со всъми живущими, съ тъми, которые никакъ не могутъ понять, -- какъ можно жить безъ умершихъ, не могутъ понять, - какъ возможно отказаться отъ мысли-возвратить жизнь всъмъ умершимъ. Объединение Толстому ненужно, ненужно ему и общее дъло, потому что и самую цъль онъ отвергаетъ. Признавая лишь смерть, Толстой отвергаеть воскрешеніе, и нътъ ничего ненавистите для него воскресенія, которое онъ также ненавидитъ, какъ само православіе, потому что православіе и есть діло воскрешенія -Пасха. Толстой, какъ было уже сказано, - "жизнью жизнь попралъ и всвиъ смерть даровалъ", такъ, по крайней мъръ, ему хотълось-бы, это и есть анти-пасха. Пасха-самый чтимый праздникъ на Руси, какъ же Толстому любить его, какъ же не питать къ нему глубочайшей ненависти.. Наиболъе почитаемое наиболъе ненавистно Толстому: ненавидитъ онъ чтимыя русскимъ народомъ иконы, а наибольшую ненависть питаетъ онъ къ иконъ, которую наиболъе почитаютъ, - къ иконъ Иверской Божіей Матери, называя ее въ своей ненависти даже влою, и конечно потому, что признавая за собою только право на всеобщее почитаніе, онъ не хочетъ съ къмъ либо дълить его; отсюда и то, что отвергая почитание иконъ, священныхъ изображеній, -- свои изображенія, свои иконы Толстой распространяетъ всюду, такъ что если бы собрать всё разнообразныя иконы Толстого, -- а это и будетъ когда либо сдвлано, -- получится громадный иконостасъ (вопросъ 10-й). - Совершеннольтіе рода человъческаго (вопросъ 11)

для Толстого есть всеобщая смерть, или нирвана; по мысли Толстого какъ только исчезнеть между людьми последняя непріязнь, тотчась же кончится и жизнь, наступить не-бытіе. Не-бытіе Толстой признаеть благомъ и упрекаетъ великихъ мыслителей Германіи, - признающихъ, конечно, логику, -- за то, что они не видятъ въ не-бытіи блага, ибо, по логикъ, небытіе и значить, что ність блага. Но Толстой логики не признасть, онъ выше ея; не признавая логики, Толстой и въ чудо не въритъ. Что же онъ признаетъ?!.. Толстой признаетъ только себя, собственное Я;-онъ выше закона, выше всего. - Наравнъ съ православіемъ раздѣляетъ ненависть Толстого и самодержавіе (вопросъ 12-й), которое равнозначуще умиротворенію, ибо власть самодержавія надъ себъ подобными переходить во власть надъ слъпою силою, надъ тою силою, которая и производитъ вражду. Толстой не хочетъ видъть, намъренно игнорируетъ, что вся исторія, вся жизнь человъческаго рода есть взаимное истребленіе, и старается скрыть онъ это отъ себя и другихъ только для того, что-бы сдълать властителей убійцами, что-бы имъ только приписать убійство, т. е. Толстой хочеть встхъ увтрить въ томъ, что въ действительности какъ разъ наоборотъ, ибо власть возникла именно для ограниченія взаимной пражды, взаимной борьбы, взаимнаго истребленія, что и исполняла и исполняеть по мъръ силъ и возможности. Если же были и бываютъ элоупотребленія властью, то безъ власти, пюди, находящеся въ розни, ничъмъ необъединенные, еще недостигшіе, сл'бдовательно, совершеннольтія, давно уже пожрали-бы другъ друга; — давно уже сказано — homo homini lupus. Нужно замътить, что въ титулъ турецкаго султана стоитъ, какъ самое почетное наименованіе, убійца;-и это значить, что султань имбеть право карать за всякую неправду. Необходимость же каръ для людей, пока они еще несовершеннолѣтніе, видии изъ того, что за эпохами, когда злоупотребляють правомъ помилованія, правомъ оправданія, - въ чемъ выражается ослабленіе власти. --- всегда слѣдуютъ, какъ реакція, эпохи, въ которыя наибольшею добродѣтелью считается употребленіе карательныхъ мѣръ; въ одну изъ такихъ эпохъ возникъ и судъ Линча, пришедшій на помощь обществу, къ которому изъ-за жалости къ преступникамъ оказались безжалостными. И Толстой, всегда ходатайствующій за всёхъ политическихъ убійцъ, вёчно ихъ оправдывающій, только возбуждаеть анархистовь къ убійствамъ такими брошюрами, какъ его—"**Не убій"**. Какъ у Ричліанцевъ—темнота (о Ричлів говорится ниже), такъ у Толстого-лицемърје есть необходимая принадлежность системы. Обезцинение жизни составляеть первую основу фило. софін Толстого, а лицемфріе-вторую ея основу. Лицемфріе составляєть силу Толстого, какъ это было и у фарисеевъ. Нашъ въкъ въ лицъ Толстого имжетъ такого представителя, какого онъ достоинъ и съ которымъ онъ вмъстъ лицемъритъ, будто бы не замъчая того, что скрывается подъ проповъдью "не противленія".

**Супраморализмъ**, или объединеніе для воскрешенія путемъ знанія и дѣла, средствами естественными, реальными, а не мистическими, въ противоположность мистицизму, вообще, и мистицизму Достоевскаго и Соловьева — въ особенности.

Мистицизмъ, если и допускаетъ объединение для воскресения, то это объединение совершается мистически, т. е. способомъ непонятнымъ, изслъдованію неподдающимся, который можно представить лишь въ видѣ присушиванія людей другь къ другу; и самоє воскресеніе въ этомъ случать совершается не чрезъ естественное познаніе и управленіе слѣпою силою, не путемъ опыта, опытнаго познанія, познанія собтлаго, а путемъ такиственнымъ, темнымъ, который можетъ быть представленъ въ видъ колдовства, какъ, напримъръ, матеріализація у спиритовъ. Мистицизмъ есть принадлежность еще недозръвшихъ народовъ, слабыхъ въ познаніи природы, или же народовъ отживающихъ, отчаявшихся достигнуть путемъ естественнаго знанія разр'єшенія вопроса «о жизни и смерти», т. е. мистицизмъ не даетъ дъйствительныхъ средствъ для разръщенія вопроса о возвращеніи жизни умершимъ. И вотъ благодаря этому-то мистицизму, Достоевскій ни въ письмѣ своемъ отъ 23-го марта 1878 года, напечатанномъ въ № 80-омъ газеты «Донъ» за 1897 годъ, (нынъ напечатано въ Русскомъ Архивъ 1904 года № 3-й, стр. 402 и 403), въ которомъ онъ говорить о долгѣ воскресонія, какъ самомъ существенномъ, ни во всехъ другихъ своихъ сочиненіяхъ не дълаетъ ни малъйшаго указанія на путь, на ходъ дъла, которымъ долженъ быть исполненъ этотъ долгъ, т. е. долгъ воскрещения. Въ письмъ говорится, что оно, воскресение, «сбудется на землъ;»-но одно уже это «сбудется» ноказываеть, что по мысли Достоевскаго воскрессийе какъ будто само собою совершится, что оно не есть дёло человёческаго рода; а между тъмъ въ томъ же письмъ воскресение называется долгомъ и, казалось-бы, - что и долгъ воскрешенія, какъ всякій долгъ, - долженъ быть исполненъ, долженъ стать дъломъ. Признавая воскресеніе долгомъ, обязанностью человъка, намъ не говорятъ однако, что мы должны дълать для исполненія этого долга; соціалисты такъ или иначе дали отвіть, что нужно дълать для осуществленія ихъ чаяній, а признающій долгь воскресені 🖭 Достоевскій не даетъ никакого отвіта на вопросъ, что нужно ділать для исполненія этого долга? ... И о самомъ долгѣ воскресенія Достоевскій говорить не какъ о требованіи безусловной, нравственной необходимости, Достоевскій не говорить, что никакія обязанности не идуть въ сравненіе съ этимъ долгомъ, что этотъ долгъ выше всбхъ другихъ обязанностей и вст ихъ въ себт заключаетъ, -- какъ это на самомъ дълъ и есть, -- такъ что только тъ обязанности истинны, которыя входятъ въ долгъ воскрешенія, тѣ же, которыя въ этотъ долгъ не входять, исключаются, какъ неистинныя. Достоевскій не говоритъ также, что долгъ воскрешенія есть долгъ сыновъ прежде всего къ ихъ отцамъ, а не къ отдаленнымъ предкамъ, потому что долгъ этотъ, - если исполняется не сверхъестественно, --

исполняєтся постепенно, начиная съ ближайшихъ и восходя къ отдаленнъйшимъ. Если между сынами и отцами существуетъ любовь, то переживаніе возможно только на условіи воскрещенія; безъ отцовь сыны жить не могутъ, а потому они должны жить только для воскрешения отцовъ, -и въ этомъ только заключается все. Если-бы Достоевскій понималь долгъ воскрешенія (а не воскресснія) во всей глубинѣ и широтѣ его, то онъ не могь бы не говорить и о деле, ведущемь къ исполнению долга. Достоевскій, говоря о долгъ воскресенія, какъ о такомъ, который стоитъ въ ряду многихъ другихъ обязанностей, и даже не въ числъ первыхъ, а скоръе послъднихъ, въроятно полагалъ, что осуществление этого долга возможно лишь въ самомъ отдаленномъ будущемъ, не ранђе, какъ черезъ двадцать пять тысячь лѣтъ, примърно, т. е. также, какъ думалъ объ этомъ и Соловьевъ; а что Соловьевъ такъ думалъ, это мы знаемъ уже несомивнно. Поэтому-то, говоря постоянно о настоящемъ, о современныхъ интересахъ и вопросахъ, о самыхъ животрепещущихъ задачахъ времени, Достоевскій не говоритъ, въ какомъ отношени эти задачи находятся къ долгу воскрешенія, какое вліяніе им'вло-бы на исполненіе этого долга то или другое разрѣшеніе этихъ задачъ. Въ нашъ вѣкъ, вѣкъ такихъ частыхъ убійствъ, и когда убійцы не только почти постоянно оправдываются, но само убійство возводится, можно сказать, въ героизмъ, въ доблесть, когда Раскольниковы сравнивають себя съ Наполеономъ, въ нашъ въкъ, когда жизнь теряетъ всякую цённость, а цённость богатотга неизмерими растетъ, -Достоевскій не взглянуль на вопрось о богатствів и бідности съ точки зрѣнія долга воскрешенія, и потому не увидаль, что вопрось о богатствѣ и бъдности, -- съ этой точки зрънія, -- долженъ замъниться вопросомъ о жизни и смерти, т. е. вопросомъ о всеобщемъ возвращени жизни обнимъ труномъ; а въ этотъ послъдний вопросъ входитъ и вопросъ о насущно-необходимомъ (санитарно продовольственный вопросъ). Не увидалъ Достоевскій и того, что преступность убійства съ точки зрівнія долга воскрешенія достигаеть степени, выше которой нѣть, а Раскольниковы и существовать не могли-бы, осли-бы быль прианань долгь воскрешенія. Оставляя безъ разръшенія вопросъ о двухъ разумахъ (4-й пасх. вопросъ), мистицизмъ создаетъ особую непонятную способность, принадлежащую только немногимъ (сензитивы, медіумы, гипнотизеры, сверх-человѣки), постигать непостижимое, т. е. сверхъестественное, и управлять по ту-стороннимъ міромъ; при чемъ всеобщее воспитаніе для всеобщаго познаванія и управленія слѣпою силою оказывается совсѣмъ ненужнымъ; поэтому-то, въроятно, Достоевскій и отнесся весьма равнодушно къ школъ, о которой ему сообщалось и которая прямою целію имфеть - осуществленіе долга воскрешенія. При мистицизм'є не требуется объединенія ни разума, ни чувства, ни воли, -- слъпая сила сознаеть себя не въ человъкъ, т. е. не въ объединенномъ род в человъческомъ, -- она и сама не слъпа, слышитъ и видить, такъ что къ ней можно обращаться, нарушая вторую заповъдь,-и въ 1891-мъ году, напримъръ, по словамъ Соловьева (Рычь о средне-въковомъ міровозарівній, произнесенная 19 октября 1891 года въ психологическомъ О въ въ Москвъ), природа обидълась, почему и былъ голодъ; а какъ можно и нужно было извиниться предъ природою. Соловьевъ не сказалъ. Предъ промышленностью Соловьевъ благоговѣлъ, произведеній ея не считалъ игрушками, вносящими рознь и вражду, не видълъ, что индустріализмъ именно и есть отеръ милитаризма; -- напротивъ, промышленно-торговымъ интересамъ онъ приписывалъ такую силу, что у народовъ, связанныхъ этими интересами, по его мяжнію, войнъ быть не могло, и онъ предсказывалъ невозможность войны между цивилизованными народами; но почти тотчасъ же быль опровергнуть, - вслъдъ за пророчествомъ разразилась война между С. Американскими Штатами и Испанією. Затёмъ, предсказавъ панмонгольскую войну и торжество наимонголизма. Соловьевъ торжественно объявиль, что исторія кончена, такъ какъ новыхъ народовъ, которые моглибы смѣнить, т. е. поглотить старые, больше пѣтъ... Изумительно, какъ это Соловьевъ даже не понялъ, что поглощение новыми народами старыхъ, сопровождаемое, конечно, болью и страданіями, поглощеніе стараго покольнія молодымъ, послъдующими предыдущихъ, сынами отцовъ, и есть самое великое эло, - сама смерть Не поняль этого Соловьевь, конечно, потому, что смотрѣлъ на поглощеніе отвлеченно, самъ такого состоянія не переживалъ, и поглощающие для Соловьева не были сыны, а поглощаемые-отцы, и долга сыновняго, т е. воскрешенія, Соловьевъ совству не понималъ.— Самодержавіе (вопр. 12-й) Соловьевъ признаваль, но значенія и цёли объединенія, вносимаго самодержавіемъ, объединенія для власти не надъ себъ подобными, а надъ слъпою силою природы, не пестигалъ. -- Достоевскій котя и признавалъ долгъ воскрещенія предковъ, но никогда, повидимому, никого къ исполненио его не призываль, никсгда о немъ, кром'в письма, напечатаннаго въ № 80-мъ газеты «Донъ» за 1897 г. и № 3 мъ Русскаго Архива 1904 г., не писалъ, никогда, въроятно, и не думалъ о немъ серьезно, считая, какъ выше сказано, вмъстъ съ Соловьевымъ, что воскрессийе соверщится чрезъ 25 тысячъ лётъ, а потому съ призывомъ къ долгу воскрешения можно и подождать, чтобы заняться задачами своего времени, которыя, – какъ надо догадываться, — по понятію Достоевскаго, никакого отношенія къ долгу воскрешенія не им'вють .. Достоевскій, какъ уже сказано, былъ мистикъ и, какъ мистикъ, былъ убъжденъ, что человъчество находится "въ соприкосновении мірамъ инымъ" и не видитъ ихъ, не живеть въ этихъ мірахъ, или по крайней мъръ не сознаетъ своей жизни въ нихъ, благодаря лишь настоящей своей организаціи; по какъ только эта организація разстраивается, или вірніве, -- съ точки зрівнія Достоевскаго, --изм'вияется т'вмъ, что мы называемъ болбзиью, а также, -- можно прибавить, - прі емами алкоголя, гашиша, опіума и пр., т. е. пороками, такъ и начинаемъ мы видъть этотъ иной міръ, начинаемъ ощущать его. Отсюда легко заключить, что смерть, къ которой ведутъ болъзни и пороки, и есть переходъ въ иные міры. Но если иные міры достигаются пороками, то это уже не Царство Божіе, и они, эти иные міры, гораздо дальше отъ Царства Божія, чъмъ даже нашъ міръ; и если пьянство у насъ считается порокомъ, то неужели тамъ, въ иныхъ мірахъ, безпросыпное пьянство считается добродѣтелью... Съ этой точки зрѣнія-долгъ воскрешенія является пустымъ эвукомъ, потому что ни къ чему не обязываетъ, никакого дъла не указываетъ: -- все дълается само собою, безъ участія человъка, безъ участія его ума, чувства, воли; - всіз способности его и самъ онъ оказываются ни на что ненужными, все преподносится человъку даромъ. Что Достоевскій представлялъ себъ долгъ воскрешенія именно такъ, какъ выше сказано, это видно и изъ слъдующей фразы въ письмъ, напечатанномъ въ газетъ «Донъ» и нынъ въ Русскомъ Архивъ: "пропасть, отпъляющая насъ отъ душъ предковъ, засыплется, побъдится побъжденною смертью, а они (т. е. наши предки) воокреснутъ"... Мы же о пропасти и побъдъ побъжденной смерти ничего не знаемъ, но полагасмъ возможнымъ для насъ, - какъ орудій Бога-отцовъ, вдохнувшаго въ насъ жизнь, - возможнымъ и необходимымъ, съ одной стороны, достигнутъ чрезъ всёхъ, конечно, людей познанія и управленія всёми молекулами и атомами внёціняго міра такъ, чтобы разсвянное собрать, разложенное соединить, т. е. сложить въ твла отцовъ, какія они имъли при своей кончинъ; а съ другой, – полагаемъ возможнымъ и необходимымъ, достигнувъ и внутренняго управленія исихофизіологическимъ процессомъ, замѣнить рожденіе дѣтей, подобныхъ себѣ, своимъ отцамъ и предкамъ (атавизмъ), возвращеніемъ отцамъ полученной отъ нижъ жизни. - Но неправы и противники мистицизма, которые, отрицая дъйствительность мистическихъ видъній отцовъ, предковъ, ограничиваются однимъ лишь стрицаніемъ, и воскрешеніе процедшихъ поколѣній не дълаютъ проектомъ общаго дъла.

## Супраморализмъ въ противоположность псевдоморализму Канта, требующему такого добра, которое не уничтожаетъ зла.

Философія Канта есть узаконеніе, оовященіе вла — разъединенія, въ которомъ лежитъ міръ. Въ безусловномъ раздѣленіи трехъ идей, — или предметовъ разума, — Бога, человѣка и природы, и заключается причина зла; изъ такого раздѣленія происходитъ и раздѣленіе на два разума. Везусловное отдѣленіе Вога (Богословіе) отъ міра (т. е. человѣка и природы) лишаетъ міръ образца, смысла и цѣли, заключающихся въ Богѣ, или Богословіи, ибо Богъ требуетъ подобія Себѣ и въ Себѣ Самомъ заключаетъ указаніе на то, въ чемъ это подобіе можетъ выразиться. Везусловное же раздѣленіе міра на человѣка (психологія) и природу (космологія) не только заключаетъ въ себѣ признаніе, что природа (космологія) лишена разума, души, т. е бездушна и слѣпа, а люди, т. е. разумъ и души (психологія), безсильны, по и узаконяетъ такое состояніе; — такое раздѣленіе — природу обрекаетъ на вѣчную слѣпоту и происходящее отсюда (отъ слѣпоты) зло, а души осуждаются на созерцаніе этого зла, слѣпою силою

творимаго; т. е. идеи теоретическаго, созерцающаго лишь разума не обращаются въ дёло разума практическаго, и такимъ образомъ происходитъ раздъление на два разума, ничего общаго не имбющие. Раздвоивъ разумъ на теоретическій и практическій. Кантъ сделаль то, что теоретическій разумъ оказывается неспособнымъ различить бредъ отъ дъйствительности; а практическій, относясь пассивно къ умершвляющей силъ и къ силъ, или похоти, рождающей (т. е. къ природъ), оказывается неспособнымъ къ дъйствію; и такимъ образомъ разумъ познающій лищается способности энать деотвительность, а действующій, практическій, лишается способности, силы, управлять действительностью, возсозидать разрушенное, дъятельность практического разума ограничивается безсиль ною, узкою правственностью, т. е. требованіемъ такого лишь добра, которое не уничтожаетъ эла. Раздвоивъ разумъ, Кантъ создаль разумъ скептическій, теоретическій, и разумъ практическій, вѣрующій, или догматическій; т. е. разумъ теоретическій остался субъективнымъ, а практическій не сиблался объективнымъ; и только тогда, когда субъективное теоретическаго разума обратится въ проективное, и когда проектъ этотъ будетъ исполненъ, только тогда разумъ практическій сділается дійствительно объективнымъ, т. е. будетъ имъть доказательную силу, такъ какъ только дъломъ можетъ быть все доказано; тогда и антиномія двухъ разумовъ будетъ разръшена. Нужно признать, что Богъ, въ Которомъ безграничная любовь Сына и Св. Духа къ Отцу дълаетъ смерть невозможною и жизнь безсмертною, есть образець міру, въ коемъ рожденное (сыны и дочери) не стало еще безграничною любовью къ родившему (къ отцамъ), почему въ мірѣ и господствуетъ рожденіе и смерть, и человѣкъ, какъ разумное существо, не достигь еще познанія и управленія слібпою силою (природою), а слъпая сила остается еще не познанною и не управляемою. Но имъя образцомъ Бога, рожденные, т. е. сыны человъческіе, должны стать безграничною любовью къродившимъ (къ отцамъ); а такъ какъ отцы суть или уже умершіе, или же умирающіе, т. е. им Бющіе умереть (morituri). то сыны должны обратиться въ возсозидающихъ, оживляющихъ, т. е. въ воскрешающихъ чрезъ познаніе и управленіе слѣпою силою, - чрезъ это міръ (т. е. человъкъ и природа) достигнетъ подобія Богу безсмертному. Съ точки зрънія вопроса о жизна и смерти, въ Богъ явленъ намъ образецъ Сына и Духа, безусловная любовь коихъ къ Отцу дълаетъ смерть невозможною и жизнь Ихъ безсмертною; въ міръ же будетъ безсмертіе лишь тогда, когда рожденные (сыны и дочери) объединятся въ любви къ отцамъ, рожденіе обратится въ возсоздание, а смерть въ оживление, когда міръ, или всѣ міры, будутъ управляемы разумомъ, т. е всёми возвращенными къ жизни поколъніями, въ чемъ и состоитъ долгъ т. е, содержаніе долга. Кантъ-же знаетъ лишь формальный долгъ; онъ восхищается долгомъ, -- съ одной стороны, -и небомъ, т. е. небесными мірами -съ другой, не подозрѣвая, что долгь разумныхъ существъ состоитъ въ обращении міровъ, слѣпыми силаим движимыхъ, въ управляемые разумомъ возвращенныхъ къ жизни поколъній. Формальный же, отвлеченный долгъ и слъпые міры — предмето мъ восхищенія быть не могутъ. - Ошибка Канта заключалась въ томъ, что онъ "идеадъ" теоретическаго разума, подъ которымъ разумѣетъ Бога, не поставилъ долгомъ человъческому роду въ практическомъ разумъ, т. е. остался при созерцаніи, не переходя къ дёлу; а затёмъ, признавъ въ практическомъ разумъ Бога уже не мыслью (идеаломъ), а существомъ, Кантъ не сдълаль человъка орудіемъ воли этого существа, напротивъ Кантъ саблаль Бога орудіемъ человівка для доставленія посліднему счастья, какъ вознагражденія за доброд'ятель. При троекратному ву теченіе в'яка возвращеній къ Канту философы не исправили его ошибки, состоящей въ отдъленіи практическаго разума отъ теоретическаго и въ признаніи такого отдъленія безусловнымъ. Возвращеніе къ Канту означаетъ возвращеніе къ разъединенію, къ узкому практицизму отъ мнимой широты теоретическаго знанія. Движеніе же отъ Канта впередъ будетъ означать призывъ къ объединенію двухъ разумовъ чрезъ расширеніе предмета практическаго разума до широты теоретическаго, при чемъ Богь, признаваемый теоретическимъ разумомъ лишь за идеалъ, изъ регулятивной идеи знанія становится Существомъ, Которое чрезъ самого человъка приводитъ въ исполнение планъ спасенія, или, - что тоже, -- самъ человъкъ дълается орудіемъ спасенія; паралогизмъ безсмертія теоретическаго разума разръшается дъйствительнымъ всеобщимъ воскрешеніемъ, какъ дібломъ практическаго разума. При этомъ психологія изъ общей обращается въ коллективную, ділается психократією, т. е. объединяетъ родъ человъческій и внутренно п внъшне въ трудъ познанія и управленія бездушною силою космоса, и такимъ образомъ психологія не отдівляется отъ космологія, а воскрешенныя поколбнія становятся разумомъ и душою всёхъ міровъ вселенной. Въ противоположность Канту, обратившему критику практическаго разума въ орудіе лишь теоретическаго доказательства бытія Божія и безсмертія души, -- практическій разумъ, оставаясь именно практическимъ, дівловымъ, можетъ доказать и даже долженъ быть доказательствомъ сказанныхъ истинъ; онъ и будетъ такимъ доказательствомъ, сдълавшись орудіемъ воли Бога отцовъ чрезъ всбхъ сыновъ, соединенныхъ въ дълъ возвращенія жизни отцамъ, т. е. сдівлавшись орудіємъ въ діблів уничтоженія зла. Нельзя не сказать, что Кантъ сталъ измънникомъ критикъ, давая, вмѣсто дълового доказательства (доказательства дъломъ), несвойственное практическому разуму доказательство мысленное, теоретическое. Въ теченіє 19 го стольтія философія, особенно нъмецкая, трижды возвращалась къ Канту; но оставляя не разръшенною антиномію двухъ разумовъ. философія не могла разрѣшить и вопроса о раздѣленіи на богатыхъ и бѣдныхъ, на ученыхъ и неученыхъ, вопроса о распаденіи человъческаго рода на два сословія. Вопросъ о богатствъ и бъдности, -- откуда происходитъ индустріализмъ и милитаризмъ, и въ наилучшемъ случав - стремленіе къ всеобщему обогащенію, -- сдълался предметомъ практическаго разума; вопросъ же коренной, - о смерти и жизни, - только созерцается и остадся

предметомъ теоретическаго разума. Отсюда происходять и два средовія. богатыхъ и бъдныхъ, ученыхъ и неученыхъ. Только замъною вопроса о богатствъ и бъдности вопросомъ о смерти и жизни (1-й пасх, вопр.) можетъ начаться разръшение вопроса о раздълени на два сословия; съ этимъ вибств начнется и выходъ изъ несовершеннольтія, въ состояніи котораго, т. е. несовершеннольтія, держать родь человыческій главнымы образомъ мануфактурныя игрушки, дъля людей на богатыхъ и бъдныхъ, съ чъмъ связано и раздъленіе на ученыхъ и неученыхъ, или образованныхъ и необразованныхъ, а также и на върующихъ и невърующихъ, т. е. на живущихъ върою и на живущихъ разумомъ. Вопросъ о богатствъ и бъдности есть вопросъ по преимуществу городской, и чъмъ выше городъ въ промышленномъ отношен и, тъмъ и различе въ немъ между богатыми и бъдными ръзче, съ одной стороны биллюнеры, милліардеры, а съ другой -ничего не имъющие, пролетарии. Въ сельскомъ быту и ему подобныхъ, напр. у кочевниковъ, различіе между богатствомъ и бъдностью только количественное, а не качественное, какъ въ городахъ; въ послъднихъ богатые и бъдные по образу жизни такъ между собой различаются, что представляютъ изъ себя какъ бы двъ совершенно различныя породы, неспособныя даже понять другь друга. Это различіе и создаетть два разума, а между тъмъ раздъление на два разума признается чъмъ-то необходимымъ, неизбъжнымъ, безусловнымъ, а не обусловленнымъ раздъленіемъ на богатыхъ и бъдныхъ. Богатство, дающее досугь и праздность, создаеть теоретическій, или созерцательный, разумъ, работа же создаетъ разумъ практическій, не приводимый однако въ сознаніе. Разд'вленіе на два разума производить и разд'вленіе на два чувства, на двъ воли. Праздность, доставляемая богатствомъ, создаетъ культъ женщинъ, т. е. чувство превращается въ половое, а воля въ похоть; потому-то въ городахъ и превращаются всъ отъ мала до велика, отъ колыбели де могилы въ жениховъ и невѣстъ, жизнь ставитъ себѣ цълію только удовольствіе, смыслъ и цъль жизни утрачиваются. Когда городская жизнь доходить до крайности, — является реакція, исканіе смысла и цъли жизни, начинается хожденіе въ народъ, опрощеніе. Но однимъ отрицаніемъ всего созданнаго городомъ, - въ томъ числѣ науки и искусства, однимъ возвращениемъ къ землѣ какъ источнику только средствъ къ жизни, однимъ опрощеніемъ, принятіемъ участія въ земледъльческихъ работахъ, т. е. принятіемъ лишь внѣшняго образа сельскихъ жителей, вопросъ о раздълени не разръщается. Вопросъ этотъ разръщится только тогда, когда опростившіеся горожане войдуть въ душу сельскихъ жителей, увидять въ землъ не источникъ лишь средствъ къ жизни, но и прахъ отцовъ, требующій возвращенія жизни, -- тогда лишь они найдуть смысль и цібль жизни, сохраняющеся только въ селахъ живущими у праха отцовъ. Только въ селахъ, и при томъ въ селахъ, неиспорченныхъ городскимъ вліяніемъ, становится понятнымъ культъ предковъ, праздникъ Пасхи, съ которымъ отожествляется все православіе. Переходъ отъ городского культа женшинъ къ сельскому культу предковъ выражается тъмъ, что кладбища, вынесенныя нынт за городъ, становятся вновь центрами, какъ было это въ селахъ, но такими центрами, въ когорыхъ собраны всъ учрежденія, или орудія знанія и искусства, чего не было въ селахъ; при чемъ эти орудія, орудія знанія и искусства, получають иное назначеніе, чёмь имёли въ городь, они становятся орудіями возсозданія и оживленія: - такъ что новый храмъ воскресенія съ орудіями знанія и искусства, - не такими, какъ они нып'ь есть, а такими, какими они должны быть, когда будуть перенесены на кладбище, къ праху отцовъ, когда станутъ выраженіемъ любви къ отцамъ сыновъ, - новый храмъ воскресенія представить наглядно 8, 9 и 10-й пасхальные вопросы, т. е. это будетъ храмъ Бога отцовъ (теологія), обращающій чрезъ объединенныхъ на кладбищ'ї сыновъ (психологія) силы внітніняго міра (космологія) въ силы оживляющія отцовъ; при чемъ вст три предмета теоретическаго разума - Вогъ (теологія), одущевленныя существа (психологія, изъ отвлеченной, ставшая собирательною) и вийшнія сиды, управднемыя разумомъ (космологія) соединяются въ одинъ предметъ дъда практическаго разума. Нынъшніе единичные переходы отъ городовъ въ села должны обратиться-чрезъ воинскую повинность-въ общую правительственную мъру, хотя-бы сначала и въ видъ лишь временныхъ лътнихъ выходовъ изъ городовъ въ школы-лагери для произнодства опытовъ надъ взрывчатыми веществами, для опытовъ съ эмфйковыми или ээростатными. Каразинскими, аппаратими и т. п. При полной же воинской повинности, соединенной со всеобще-обязательнымъ образованіемъ, каждое сельское кладбище дълается Кремлемъ, въ коемъ знаніе переходитъ въ дъйствіе, а искусство отъ изображенія, отъ мертваго лишь подобія переходить къ оживленію самого праха. Этотъ переходъ отъ городовъ, производящихъ мануфактурныя игрушки (выраженіе несовершеннолітія), переходь въ село съ орудіями знанія, выработанными въ городъ, совершаєтся чрезъ самодержца, входящаго въ соглашеніе со всѣми царствами міра, чтобы такой переходъ совершился повсюду одновременно.-Итакъ, вопросъ с двухъ разумахъ (знаніе и дібло) и трехъ предметахъ повнающаго, или теоретическаго, разума, т. е. мы — познающіе, жіръ, (природа), какъ предметъ знанія и дъла, и Вогъ, какъ создатель того и другого (насъ и природы), - разръщается подчиненіемъ повнающихъ Богу, при чемъ подчиненіе это выражается управлевіємъ познающими міромъ (природою). Подчинившись Богу, ставъ его орудіємъ, люди становятся правящими и вмібстів съ природою станутъ уже миромъ, а не міромъ, какъ это нынѣ есть. - Тройное дѣленіе,—Вогъ, человъкъ и природа, - возможно и должно замънить двойнымъ, - Вогъ и міръ, при чемъ подъ послъднимъ разумьется человъкъ и природа. Но когда природа будетъ управляема разумомъ, т. е. когда совсёмъ не будетъ слёпой силы, тогда наименованіе міръ, употреблямое для обозначенія міра въ нынъшнемъ его состояни, при которомъ человъкъ подчиненъ слъпой силъ, должно будетъ замънить наименованіемъ миръ, и это наименованіе будетъ обозначать новое уже состояніе міра, въ которомъ слѣпой силы, производящей вражду, не будетъ. Не будетъ въ этомъ миръ, подобіи Богу, ни

борьбы, ни смерти, потому что рожденные, или сыны, по причинъ безграничной любви къ родившимъ уже не будутъ рождать смертное, а будутъ возсоздавать умерщихъ, т. е. безсмертное. Міръ, это-то, что существуєть въ настоящее время, когда природа господствуетъ надъ чувствующимъ и разумнымъ существомъ, когда и это чувствующее и разумное существо, рождая, т. е безсознательно производя новое существо, само старбеть и умираетъ вмъсто того, чтобы, возсозидая умершихъ, самому дълаться безсмертнымъ, нестаръющимъ, т. е. самовозстановляющимся. -- Когда мы говоримъ, что "природа есть врагъ временный, а другъ вѣчный",— или же "нать вражды вачной, а устраненіе временной-наша задача", - то признаемъ единство человъка и природы, отвергаемъ раздвоение міра на природу и человъка, отвергаемъ раздвоение, которое не меньше такого отдъленія, какъ Богъ и міръ, творець и твореніе... Вогъ и міръ, это нынъшнее отношеніе не подобное: Вогъ и миръ, это-будущее если человъкъ, или вообще разумное существо, будетъ управлять, а не подчиняться слъпой силъ. -- Есть и еще возаръне, по которому Богъ и міръ (или миръ) составляють одно-мірь, и въ этомъ мірь человъкъ подчиненъ природъ въчно. Это воззръне тъхъ, для которыхъ нътъ мкра ни въ міръ, ни внъ міра, по воззрѣнію которыхъ существуєть неограниченная матерія и лишь ограниченный разумъ. По другому же воззрѣнію существуютъ рядомъ міръ **и миръ**, т. е. **миръ** существуетъ внъ міра (спиритуалисты). Наше же воззръніе таково, что въ настоящее время существуетъ Богъ и міръ, при чемъ міръ обозначасть состояніє міра, каково оно нынѣ есть, т. с. обозначаетъ міръ съ неисполненнымъ долгомъ, когда же долгъ будетъ исполненъ, тогда міръ станетъ миромъ. Когда говоримъ, — "на въ природъ Вогъ, а съ нами Вогъ", то признаемъ господство разума надъ слвпою силою, т. е. говоримъ о миръ, а не о міръ, гдъ царствуетъ сбратное отношеніе.--Міръ есть фактъ, а миръ-проектъ.

Почему наука вмъсто раскрытія плана искупленія (спасенія) отъ гръха и смерти, илана воскрешенія, какъ общаго дёла, стала отрицаніемъ христіанства?! Отрицаніє шло отъ людей ученыхъ, отъ тѣхъ, которые занимались знаніемъ для знанія, вопросомъ - "почему сущее существуеть", вопросомъ только любопытства, вопросомъ празднымъ, прямо къ дълу непобуждающимъ. Если же вопросъ-«почему сущее существует», замънить вопросомъ- «почему живущіе страдають и умирають», а также и подобными ему-«о причинахъ небратскихъ отношеній между людьми», «О неродственныхъ отношеніяхъ къ намъ слепой силы, природы», --- хотя сама природа приходить именно въ насъ къ сознаню и поэнанію себя,--«почему неразумная сила господствуеть надъ разумными существами и дълаетъ ихъ врагами другъ другу», и почему разумныя существа не делаются служителями, или орудіями, Существа, бытів Котораго (т. е. Бога) не могуть не предполагать, и отрицать Которое,--- не на словахъ только, -- возможно, лишь дёлая вло, дёлая добро въ совокупности, мы утверждаемъ Его

этими вопросами замънить вопросъ --- «почему сущее существуеть», то послъдній будеть зам'внень такими вопросами, которые вполнів его въ себъ заключають, а вмъсть съ тъмъ всъ ляютъ вопросъ объ некупленіи (спасеніи) міра, или вопросъ гръхъ, т. е. враждъ между людьми, начатой Каиномъ, вопросъ о небратствъ, о прокляти, или отчуждени отъ Благого Существа, и подчинени злому, что и выражается во взаимномъ вытъснении, или смерти; -- отвътъ же на эти вопросы будетъ заключать въ себъ не отвътъ только на вопросъ- "почему сущее существуеть", но вмъсть и побуждение къ дълу всеобщаго спасенія, а потому люди ученые, занимающіеся разрѣшеніемъ вопроса -- "почему сущее существуеть", не имъють основанія отказываться отъ замѣны этого вопроса выше приведенными, разрѣщеніе которыхъ, удовлетворяя любопытство, знаніе для знанія, сділаеть знаніе (науку) спасительнымъ, искупляющимъ, -- Но чтобы заниматься вопросомъ не о личномъ лишь, а о всеобщемъ спасеніи, необходимо пріобр'ясти способность обобщенія; а потому общеобязательное образованіе, върно понятое, должно имъть цълью воспитать въ людяхъ способность обобщения, которая и приведетъ къ замънъ заботы о личномъ лишь счастіи стремленіемъ къ общему всъхъ людей спасенію. Общеобявательное образованіе и будетъ имъть эту цъль, когда оно будетъ соединено съ общеобязательною воинскою повинностію, обращающею орудія истребленія въ орудія познаванія (изслъдованія) и управленія слівою силою; только участіє въ этомъ общемъ иблъ управленія и подниметь мысль на высоту обобщенія, и тогда станутъ невозможными такіе вопросы, какъ вопросъ "о свободѣ совѣсти", нли --что тоже - "о свободв на рознь", и "о свободв мысли", т. е. "о своболь на ложь, которые такъ волнують въ настоящее время общество, производять раздоры, вражду, самую ожесточенную полемику. Такимъ образомъ соединеніе общеобязательнаго образованія съ общеобязательною воинскою повинностію положить конець не только войнѣ внѣшней, международной, но и полемикъ, спору, раздору, - войнъ внутренней; т. е. объединеніе въ одномъ дълъ приведетъ и къ одиномыслію. Нужно, чтобы каждый поняль общую причину человъческихь бъдствій, и это будеть значить, что способности умственнаго обобщенія придано нравственное значеніе, или,—что тоже,—умственное не будеть отділяться отъ нравственнаго. Такое соединене нравственнаго съ умственнымъ можетъ дать и даетъ учение о воскрешении, какъ общемъ и самомъ естественномъ для разумныхъ существъ дълъ, требующемъ соединенія всъхъ силъ всъхъ людей. - Если вопросъ -- "почему сущее существуеть" связать, соединить съ вопрозомъ - «почему живущее умиряеть», то это и будеть означать соединеніе, или объединеніе двухъ разумовъ, теоретическаго съ практическимъ, при чемъ послѣдній, практическій, будетъ полнымъ приложеніемъ перваго, т. е. теоретическаго, -- это будетъ означать также соединение умственнаго съ нравственнымъ. И тогда субъективное станетъ проективнымъ, а не идеаломъ неосуществимымъ; теорія, или мысль, станетъ замысломъ, а практика осуществленіемъ мысли, осярательнымъ ея доказательствомъ.-Съ вопросомъ - «почему живущее ужираетъ» -- ставится на первое мъсто вопросъ о жизни и емерти, тогда какъ наше время на первое мъсто ставить вопросъ о бадности и богатства, вопросъ соціальный. Заміннюю сего послъдняго первымъ вопросомъ и открывается программа пасхальныхъ вопросовъ. Но пока будетъ смерть, будетъ и бёдность, и какъ бы ни было ничтожно богатство, но и оно предпочтительнъе совершенияго инчто; слъдовательно, пока будотъ сморть, не уничтожится стремление къ наживѣ, къ богатству; поэтому требованіе отреченія отъ богатства при привнаніи смерти больше, чёмъ странно. Вопросъ о всебщемъ обогащени, какъ и о всеобщемъ объдненіи, одинаково неразръшимъ. Вопросъ же о двухъ разумахъ въ самомъ себъ заключаетъ указаніе на разръщеніе, ибо разумъ теоретическій, какъ отживающій, и разумъ практическій, какъ еще недозрѣвшій, требуютъ, чтобы послѣдній, какъ недозрѣвшій, быль доведенъ до эрълости путемъ воспитанія, т. е. участіємъ во всеобщемъ познанія и дълъ, представители же отживающаго разума въ дълъ воспитанія недозръвшаго найдутъ свое оживленіе, получатъ новыя силы.

Супраморализмъ, какъ объединеніе двухъ разумовъ, — такое объединеніе, при которомъ мысль теоретическаго разума во всей широтъ ея становится для разума практическаго проектомъ, т. е. предметомъ дъла, исполненія, — въ противопеложность одностороннимъ ръшеніямъ вопроса о двухъ разумахъ, — по которымъ или признается одинъ лишь узкій практическій разумъ и отвергается широкій, хотя и призрачный лишь, мысленный, теоретическій разумъ, или же отвергаются оба разума, какъ теоретическій, такъ и разумъ практическій.

Ницше не придавалъ особо-важнаго значенія теоретическому разуму; разумъ для Ницше былъ способностью низшею; вистинктивное, безсознательное для Ницше было важибе, больше сознательнаго; практическій же разумъ проявлялся для Ницше въ разрушительной силъ, въ войнъ, въ истребленіи всего слабаго, больного. Признавая въ практическомъ разум'є лишь разрушительную силу, Ницше не признаваль въ немъ созидательной или возсозидательной силы, которая могла бы противодъйствовать разрушенію, и потому, пассивно подчиняясь слівной силів, восторгомъ ожидалъ послъднюю катострофу, кончину міра, считая ее безусловно неизбъжною, Ницше-антихристомъ себя, по скромности, не называять, потому что быль только, — по выраженію одного критика, — правбейникомъ пера", разбойникомъ, такъ сказать, въ мысли, -- антихристъ же долженъ быть міровымъ разбойникомъ, разбойникомъ всеобщаго дівла разрушенія, и не въ мысли лищь, но и на самомъ дълъ. — Толстой вопросъ о двухъ разумахъ разръщаетъ отрицаніемъ того и другого, и въ замъну ихъ ставитъ «не-думаніе» и «не-деланіе», т. е. ставитъ въ основу отри-

цаніе ума, или безуміе, и отрицаніе дёла, или бездяйствіе. Хотя въ сдёланномъ Толстымъ переводъ евангелія и сказано, что въ основу стало разум'вніе (логосъ), но для него (Толстого), отвергшаго законы разума, логика и последовательность необязательны; логику Толстой не признастъ и въ чудо не въритъ, а потому позволительно заключить, что, отвергнувъ разумъ естественный, Толстой отвергъ и разумъ сверхъестественный, мистическій. -- Достоевскій же признаетъ лишь разумъ мистическій, т. с. онъ объединяетъ въ мистическомъ разумъ оба, теоретическій и практическій; но такое объединеніе, какъ это уже и сказано, недъйствительно; потому то и признавая долгъ воскрешенія, Достоевскій не говоритъ, что нужно дълать для исполненія этого долга. - Нынфшній католицизмъ, католицизмъ Льва 13-го, не придаетъ большого значенія догматикъ, т. е. разуму теоретическому, а разумъ практическій для нынъшняго католицизма есть орудіе для решенія лишь вопроса соціальнаго, вопроса «о богатстве и бъдности», которымъ въ противоположность супраморализму и замъняется вопросъ «о жизни и смерти». Протестантизмъ же, — въ лицъ Альберта Ричля (Ritschl) и его послъдователей, стоящихъ нынъ во главъ, можно сказать, протестантизма, (каковы Гарнакъ, Кафтанъ и друг.), -- совсъмъ отвергаетъ догматику, даже приписываетъ ей языческое происхожденіе. Ричлисты на первое мъсто ставятъ Царство Божіе; но подъ царствомъ Божіимъ они разумѣютъ лишь «идеаль достижимаго на землѣ счастія»; т. в. они видять счастіе не въ трудъ познанія и управленія слъпою силою, не въ трудъ, необходимомъ для разръшенія вопроса о живни и смерти, о всеобщемъ возвращени жизни, не въ трудъ, искореняющемъ зло, которому (т. е. труду) никакихъ предъловъ, или границъ, и поставить нельзя, потому что слъпая сила проявляется не въ землъ только, но и въ другіхъ мірахъ, земляхъ, во всей безграничной вселенной, - Ричліанцы, -- насколько можно понять ихъ при намъренной темпотъ ихъ выраженій, видятъ счастье только въ доставленіи встить комфорта, т. е. въ разръшеніи вопроса соціальнаго. — Если это не такъ, то что же можетъ значить этотъ «идеалъ достижимаго на земли счастія "?. А если для Ричліанцевъ счастіе, дъйствительно, лишь въ доставленіи всёмъ комфорта, въ такомъ случат и они, подобно современному каполицизму и въ совершеннную противоположность супраморализму, пришли къ вопросу о богатетия и балности и замънили имъ вопросъ о жизни и смерти, т. е. вопросъ о всеобщемъ возвращени жизни. Имъя въ виду лишь живушихъ, Ричль и его последователи забываютъ объ умершихъ, и въ Царствъ Божіемъ, какъ его понимаютъ Ричліанцы, во всякомъ случав нътъ мъста для умершихъ. Ставя на первое мъсто Царствіе Божіе, ричліанцы понимають его какъ церковь, но церковь лищь живущихъ, т. е. церковь сыновъ, совершенно забывшихъ отцовъ, или блудныхъ сыновъ, если только общество такихъ сыновъ можетъ быть названо церковью. Ричліанцы создають церковь, объединеніе, но это объединеніе не имбеть цілью разръшение вопроса о живни и смерти; не полагая въ разръщении этого вопроса своей цёли, церковь какъ-бы сама для себя становится цёлью, на первое мѣсто ставится ІХ-й члень сумвола въры; а между тъмъ, въ видахъ разръщения вопроса о живни и смерти, на первое мъсто надо поставить 11-й и 12-й члены сумв. в вры, т. е. на первое мъсто надо поставить дбло, осуществленіе котораго мы ожидаемъ, (чаю воскресенія мертвыхъ и жизни будущаго въка); для осуществленія этого дъла и необходимо наученіе (крещеніе 10-й чл. сумвола), долженствующее соединить всъхъ. т. е. создать церковь (ІХ-й чл. сумв.), объединить во всеобщемъ дълъ, которое и поставлено на первое мъсто. Въ VIII-мъ членъ говорится о Лухф, въ ветхомъ завътъ глаголавшемъ чрезъ нъкоторыхъ только людей (пророковъ), а въ новомъ завътъ Духъ воодушевляетъ уже всю церковь, -воодушевляетъ и руководитъ церковь въ осуществленіи дѣла, для котораго и совершилось (т. е. должно совершиться) объединеніе, создалась церковь, - въ осуществлени дъла нашего спасения отъ смерти и отъ суда, по слову Іоанна Богослова («и на судъ не пріидетъ, но прейдетъ отъ смерти въ животъ»). Первые шесть членовъ сумвола въры имъютъ историческое значеніе, какъ изложеніе творенія и искупленія міра; VII-й же членъ имъетъ эначение угрозы на случай, если мы не соединимся для совершенія діла нашего спасенія, если проповідь евангельская не будеть нами принята. Теоретическій разумъ, не дълаясь орудіемъ разръшенія проса о жизни и смерти, а оставаясь отвлеченнымъ, неприложимымъ во всей полноть своей. «(какимъ онъ является въ астрономіи и въ исторіи, въ которыхъ могутъ соединиться всѣ науки, какъ объ этомъ уже говорилось),--будетъ побъжденъ своими врагами, католицизмомъ и протестантизмомъ, когда сіи посл'єдніе, окончательно сд'єлавшись соціалистическими, пріобрЪтутъ власть, станутъ государственною силою чрезъ вооружаемое ими уже и въ настоящее время четвертое сословіе;- приложеніс же во всей полноти своей теоретическій разумъ можеть получить, лишь сдівлавшись орудіемъ христіанства, отожествляемаго съ Пасхою въ смыслів не праздника только, но и всеобщаго дъла, дъла естественнаго и священнаго. Лишь только папство объявило себя непогрёшимымь, какъ протестантская Германія напала на главную опору папизма Францію, и папство лишилось своего маленькаго царства; по лишившись маленькаго царства, папство пріобръло, - на погибель человъческаго рода, - такую большую силу надъ душами, что самъ Бисмаркъ, ръшившійся бороться съ нимъ, оказался побъжденнымъ. Съ Германо-Французскою борьбою связано и появленіе ричліанства, которос внесло вражду между этикою и догматикою и вступило, надо полагать, на тотъ же путь, какъ и католицизмъ, превращающійся изъ религіозной силы въ экономическую, и въ то время, когда протестантизмъ достигъ наибольшаго развитія, въ смыслів полнаго равложенія, въ это время католицизмъ создаль такую власть, которая подъ видомъ спасенія отъ разложенія, могла бы подавить всякую жизнь. Въ этихъ двухъ крайностяхъ, -- въ католическомъ насиліи и въ протестантской розни, -- и проявляется отречение отъ христанства, -- антихристанство. Католицизмъ, какъ и протестантизмъ, могутъ быть названы могильщика-

ми христіанства.—Въ настоящее премя въ мір'є выступають два самодержавія, - духовное, т. е. папство, и свътское - русскій православный императоръ, стоящій въ отцовъ-м'єсто. Если духовное самодержавіе саму церковь превращаеть въ государство, т. е. создаеть изъ церкви учрежденіе, регулирующее лишь экономическія и соціально-юридическія отношенія живущихъ, то свътское самодержавіе можетъ само государство, -- или все юридическое и экономическое, --превратить въ церковь, т. е въ нравственное, въ родственное объединение, и привести такимъ образомъ къ совершеннольтію. Перенося власть на слъпую силу и объединяя въ борьбъ съ нею умственныя и правственныя силы, свътское самодержание можетъ освободить эти последнія отъ принужденія и насилія и превратить государство, или всемірное общество, въ подобіе Тріединому Богу. - Къ сожалівнію, світское самодержавіе не сознаеть своего преимущества надъ самодержавіемъ папскимъ и, повидимому, даже совсъмъ не понимаетъ своего смысла и назначенія, а потому едва ли и само видитъ въ сеоб какую либо надобность, необходимость; но что хуже всего и уже безнадежно дурно. это готовность самодержавія отказаться отъ самого принцина самодержавія, который создавался всею исторією въ видѣ объединительныхъ центровъ, при чемъ послёднимъ такимъ центромъ является "Москва-третій Римъ, а четвортому но быть". Въ началъ восьмидесятыхъ годовъ самодержавіе свътское едза совсъмъ не отказалось отъ самого себя, и тогда торжество католицизма было-бы полное.

Супраморализмъ, — какъ выражение дука славянства и совершенияя противоположность Занаду, — не указываетъ-ли путъ, по которому мы должны идти, отказавшись отъ подражания Западу, подражание которому привело насъ на край гибели, поднявъ сыновъ на отцовъ.

Супрамерализмъ, или пасхальные вопросы, — (способъ ихъ ръшенія и результатъ, къ которому ръшеніе этихъ вопросовъ приводитъ), — не естьли выраженіе самаго духа славянства, такъ какъ несомнѣнно изъ всего предыдущаго, что супраморализмъ составляетъ полную противоположность духу Запада, а Западъ самъ противополагаетъ себя славянству, обвиняя его въ отсталости, въ примитивности, т. е. открывая въ славянахъ дѣтственность (примитивность, — что такое, — если не дѣтственность?), и указывая на это ихъ свойство не съ цѣлью, конечно, польстить своимъ врагамъ, не съ цѣлью похвалить ихъ. Но если это вѣрно, если въ насъ, славянахъ, дѣйствительно сохранилась дѣтственнось (и женственность, на сколько она сходна съ дѣтственностью), то мы, славяне, обязаны этимъ континентальной глуши, захолустью, въ которомъ такъ долго жили, что дѣтственность стала нашимъ характеромъ, нашимъ неискоренимымъ свойствомъ, до того неискоренимымъ, что даже вывариваніе въ фабричномъ котлѣ не вполнѣ очищаетъ насъ отъ этого свойства. — Не благодаря-ли жизни въ континен-

тальной глуши, сохранившейся въ насъ дътственности, русскимъ кажется, что "на людяхъ и смерть красна", а въ минуты опасности со словами-"умирать, такъ умирать всемъ" - русскіе люди идуть на действительную смерть. "Жить не для себя, ни для другихъ, а со всеми и для всехъ", —не кажется ли, что выраженіе это вырвано изъ самой души русскаго народа?). Русскій народъ намъ изв'єстень по описаціямь двухъ-трехъ хотя и вышедшихъ изъ русскихъ, но смотрящихъ на свой народъ съ иностранной точки зрвнія, съ точки зрвнія крайняго индивидуализма, а потому эти наши иностранцы знають русских только въ отдельности, въ отдельно взятыхъ личностяхъ, и, изображая ихъ, представляютъ цёлый рядъ пошлъйшихъ людей, среди коихъ только глупцы оказываются порядочными. А между тёмъ, чтобы сдёлать надлежащую оцёнку русскихъ людей, нужно взглянуть на нихъ, взять ихъ тогда, когда они соединяются для общаго священнаго дъла, какъ построеніе обыденнаго (въ одинъ день воздвигаемаго) храма,— этого высшаго проявленія **помочей и толокъ**, явленій у насъ, можно сказать, обыденныхъ, т. е. обыкновенныхъ, постоянныхъ и повсемъстныхъ,--или же когда русскихъ людей соединяетъ общее бъдствіе; - не показались ли бы при этомъ съ иной стероны и тѣ, которые въ обычной жизни являлись совершенными пошляками; и не сдѣлалась-ли бы для насъ Русь даже по-хорошу мила, а не на оборотъ, если-бы изобразили ее намъ въ великіе и святые моменты ея жизни?!..

Супраморализмъ составляетъ полную противоположность духу Запада: во 1-хъ, онъ противоположенъ имморализму Нипше, --- послъдняго философа съ его предтечею Максомъ Штирнеромъ, -- который хотя и перешель за предълы добра, но остался въ предълзкъ зла. Ницше върилъ въ безусловную кончину міра; — а такое в'їрованіе есть необходимое сл'їдствіе внанія бевъ діла, слідствіе только знанія, и при томъ знанія одного лишь себя, ибо «познай самого себя» (заповъдь Дельфійскаго демона), говоритъ только о знаніи и умалчиваеть о діль, говорить только о себів и умалчиваетъ о другихъ, а потому и приводитъ лишь къ себъ, къ вдинствонному ("Я-единственный, и ничего другого не признаю"), или же требуетъ-"найдти въ себв лишь себя",-это послёдній отвётъ на "повнай самого себя", положившее начало философскимъ блужданіямъ. Супраморализыв противоположень, во 2-хъ, импорализму Толетого, этого иностранца, пишущаго о Россіи, для котораго однако въ дітствів, по его собственнымъ словамъ, -- любовь къ матери сливалась съ любовью къ Богу, т. е. это значитъ, что онъ върилъ тогда въ Бога матери, въ Бога родителей, въ Бога отцовъ, а слъдовательно онъ не быль тогда иностранцемъ и върно понималъ наибольшую заповъдь, понималъ ее такъ, какъ это слъдуетъ по евангельски, тогда Толстой былъ истинно евангельское дитя; но впослъдствіи Толстой, по собственному его признанію, утратиль чувство дътственности и ему стало казаться страннымъ, что чувство его къ матери сливалось съ любовью къ Богу, естало казаться страннымъ именно то, въ чемъ заключается самое свитейшее, самое великое, то, что всъхъ людей роднить между собою, дълая ихъ сынами и дочерьми Бога-отцовъ. По причинъ утраты дътственности изъ Толстого и выработался крайній индивидуалистъ, отрицатель христіанства, и особенно послъднихъ страницъ всьхъ четырехъ евангелій. Въ душт утратившаго дітственность Толстого Христосъ могъ только умереть и не могъ уже воскреснуть, какъ воскресъ въ душахъ не утратившихъ дътственности галилейскихъ рыбаковъ.--Противоположенъ супраморализмъ, въ 3 хъ, и мистицизму Достсевскаго, для коего Римъ, конечно не третій, Парижъ, этотъ Іерусалимъ интелегентовъ, наука Запада, даже и въ томъ несовершенномъ вияв, какъ ныяв есть, и вся его исторія, - это отреченіе отъ смысла и цъли жизни, безусловная свобода, - милъе Россіи (См. Полное собраніе сочиненій, изд. 4-ое, 1892-го года, «Подростокъ», стран. 465-я). Этими немногими словами Достоевскій несомнівню доказаль свою иностранность; - миль и по-милу хорошъ, т. е. былъ ему роднымъ, очевидно Западъ, а не Россія; Россію если онъ и любилъ, то головою, а не сердцемъ; сердце его всецъло принадлежало Западу; даже природа Запада, Венеція, была ему мил'ве русской. Супраморализмъ противоположенъ мистицизму и славянофиловъ, для коихъ Западъ-«страна святыхъ чудосъ», по выраженію Хомякова,-также какъ и мистицизму Соловьева, - явнаго поклонника 1-го Рима (папскаго) и явнаго же врага своихъ единомышленниковъ, поклонниковъ «страны святыхъ чудесъ». Супраморализмъ противоположенъ, въ 4-хъ, и псевдоморализму Канта, хотя не вышедшаго еще изъ предбловъ добра, но и не перешедшаго за предълы зла, ибо его правственность не увичтожила зла и знаетъ лишь личное, безсильное добро. Нравственность Канта оставляетъ вло въ дъйствительности, тогда какъ при водвореніи безусловнаго добра зло можеть и должно быть оставлено только въ представленіи, и тогда оно будетъ лишь усиливать добро. Супраморализмъ, или православів, отожествляемый съ Пасхою, какъ величайшимъ праздникомъ, (который состоитъ не въ сознаніи каждымъ принадлежности самому лишь себъ́, т. е. невъ отчужденій отъ всёхъ, — что такъ высоко цёнится западниками, индивидуалистами, солинсистами и пр.), супраморализмъ отожествляемый съ Пасхою, какъ величайшимъ праздникомъ и какъ **величайшимъ дёдомъ, общимъ д**яя вс**ъхъ** и роднымъ для каждаго, д**ъломъ всеобщаго возвращенія жизни,**—супра морализмъ противоположенъ, въ 5-хъ, и романскому католицизму, какъ спасенію не дфломъ, — а дфлами, ничего спасительнаго въ себъ не заключающими, и германскому протестантизму, какъ спасенію бевъ дѣла. Католицизмъ средствами искупленія считалъ и св**ященныя войны,** крестовые походы, замъненныя потомъ денежаными взносами, индульгенціями; протестантивмъ же, отвергнувъ эти способы искупленія, пичего не поставилъ на мъсто ихъ, никакого дъла, а только въру въ смыслъ представленія. А между тъмъ только обращеніе орудій истребленія въ орудія спасенія, въ орудія возвращенія жизни всѣмъ жертвамъ войны и всякой борьбы, вмѣсто священныхъ войнъ, -- какъ искупительнаго средства, -- будетъ замъною очевидно ложнаго католическаго средства средствомъ несомићино истиннымъ;

это же будеть и необходимымъ дополненіемъ къ въръ, —понятой по протестантски, - недостающаго въ ней, и тогда въра будетъ уже не представленіемъ только, а осуществленіемъ чаемаго, какъ это слѣдуетъ по православному. – Разоруженіе, или обращеніе орудій истребленія въ орудія спасенія, въ орудія возвращенія жизни всёмъ жертвамъ войны и всякой борьбы. — вотъ положительный и опредъленный отвътъ на вопросъ, - что такое православіе, которое какъ булто (по ядовитому опредъленію В. С. Соловьева) есть только не католицизмь и не протестантизмь. Составляя совершенную противоположность гордому Западу, можетъ-ли супраморализмъ быть дъломъ такого племени, какъ славяне..... Какъ можно ожидать исполненія столь громаднаго плана отъ такого племени, все отличительное свойство котораго заключается въ его дишь детственности, которое всю долгую жизнь прожило въ захолустьи, въ континентальной глуши, въ средъ котораго писавшіе и изображавшіе его съумітли найти лишь самыя ничтожныя до пошлости личности, только такъ называемые отрицательные типы, и не нашли ничего положительнаго... Но "Создатель міра изъ икчего" и въ созданномъ Имъ мір'в проявляетъ свою мощь лишь въ немощи; и ни въ чемъ, консчно, не можетъ такъ выразиться глубина и богатство премудрости, какъ въ спасеніи безграничной вселенной чрезъ такую ничтожную пылинку, какъ земля, и чрезъ такое ничтожное существо, какъ человъкъ. Проявдение мощи въ немощи составляетъ сущность христинства и великій законъ исторіи земной и внѣземной. Божество является въ міръ. воплощается не въ такой мощной системъ какъ, напримъръ, Сиріусъ, я въ сравнительно небольшой нашей солнечной системъ, и при томъ въ такое время, когда она идетъ уже къ упадку. И въ самой солнечной системъ Божество избираетъ не такія великія планеты, какъ, напримъръ, Юнитеръ, или не такія близкія къ солнцу, какъ Меркурій, а нашу ничтожную землю, одного лишь спутника имъющую, а не двухъ, какъ Марсъ. Да и на самой земль, - презираемая всьми, бывшая подъ игомъ исъхъ пародовъ-завоевателей Палестина становится отечествомъ Божества, восхотъвшаго на себъ испытать горькую судьбу падшаго существа, побывать, пожить въ его кожб. Въ презираемой Палестинъ была осмъянная Тудеями Галилея, а въ Галилев Назаретъ, отъ коего никакого добра не чаяли, и встъ этотъ-то Назареть и сталь отечествомъ Божества; родиною же его сдълался не мевъе ничтожный Виелеемъ; да и не самъ Виелеемъ, а пастушеская пещера виб его, скотскія ясли стали колыбелью Бого-человъка. Не изъ царствующей династій, а изъ захудалаго царскаго рода произошель, и не въ знатной и богатой, а въ семъъ плотника родился Онъ. Языкомъ плотника предъ учеными садукеями и фарисеями выразилъ Онъ свое учение о трехдневномъ, въ дъйствительности же обыденномъ, т. с. однодневномъ, построеніи (воскресеніи) храма тівла своего, что и было поставлено Ему въ вину на судъ, и какъ насмъшку услыхалъ Онъ это при послъднемъ исходъ своемъ. — Наши строители обыденныхъ храмовъ скорость постройки приписывали, вфроятно, помощи небеснаго плотника. - И самъ человъкъ также служить выраженіемь мощи, вытекающей изъ естественной его немощи. --ЧеловЪкъ по рождению не царь животныхъ, какъ его называютъ, а самое обездоленное существо изъ всъхъ живыхъ существъ; -- онъ пасынокъ природы. Лишенный покрововъ, преданный холоду, голоду, болъзнямъ, человъкъ на каждомъ шагу чувствовалъ близость смерти, и потому изъ рожденнаго человъкъ поневолъ сталъ созидающимъ, -- строителемъ своего тъла, -- и вынужденъ все болбе и болбе распространять свое вліяніе на внішній міръ, поражающій его голодомъ, язвами и смертію. Человъкъ, немощный по природь, -могучъ по работъ, по труду. Нужда, бъдность ведетъ къ открытіямъ. Голландское болото и безплодный берегъ Финикіи могуть служить примфромъ самодъятельности. Открытія дълаются не учеными: скрытое отъ мудрецовъ открывается младенцамъ. Противъ всякаго рода Голіафовъ являются Давиды; милліоны Ксеркса поражаются горстью грековъ. Агнецъ побъдитъ звъря...-- Дитя, т. е. дътское чувство, любовь къ родителямъ, или любовь къ Богу отцовъ станетъ первою заповъдью, главнымъ долгомъ. И при настоящемъ кризисъ не нужно ли ждать спасенія изъ села, изъ захолустья, изъ континентальной глуши, съ которою такъ сжилось славянское племя, сохранившее въ себъ, благодаря захолустной жизни, дътское чувство... И вотъ объ этомъ-то слабомъ, кичтожномъ существъ и сказано: «умалилъ еси его малымъ чимъ отъ ангелъ, славою и честью вънчалъ еси его, и поставилъ еси его надъ дълы руку Твоею («небеса дъла перстъ Твоихъ, луна и звъзды, яже Ты основаль еси»), вся покориль еси подъ незѣ его»; т. е. «не ангеломъ бо покори Богъ вселенную грядущую», а человъку... «Внегда же покорити ему всяческая, ничтоже остави ему не покорено. Нынъ же не увидимъ ему всяческая покорена»... Но если всяческая еще и не покорена тому существу, которое малымъ чамъ умалено отъ ангелъ, которое искуплено кровію Сына Божія («И Тотъ, Кто искупляетъ, освящаетъ, и тъ, которые искуплены и освящены, - суть одно»), во всякомъ случат со стороны этого существа мы видимъ уже попытки къ покоренію, хотя эти попытки и очень еще незначительны, можно сказать---ничтожны въ сравненіи съ тъмъ, что должно быть покорено. Такъ еще Каразинъ предлагалъ поднять на аэростатъ громоотводъ въ царство тучегонителя Зевса, чтобы изъ облаковъ извлечъ силу, которая можетъ дать земледёльцу дождь, а кустарю (т. е. тому же земледвльцу) силу небеспую, которою онъ побъдитъ билліонеровъ-фабрикантовъ... Если же до сихъ поръ и употребляется это орудіе на покореніе не той силы, которая Божественнымъ провидъніемъ предназначена быть управляемою родомъ человъческимъ, а на взаимное истребленіе, на производство соблазнительныхъ игрушекъ, вносящихъ вражду въ среду людей, -- если такое употребление дается оружію даже православными, не смотря на то, что отличительная черта православія, осязательный признакъ, отличающій православіе отъ католицизма и протестантизма, заключается, какъ выше сказано, въ обращеніи орудій разрушенія въ орудія спасенія отъ смерти, то не слъдуетъ забывать, что родъ человъческій не достигь еще совершеннольтія и даже совсьмъ еще не созналъ тотъ путь, не созналъ того дъла, чрезъ которое только и можетъ воспринять искупленіе, совершенное нашимъ Спасителемъ; а такое сознаніе есть необходимое условіе достиженія совершеннольтія. Не было этого сознанія и въ конференціи мира, созванной по иниціатинъ православнаго самодержца, что уже непростительно православнымъ, хотя и извинительно католикамъ и протестантамъ, которымъ мысль объ обращеніи орудій истребленія въ орудія спасенія сосвствить чужда, и не только чужда, но и противоположна всему строю ихъ жизни.

Регуляція, т. е. первыя, слабыя попытки управленія со стороны разумнаго существа слѣпою, неразумною силою, или супраморализмъ (само кристіанство, какъ отвѣтъ на вопросъ — «чесо ради созданъ человѣкъ») въ связи съ событіями, вызвавшими мысль о супраморализмѣ и его противоположностяхъ (имморализмѣ, исевдоморализмѣ и мистицизмѣ, т. е. нехристіанствѣ и даже антихристіанствѣ), въ связи съ исторією естественною (природы, земли) отъ 1891—1892 года, года метеорическаго погрома, —приведшаго къ голоду, —и американскаго опыта вызыванія дождя посредствомъ взрывчатыхъ веществъ, до года вулканическаго погрома 1902 года, года сейсмическихъ и необыкновенныхъ метеорическихъ грозъ, когда была вызвана также гроза (змѣйковымъ аппаратомъ), — хотя случайно, неумишленно — доказавшая однако возможность вызывать грозы, а слѣдовательно и управлять силами, производящими грозу, какъ и всѣми явленіями, съ грозою связанными.

Супраморализмъ былъ вызванъ, можно сказать, погромами метеорическими и сейсмическими, которые грозятъ гибелью не отдѣльнымъ уже лицамъ, а повидимому цѣлому роду разумныхъ существъ земной планеты, и вопросъ идетъ уже о томъ. — окажется ли способнымъ родъ человѣческій, т. е, разумныя существа земной планеты, разрѣшить вопросъ о регуляціи, объ управленіи своею планетою, какъ цѣлымъ, и о распространеніи регуляціи чрезъ воскрешенныя покольція также и на другіе міры; или же, увлеченный городскою суетою, торгово-промышленной пгрой, забавами и мануфактурными игрушками, бездѣлушками, родъ человѣческій признаетъ регуляцію невозможною, дѣломъ для себя непосильнымъ, — окажется, такимъ образомъ, безплоднымъ и будетъ отвергнутъ, какъ отверженъ еврейскій народъ... И отнимется у него царство Божіе и дано будетъ другому роду разумныхъ существъ на иной землѣ, или планетъ, живущихъ.

Вопросъ идетъ о томъ, — нѣтъ ли какого соотношенія между сейсмическими и метеорическими явленіями. А если такая связь существуеть, то имъя болѣе или менѣе дѣйствительное орудіе дяя защиты отъ метеорическихъ грозъ, — не можетъ ли быть найдено или открыто и орудіе, прямо или хотя косвенно дѣйствующее на земное, т. е. подземное, электричество, — если только электричество дѣйствуетъ въ сейсмическихъ явленіяхъ. Во всякомъ случаѣ нужно думать, что электричество, если не единственный, то не

послідній дівтель въ сейсмических явленіяхъ. Эти явленія для опредівленія, въ чемъ заключается ихъ сущность, требують изученія, постоянныхъ и повсемъстныхъ наблюденій; изученіе сейсмическихъ явленій можетъ стать предметомъ общаго дъла всъхъ чрезъ всеобщую воинскую повинность, если только эта повинность будетъ имъть целью обратить людей отъ борьбы съ себъ подобными къ дъйствію на слъпыя силы, проявляющіяся и въ сейсмическихъ явленіяхъ, какъ-бы ни казались несоразм'ърными силы дайствующихъ съ силою, на которую доджно дайствовать. Нельзя не зам'ттить, что силы накопляются обыкновенно понемногу, въ продолженій долгаго періода времени прежде, чёмъ разразятся какими либо разрушеніями; при настойчивомъ же, постоянномъ и повсемъстномъ изученіи, станетъ, въроятно, возможнымъ слъдить за накопленіемъ силъ, проявляющихся въ сейсмическихъ погромахъ, и предупреждать погромы, не допуская проявляющуюся въ нихъ силу до разрушительныхъ ворывовъ. Говорить о несоотвътствін силь непозволительно, ибо человъкъ никакими въ сущности силами не обладаетъ, а располагать можетъ всёми; - человъкъ дёйствуетъ не силою чишь своихъ рукъ. Сама природа приходитъ въ человъкъ къ сознанію себя, а это сознаніе требуеть, чтобы управленіе, регуляція, было расширяемо постепенно на нсе, что остается еще неуправляемымъ, темнымъ; надо только, чтобы человъкъ не сопротивлялся этому требованію; для выполненія же его нужно лишь соединеніе всёхъ силь всёхъ людей въ трудѣ познанія и управленія слѣпою силою природы,

Вопросъ о регуляціи связань съ вопросомь объ единствів двухъ разумовъ; единство же двухъ разумовъ выражиется, или заключается, въ томъ, что теоретическій разумъ находитъ свое полное приложеніе въ разумъ практическомъ. Можно сказать также, что вопросъ о регуляціи связань съ вопросомъ объ единствъ трехъ разумовъ, если подъ "критикою сужденія видъть также особый разумъ, который у ученаго профессора-мыслителя приняль характерь тоже тесретического; между тѣмъ тетика, скрывающияся подъ критикою сужденія, обнимаетъ собою и те**леологическое сужден**іе, а потому она можеть и даже должна быть д'бломъ созиданія, или – точибе — возсозиданія, должна не открывать въ жіровданія, а вносить въ него півлесообравность, существованіе которой (т. е. цълесообразности) въ мірозданій критика чистаго разума признать, или доказать не можетъ. При этомъ, т. е. при внесеніи въ мірозданіе цівлесообразности, регуляція им'єла бы цівлью, т. е. стала бы возстановленіем в или возсозиданіемъ разрушеннаго природою въ періодъ ея безсознательнаго существованія. Вопреки однако тому, что должно, критика сужденія, т. е. эстетика, оставаясь в врною сословію ученыхъ, поэтовъ и художниковъ, не требовала и не требуетъ объединен я всъхъ разумныхъ существъ во всеобщемъ дълъ управленія, регуляціи, силами природы, рождающей и разрушающей, не требовала и не требуеть ни регуляціи внутренней, —психо-физіологической, -- ни регуляціи внъшней, -- т. с. метеорической, вулканической и космической, - а довольствуется лишь изображеніями подобій, изображеніями словесными, Звуковыми, пластическими, т. е. такими, которыя им'вютъ лишь призракъ жизни... Для того же, чтобы перейдти отъ творенія подобій бывшему къ действительному возстановленю, возсозданию бывшаго, нужно заниматься не эксплуатацією, а регуляцією, и распространеніємъ регуляціи повсем'єстно, на всю земную планету, чтобы - наконець — управлять этимъ кораблемъ, неизвъстно какъ и какою силою движимымъ, на которомъ мы живемъ и совершаемъ невольныя и постоянныя странствованія вокругъ солнца. Естественность и своевременность мысли о регуляціи доказывается одновременнымъ и независимымъ появленіемъ этой мысли въ разныхъ мъстахъ, при чемъ даже самые способы регуляцій указываются почти одни и тъже, во всякомъ случиъ весьми близкіе одинъ къ другому. Такъ у насъ, въ Россіи, -- кромъ статьи «Разоруженіе», -- въ статьъ «Борьба съ градомъ» В. Р-кова, предлагается вовложить на войска, на военные воздухоплавятельные парки, изследование различныхъ аппаратовъ, предназначаемыхъ для борьбы съ градомъ и, вообще, съ метеорическими явленіями, - разсфевать градовыя тучи, предупреждать ливни, вызывать дожди во время засухи... Въ другихъ статьяхъ говорится о неудачахъ отъ неумѣлаго употребленія градобойныхъ мортиръ. - что прямо указываетъ на то, кому должно быть поручено это дёло, кому естественно оно принадлежитъ. А вотъ на Западъ предлагается устройство разумной организація борьбы противъ природы, и говорится, что для этого нужно что-то въ родъ общей противъ природы воинской повинности (Нордау, «Вырожденіе», стр. 103-я, Кіевъ, 1894 г.), забывая или не замъчая, что такая повинность уже существуеть, и нужно не создавать искусственно новой организація. а обратить уже существующую, само собою создавшуюся организацію къ дъйствію, которое требуется высшею правственностью, т. е. нужно обратить на борьбу противъ природы уже существующую воинскую новинность, при чемъ это новое назначение нисколько не помѣшаетъ исполнению и того. противъ чего направлена эта повинность теперь, пока новое нарначение ея не приведеть къ общему умиротворенію и союзу. Попытки къ регуляцій естественныхъ явленій мы видимъ въ американскихъ опытахъ вызыванія дождя посредствомъ взрывчатыхъ веществь, въ градобойныхъ орудіяхъ (мортирахъ), въ аппаратахъ, изъ которыхъ одинъ давно уже предложенъ Каразинымъ, а другой-недавно Станаевичемъ. Но вотъ и еще лучше,--аппараты, предназначенные совсъмъ для другой цъли, только для наблюденій, оказываются способными, сами, можно сказать, рекомендуютъ себя, какъ орудія регуляціи грозовой силы; - разумфемъ змівйковый аппаратъ, вызвавшій грозу въ такой день (19 апръля 1902 г.), когда на всемъ пространствъ Россіи не было ни одной грозы, и тъмъ доказавшій, что способенъ дъйствовать на грозовую силу, способенъ, слъдовательно, сдълаться орудіемъ управленія этой силы. Повидимому, сама слітая сила учитъ разумныя существа, какъ нужно управлять ею! Какъ ни малы, ни слабы всв эти попытки, однако же онъ указывають, что вопросъ о регуляціи уже открыть и воветь къ разр'вшенію; но сословіе, для котораго

важно только знаніе для ізнанія, только наблюденія, а не опыть, — въ самой природів производимый, сословіе, которое съ непонятною гордостью говорить, что наука никакихъ об'йданій не давала, не хочетъ принять никакого участія въ разрішеній вопроса о регуляцій, оно, повидимому, даже не подумало воспользоваться представившеюся возможностью, — змітьковымъ аппаратомъ, — вызывать грозу.

Прослѣщеніе, — т. е. обращеніе всѣхъ разумныхъ существъ въ познающихъ, какъ выраженіе стремленія самой природы достигнуть полнаго
сознанія и управленія собою во исполненіе воли Бога-отцовъ, — или супраморализмъ въ связи съ политическою, международною исторією, отъ начала внѣшняго сближенія съ Францією, оказавшеюся неспособною къ просвѣтительному союзу, и до объявленія Германією войны славянамъ, пока
лишь внутри Германіи; — (такая борьба съ славянами могла бы сдѣлать
Москву, т. е Россію, З-мъ Римомъ, всеславянскимъ, а Германію въ союзѣ
съ двумя Британіями, европейскою и американскою, а также и съ Японією,
этою авіатскою Британіею, обратить въ послѣдній всеокеаническій Карфагенъ, т. е. во врага третьяго Рима, всеконтинентальнаго).

Въ 1891 году, -- въ годъ французской у насъ выставки и метеорическаго погрома, т. е. засухи, приведшей къ голоду, - была сдълана попытка придать союзу Россіи съ Франціею просвътительное значеніе, заключить съ нею конвенцію объ обмѣнѣ произведеніями печати, чрезъ что могло-бы усилиться взаимное пониманіе союзниковъ и союзъ им'влъ-бы не юридическое только, но и умственное, нравственное, душевное даже значеніе. Но для осуществленія этого оказалось необходимымъ потребовать отъ французскихъ писателей, - доставляющихъ имить по два экземпляра своихъ произведеній на нужды отечественнаго просвъщенія, - доставлять еще по одному экземпляру; и это требование показалось столь безмърнымъ, что не нашлось ни одного члена парламента, который рфшился бы поднять вопросъ о такомъ увеличени налога на фринцузскихъ писателей; хотя вопросъ о книжномъ обмѣнѣ съ Россіею поднимался во французскомъ парламентъ, но за невозможностью осуществить его по неимънію для этого свободнаго экземпляра произведеній французскихъ писателей, не могъ быть разръшенъ въ положительномъ смыслъ. Французы, и особенно французскіе писатели, во глав'ї съ недавно умершимъ. Золя, противопоставили просвътительному союзу другой, совершенно ему противоположный, - Французы оказались ревнителями не просвъщения, а литературной собственности, и требовали заключенія конвенціи, воспрещающей діблать переводы безплатно, при чемъ Золя, убъждая въ необходимости такой конвенціи русскихъ писателей, утверждалъ, что французскій рынокъ заваленъ безплатными переводами произведеній русскихъ писителей. - Супрамораливмъ, обращающій всё разумныя существа въ познающихъ, ставить задачою обращеніе встух административных и судебных учрежденій въ мъста

изслъдованій и всъхъ служащихъ въ изслъдователей и учителей въ видахъ общей цъли умиротворенія для перехода отъ юридико-экономическихъ отношеній въ нравственныя, родственныя. Какъ примъръ обращенія учрежденій въ міста изсябдованій должно указать на статьи: 1. Международное изследованіе повести объ обращеніи Индіи въ христіанство, повъсти аскетической, вышедшей изъ страны величайшей роскоши и обошедшей весь міръ. - Не докажеть ли эта повъсть, что ни отреченіе отъ роскоши, ни принятіе ея, ни всееобщее об'їдненіе, ни всеобщее обогащеніе, ни аскетическій буддизмъ, ни эпикурейское язычество не різшають вопроса о смысль и цъли жизни, и только христіанство рышаеть его, ставя, вибсто вопроса о всеобщемъ объднении и о всеобщемъ обогащени, вопросъ о всеобшемъ возвращени жизни; -2. ХХХІ-я годовщина Воронежскаго Окружнаго Суда; -- статья эта указываеть, какъ изследованіе, изученіе судебных в дівль, вводить въ общее дівло умиротворенія; и 3. "Еще о памятник Каразину"; въ этой стать в говорится о новсемъстномъ устройствъ школъ, соединяющихъ въ себъ наглядное преподавание съ наблюденіемъ, образованіе съ познаваніемъ въ видахъ созданія такой науки, которая основана на наблюденіяхъ не кое-гдь, кое-когда, кое-къмъ производимыхъ, а на наблюденіяхъ, производимыхъ воздів, всогда и всіми съ присоединеніемъ къ этимъ наблюденіямъ опытовъ въ самой природѣ производимыхъ, т. е. регуляціи, посредствомъ аппарата Каразина и другихъ, подобныхъ сему послъднему.

Объединеніе чревъ построеніе школъ-храмовъ, — посвященныхъ Пресвятой Троицѣ, — повсемѣстно, и высшихъ школъ-храмовъ, — посвященныхъ Воскресенію, въ подобіе Новому Іерусалиму, выражающихъ цѣль объединенія. — въ центральныхъ мѣстахъ всей Россіи, какъ Великой, Малой, Бѣлой, и въ другихъ частяхъ европейской и азіатской Россіи, — или супраморализмъ въ связи съ внутреннею исторією Россіи отъ 500-лѣтняго юбилея чтителя Пресвятой Троицы, преп. Сергія, до приближающагося 250-лѣтняго юбилея храма Воскресенія, Новаго Іерусалима, памятника разрыва свѣтской власти съ духовною, послѣ кратко-временнаго тѣснѣйшаго ихъ единенія.

Патріархъ Никонъ, — составившій себѣ самое высокое понятіе объ единствѣ и согласіи свѣтской и духовной власти, непризнававшій противоположности между Божіимъ и Кесаревымъ, — когда согласіе это, благодаря боярамъ, было нарушено, оставилъ патріаршую кафедру, и вь ожиданіи грядущихъ бѣдъ и скорбей приступилъ къ постройкѣ храма страданій Господа, Голговскаго храма, а подъ нимъ поставилъ алтарь Іоанну Крестителю, котораго былъ самымъ усерднымъ чтителемъ, тутъ же поставилъ алтарь и всѣмъ мученикамъ, приготовилъ могилу и себѣ. Памятникомъ этого разрыва двухъ властей, а вмѣстѣ и глубочайшаго желанія единенія и согласія ихъ, желанія разрѣшенія противорѣчія между Божіимъ и Кесаре-

вымъ, и былъ созданъ Новый Герусалимъ, служащій также памятникомъ и наибольшей любви Древней Руси, - не изсякнувшей и въ Новой, - къ послъднимъ днямъ жизни Господа и къ празднику воскресенія, который нигдъ такъ свътло не празднуется, какъ въ русской землъ. Разръшене противоръчія между Божінмъ и Кесаревымъ заключается въ самодержавіи, какъ доброй воль, какъ выраженіи воли Божіей, въ самодержавіи составляющемъ противоположность и деспотизму, т. е. произволу, самоволію, и конституціи, т. е. своеволію, поэтому-то супраморализмъ можетъ и долженъ относиться только отрицательно и къ послъднимъ годамъ царствованія Николая І-го, и ко всему царствованно Александра ІІ-го. Несвоевременно начатая при Николаѣ война и еще болѣе несвоевременно оконченная уже при Александръ, будушемъ освободителъ крестьянъ, -- война за совсъмъ непонятный русскому народу Севастополь, а не за священный Корсунь,война эта чуть не привела къ гибели, -- могла же привести къ естественному ръшению крестьянскаго вопроса, -- способомъ, можно сказать, указывавшимся самимъ народомъ, искавшимъ не свободы, а перехода отъ службы барскей къ службъ царской, -- вмъсто тего искусственнаго ръшенія этого вопроса, къ какому пришли послъ заключенія мира. Супраморализмъ одинаково отрицательно относится, какъ къ льготамъдворянскимъ, такъ и къ льготамъ крестьянскимъ, ибо онъ знаетъ лишь долгъ, обязанность, службу, но службу лишь царскую, а не барскую. Къ этой то службъ, къ поголовному ополченію для защиты отечества отъ грозившей ему опасности, для защиты отъ враговъ, занявшихъ половину священнаго Корсуня, и могъпризвать Цорь и крестьянъ, и дворянъ, что и было бы для крестьянъ переходомъ отъ барской службы къ царской, а для дворянъ возвращениемъ къ прежней службъ вмъсто льготъ, которыя ничего, кромъ зла, дворянству не принесли, воспитавъ изъ дворянъ такихъ, какими они изображены Гоголемъ, Толстымъ и пр. Супраморализму грозила опасность умереть, даже не родившись, въ самомъ началъ девятаго десятилътія прошлаго XIX въка, когда Россія готовилась получить посліднюю льготу, которая былабы горше всехъ предыдущихъ, потому что была-бы уничтоженемъ самодержавія — Первое проявленіе супраморализма можно вид'єть въ предложеній С. С. построить обыденный храмъ-школу во ими Пресвятой Троицы для увъковъченія юбилейнаго крестнаго хода къ Троицъ-Сергіевской Лавръ въ 1892 году и въ предисловіи къ сказанію о построеніи обыденнаго храма въ Вологдъ, — въ предисловіи этомъ предпагается для всеобшаго объединенія постройть повсюду храмы-школы къ будущему юбилею (5 іюля 1922 г.) открытія мощей преподобнаго Сергія, чтителя Пресвятой Троицы, какъ образца единодушія и согласія; обыденные же храмы - это памятники не только едиподушія и согласія, выраженнаго въ ученіи Пресвятой Троицы, но и памятники служенія общимъ трудомъ, служенія, недопускающаго ничего дароваго. Въ стрсеній обыденныхъ храмовъ супраморализмъ имѣетъ уже прообразъ, прототипъ будущаго обтединенія всѣхъ живущихъ для воскрещенія всёхъ умершихъ, прообразь не спасенія лишь отъ голода и язвъ, а прообразъ спасенія всёхъ отъ смерти и всеобщей катастрофы, отъ всеобщаго разрушенія міра. Построеніе обыденныхъ храмовъ и не прообразъ только, но и самое средство, способъ воспитанія для этой именно цъли, т. е. для воскрешенія всъхъ умершихъ, для спасенія всіжь отъ смерти, отъ всеобщей катастрофы, всеобщего разрущенія міра. Затъмъ супраморализмъ выразился въ приглашения, - обращенномъ чрезъ редакціи Епархіальныхъ Въдомостей ко встмъ интересующимся, - сообщить свъдънія объ обыденныхъ храмахъ, этомъ самомъ характерномъ и самомъ загадочномъ явленій русской земли, которое можно отнести къ предмету коллективной психологіи, этой новой науки, только что въ концѣ прошлаго въка возникшей на Западъ, при чемъ построеніе обыденныхъ храмовъ идетъ въ совершенный разр'єзъ со встми выводами, сділанными коллективною психологією изъ данныхъ, собранныхъ на Западъ, ибо по этимъ выводамъ всб коллективныя дбйтвія суть лишь душевныя эпидеміи, явленія бользиенныя, произведенія преступной толпы (Les épidemies psychiques et la foule criminelle. Revue des revues, 1894 г. № 1 й); а между тъмъ построеніе обыденныхъ храмовъ было явленіемъ оздоровляющимъ, произведеніемъ не преступной толпы, а толпы, раскаявшейся въ преступленіяхъ, если только можно назвать толпою строителей обыденных в храмовъ, которые всё, не смотря на великое множество, дёйствовали какъ одинъ человъкъ, какъ одинъ, можно сказать, художникъ. Это явленіе, -- столь загадочное и столь непонятное всёмъ индивидуалистамъ-западникамъ, -- показалось Далю, составившему толковый словарь русскаго языка, какимъ то миномъ, хотя этотъ минъ совершался въ весьма близкое къ намъ время, при Алексъъ Михайловичъ и патріархъ Никонъ, пъмъстахъ, лежавшихъ на пути спошеній Россіи съ Западною Европой, и исторически несомнѣнно засвидътельствованъ. Не замътили этого явленія и такъ называемые великіе писатели земли русской; ни одинъ изъ нихъ даже не коснулся этого высоко нравственнаго явленія, или же-върнъе-великаго дъла, - ни одинъ не коснулся его хотя-бы мимоходомъ; наши великіе писатели беруть людей не въ томъ состояни, когда дюди достигаютъ такой высоты, что въ нихъ исчезаютъ всв слабости, всв пороки, и они дълаются героями, святыми, хотя, къ сожалбнію, и на самое короткое лиць время; наши писатели видять людей только въ розни, въ ихъ слабостяхъ, въ ихъ порокахъ, и копаться во всемъ этомъ имъ доставляетъ, повидимому, великое удовольствіс; и только Гоголь почувствоваль отвращеніе къ этому исканію мерзостей, которыя, наконецъ, стали его преслъдовать, и онъ, можно сказать, не умерь, а быль убить носителями этихъ мерзостей и пошлостей, которыхъ онъ изображаль въ своихъ призведеніяхъ. Но то быль Гоголь; а Бѣлинскій былъ-бы убитъ, если-бы исчезли эти мерзости. Другой же великій писатель, переводя евангеліе, очень сокрушался, что жену, впадшую въ прелюбодъяніе, - по выраженно истинно евангельскому, - нельзя печатно назвать площаднымъ именемъ, въ печати неупотребляемымъ, т. е. нельзя замінить вышеприведенное глубоко-знаменательное евангельское выраженіе

площаднымъ браннымъ словомъ,-Выражение супраморализма не ограничилось собираніемъ свъдъній объ обыденный храмахъ только внутри Россіи, супраморализмъ выразился и въ запросахъ о томъ же ко всему Западу, т. е. къ собравшемуся въ то время въ Ригв, на рубежъ Россіи съ Западомъ, Археологическому Съвзду. Впрочемъ Археологическій Съвздъ не обратиль вниманія на этоть запрось, какъ не обратиль вниманія и на запросъ о Памиръ, въ которомъ предлагалось международное изслъдованіе Памира, какъ предполагаемой прародины человѣческаго рода, потому что Археологическій Съёздъ, собравшійся въ Риге, занимался только боевыми вопросами, вопросы же объ обыденныхъ храмахъ и о Памирѣ вели не къ раздору, не къ войнъ, а къ примиреню. Обращались къ Археологическому Съвзду съ запросомъ также и о томъ, - было-ли что-либо подобное построенно нашихъ обыденныхъ грамовъ и на Востокъ, ближнемъ и дальнемъ, указывалось и на пеобходимость Събзда въ Туркестанб; делались розыски подобнаго построенію обыденныхъ храмовъ въ исторіи, и какъ выраженіе покаянія, построеніе это сравнивалось съ покаяніемъ Ниневитянъ, послѣ проповѣди пророка Іоны; при чемъ справедливо было признано, что покаяніе Ниневитянъ къ построенію обыденныхъ храмовъ относится какъ встхозавътное къ новозавътному, ибо въ послъднемъ, т, е. при построеній обыденныхъ храмовъ, не ограничивались только постомъ, воздержаніемъ отъ пищи, но и совершали великое общее дѣло построенія храма, какъ бы въ подобіе Христова воскресенія, которое Самъ Христосъ назваль трехдневнымь построеніемь храма ("въ три дня воздвигну его"), въ дъйствительности же оно было обыденнымъ, замънившимъ субботу покоя дъломъ воскресенія. Аналогичное построенію обыденныхъ храмовъ, какъ выраженію религіозныхъ подъемовъ, можно видъть въ ревиваляхъ, случающихся на Западъ, съ кеторыми и сравнивалось это построеніе; -общаго между этими явленіями оказалось однако немного, это общее ограничилось лишь стремленіемъ къ раскаянію, которое и производило оба явленія: но ревивали, и особенно въ Америкъ, обращались въ самобичеваніе, въ драки, даже въ убійства, т. е. въ преступленія; стремленіе же къ раскаянію у насъ выражалось въ необычайно быстромъ, однодневномъ, т. е. обыденномъ, построеніи храма, которое вело къ очищенію отъ всего преступнаго и дълало людей чистыми, можно сказать, святыми. -- Нашелся человъкъ, который побываль на самомъ мъстъ построенія добыденнаго храма въ Вологдћ и въ другихъ мъстахъ, и составилъ статью, въ которой собраль, на сколько возможно, всъ случаи построенія такихъ храмовъ, и старался уяснить условія ихть возникновенія; но, конечно, одною статьею невозможно было исчерпать такой неисчерпаемый, глубоко народный предметь, какъ обыденные храмы, исчезнувший, позидимому, сь тъхъ поръ, какъ Россія вступила въ болбе тъсныя снощенія съ Западною Европою и началась уже нъкоторая измъна народному духу. -- Супраморализмъ нашелъ выражение и въ статъб о Каразинб, напечаганной въ 1892 году въ Русскомъ Архивъ, въ которой говорится о возможности регуляціи атмосферными явленіями, въ видахъ прекращенія пеурожасвъ отъ бездождія и многодождія, въ стать в «Разоруженіе», напечатанной въ 1898 году въ Новомъ Времени и другихъ статьяхъ, касавщихся того же предмета. — Съ Александра III-го, перваго императора, усвоившаго виъшній видъ русскихъ московскихъ царей, (разумъемъ бороду), --- какъ будто начинается возвращение къ старинъ, къ своему родному быту, къ основнымъ началамъ русской жизни, и первымъ шагомъ Александра III-го было укръпленіе самодержавія, поколебавшагося въ предшествовавшее парствованіе. Этоть смітлый щагь Александра III-го вызваль къ нему на Западъ общее уважение, которое и выразилось при извъстии о преждевременной кончин'в императора. Смерть Александра III-го, вызвавшая небывалое сочувствіе къ умершему императору-миротворцу, доказала, что самодержавіе перестало быть такимъ пугаломъ для Запада, какимъ оно было въ первой половинъ прошлаго, XIX-го въка, доказала, что и конституція перестала быть такою прелестью, иміть такую обаятельную силу, какъ это было раньше, что народы, надъленные благами конституціоннаго правленія, изв'єрились въ благотворность этого правленія. Такое направленіе чувствъ и мыслей сдълало возможнымъ появленіе такихъ статей, какъ-"Еще объ историческомъ значенім царокаго титула", напечатанной передъ коронацією царствующаго императора, въ концъ которой дается формула, соединяющая въ себѣ Божіе и Кесарево; въ этой формулѣ сказано: "не Царь для народа, ни народъ иля Цари, а Нарь вместь съ народомъ делается исполнителемъ дела Вожів"; дёло же Божіе и состоитъ въ постепенномъ переходъ отъ власти надъ себъ подобными къ власти вмъстъ со всъми надъ слъпою, темною силою, т. е. дъло Божіе и есть супраморализмъ. -- Супраморализмъ могъ выразиться, - отчасти и выразился, -- въ коронаціонных выставкахъ, которыя дадуть возможность, -- въ особенности если будуть устраиваться въ храмахъ-школахъ, - принять всей земл'ь, всему народу, т. е. всемъ народамъ пусской земли, самое живое, а вмѣстѣ самое образовательное и сознательное участіе въ коронаціонномъ актъ, раскрывая глубокій смыслъ самодержавія и тъмъ давая защитникамъ самодержавія оружіе противъ враговъ его. Въ составъ коронаціонныхъ выставокъ должны входить: 1, Изображенія коронаціонныхъ храмовъ: Софіи (Премудрости Божіей) въ Византіи, Софіи въ Кіевъ, Успенскаго Собора въ Москвъ, а также и Архангельскаго собора, куда ходять самодержцы на поклоненіе предкамь по совершеній коронованія; необходимо выставить и виды тіхх городовь, гав совершаются коронаціонные акты, т. е. городовъ стольныхъ, а также и виды тёхъ городовъ, которые оыли центрами міровыхъ монархій, каковы Ниневія, Вавилонъ, 1-й, 2-й и 3-й Римъ; 2. изображенія регалій византійскихъ и русскихъ; должно присоединить къ нимъ изображенія регалій и другихъ народовъ; 3. изображенія византійскихъ и русскихъ царей въ ихъ царственныхъ одеждахъ: 4. изображенія самыхъ коронацій и особенно тъхъ обрядовъ, которые вышли нынъ изъ употребленія, каковъ обрядъя

называемый акакіей, а также участіе царя въ великомъ выходъ (съ дарами), при чемъ царь шель впереди церковнаго хода; 5 портреты мъстныхъ, губернскихъ, уваднихъ, волостныхъ и сельскихъ депутатовъ на прежде бывшихъ коронаціяхъ, начиная съ послѣдней въ восходящемъ порядкѣ; или же хотя списки этихъ депутатовъ, а можетъ быть и воспоминания, если не обо всъхъ, то о нъкоторыхъ, воспоминания о томъ, какое каждая мъстность принимала участіе въ прежде бывшихъ коронаціяхъ: 6. собраніс коронаціонныхъ медалей, жетоновъ, кружекъ, платковъ и т. п., или же - изображеній всего этого; 7, изображенія народныхъ празднествъ, которыя устраивались по случаю коронаціи... Эти выставки могли бы положить начало мъстнымъ, хотя бы и очень малымъ, но глубоко содержательнымъ музеямъ, могли бы дать понять, -- что значитъ царь-въ праотца и отдовъмъсто стоящій, какой долгь это положеніе открываеть царю, - что такое значить - "Москва 3-й Римъ" и почему "четвортому не быть"; что значитъ противникъ 3-го Рима, нынъшній Карвагенъ; что значитъ Кремльвъ Памира или Эдема-мъсто стоящій; что значитъ преемникъ Владимірасвятого, воспріемника отъ купели всего русскаго народа... Коронаціонныя выставки должны имъть высоко и глубоко образовательное значение, такъ какъ вмъщають въ себъ всю русско-всемірную исторію, при чемъ священная исторія не отділяется отъ світской, и если коронаціонный актъ будетъ совершаться въ день Пасхи, то весь народъ можетъ принять въ немъ участіе особыми молитвами о ниспосланіи благословенія на новое царствованіе, начиная эти молитвы съ недібль, приготовительных в къ посту. Не привлечетъ ли такое участје народа въ коронаціонномъ актъ и иновърцевъ; многіе изъ нихъ, безъ всякаго съ чьей либо стороны принужденія, несомибнию заинтересуются выставками, пожелають ихъ видёть; а такъ какъ выставка будетъ соединена съ самою службою, они услышатъ -- о Мытаръ и Фарисеъ, услышатъ разкое осуждение липемърію, фарисейской нравственности, какъ принадлежности торгово-промышленныхъ народовъ Запада, ближняго и дальняго, и похвалу смиренію, мытарской нравственности тъхъ, которые сознаютъ свою смертность, и потому не признаютъ за собою высокаго достоинста; услышатъ и о блудномъ сынъ, т. е. о сынахъ, оставившихъ, забывшихъ отцовъ, къ каковымъ можно причислить горожанъ, и о послъдствіяхъ, къ которымъ приведеть это оставленіе, если сыны не возвратятся къ отцамъ, въ село, къ праху отцовъ, т. е. услышатъ о разрушеніи, о кончинѣ міра, на которую и указывается въ седмицу, слъдующую за недълею о Блудномъ сынъ; -- и это не одно христіанское, а исторія - общая встмъ народамъ. Ежедневное чтеніе постомъ паремій изъ книги Бытія съ помощію школы можетъ раскрыть всѣ формы быта: бродячій (Исавъ), кочевой (Іаковъ), земледѣльческій, – и укажетъ тотъ , бытъ, съ которымъ наиболъе связано почитание отцовъ, какъ на самый высшій. - Супраморализмъ выразился и въ стать в "Самодержавіе", напечатанной лишь въ 1901 г. и при томъ на Туркестанской окраинъ, но написанной еще до коронаціи Николая II-го. Статья эта, — по заглавію об'вщающая самый узкій консерватизмъ, на самомъ дѣлѣ поражаетъ крайнимъ радикализмомъ, который оставляетъ за собою не только конституціонныя монархіи и республики, но и самыхъ крайнихъ соціалистовъ, ибо въ самодержавіи авторъ статьи видитъ средство возвести всібхъ людей къ такому нравственному совершенству, при которомъ они, подобно самому самодержцу, были бы отвътственны только передъ Богомъ и своею совъстю. т. е. не нуждались бы ни въ какомъ принуждени и надзоръ. Осуществленіе этого и составляеть естественную задачу стоящаго въ праотца-мівето. отъ Бога отцовъ не мертвыхъ, а живыхъ поставленнаго, въ которомъ кесаревское стало орудіємъ Бога. Самодержавіе, о которомъ говорится въ статьъ, нетолько безъ ига, безъ гнета, безъ насилія и принужденія, но оно и освобождаетъ всъхъ отъ ига слъпой силы, которая именно вноситъ вражду, дълаетъ необходимымъ иго и гнетъ. Сажодержавіе это неразрывно связано съ православівнь, печалующемся о розни и гнет'в, сокрушающимся объ общихъ всёмъ грёхахъ, которые и отдаютъ насъ во власть слъпой силъ, т. е. смерти. Такое самодержавіе создано, - можно сказать, выстрадано народомъ русскимъ, полагающимъ свое народное достоинство въ отрицаніи національной исключительности; отрицаніе національной исключительности не только будетъ осуществлено въ школахъ, соединяющихъ образование съ повнаваниемъ, т. е съ расширениемъ самого знанія, но при такихъ школахъ и не можетъ быть никакой исключительности, Отсутствіемъ исключительности отличается и православіе, которое знаетъ только сыновъ, отцовъ, братьевъ, и въ самомъ Богъ видитъ только сыновство и отечество; это ученіе и составляеть предметь преподаванія въ школахъ-храмахъ; которие можетъ быть принято всеми, потому что нътъ человъка, который не быль бы сыномъ, не имъль бы отца. - Былъ одинъ моментъ, когда супраморализмъ могъ разсчитывать на благопріятный пріемъ, это въ моментъ обнародованія циркуляра 12 августа 1898 г. объ умиротвореній, которое и составляєть сущность самодержавія, выраженнаго въ словахъ-"Москва 3-й Римъ, а четвертому не быть"; - и циркуляръ отъ 12-го августа можно считать выраженіемъ самодержавія, если только н'вкоторыя выраженія въ этомъ циркулярії объ индустріализмів не считать существенными, т. е. такими, которыя могли бы стёснять дёйствія конференціи. Къ сожалінію, юристы полубили конференцію мира, обративъ ее въ безплодный третейскій судъ, ни отъ какой войны не избавляющій, какъ это доказали событія, наступившія тотчась послів конференціи, и конференція обратилась лишь въ приготовленіе средствъ къ смягченію войны. Второй моменть, который могь оказаться важнымь для супраморализма, былъ моментъ изданія въ 1901-мъ году пасхальнаго манифеста, возбудившаго надежду, что Москва сдълается пасхальною столицею. Въ этомъ манифестъ самодержецъ христосуется со всъмъ своимъ народомъ и молитъ, чтобы Господь подкръпилъ върующихъ, поддержалъ колеблющихся, возсоединилъ отторгнувшихся; т. е. этотъ манифестъ, -подобно циркуляру отъ 12-го августа 1898 г., въ которомъ говорится о миръ всѣхъ народовъ, объ умиротвореніи внѣшнемъ, — молится объ умиротвореніи внутреннемъ, объ умиротвореніи русскаго народа, молится у могилъ духовныхъ и свѣтскихъ собирателей и умиротворителей земли русской. — Равнодушіе, съ которымъ были встрѣчены оба эти акта нашею русскою интеллигенціею, неспособною возвыситься до пониманія высокихъ и глубокихъ началъ, положенныхъ въ основу этихъ актовъ, — сдѣлало то, что начала эти не были положены и въ основу предпринятой и еще не оконченной школьной реформы, а между тѣмъ только въ этихъ началахъ наша школа и могла бы почерпнуть новыя силы, обновиться, сдѣлаться народною, не сдѣлавшись враждебною ни одному изъ всѣхъ другихъ народовъ, — сдѣлаться православною, не сдѣлавшись враждебною ничему инославному ни одному изъ другихъ вѣрованій, которыя признаютъ сыновство и отечество.

## Проектъ соединентя церквей. (Примъчане 1 ос).

Проектъ соединенія церквей, соединенія дъйствительныго, а не мнимаго, какъ парламентъ религій въ Чикаго. Въ чемъ могутъ примириться стародогматцы (старокатолики) и старообрядцы?

Записка, или посланіе, отъ неученыхъ къ ученымъ духовнаго сана и къ ученымъ военнаго дъла, отъ неученыхъ, т. е. отъ всъхъ несущихъ воинскую повинность, отъ ихъ матерей и родственниковъ, - отъ неученыхъ, кои при всеобщей воинской повинности, - повинности необходимой, - не могуть не признавать военное дъло-дъломъ общимъ, и потому не могуть признать достаточными тъ опредъяенія, которыя военному дълу обыкновенно даются, ибо эти опредвленія не обнимають тёхъ дёль, на которыя войска и въ настоящее время употребляются, каковы дъйствія противъ саранчи, наводненій и т. п., т. е. не обнимаютъ дъйствія войска противъ стихійной, слёпой силы, дёйствія, нынё игнорируемыя, и которыя, - будемъ надъяться, - станутъ, должны стать главнымъ и, наконецъ, единственнымъ дъломъ, -- дъломъ общемъ, дъломъ веъхъ безъ исключенія; записка эта, или посланіе, доказывая, что храмовая служба съ бевкровною жертвою была приготовленіемъ (воспитаніемъ) къ виб-храмовому безкровному делу, заключаетъ въ себе вместе съ теме моление къ духовнымъ о благословеніи военныхъ на этотъ новый подвигъ, подвигъ безкровный.

Самое ненавистное изъ всёхъ раздёленій есть раздёленіс церквей. Названіе именно-ненавистнаго должно быть дано разд'вленію церквей, какъ самой глубокой розни; и православіе, вопреки мнѣнію славянофиловъ, вовсе не есть торпимость къ раздъленію; православіе, напротивъ, есть печалованіе о всякомъ разд'вленіи, печалованіе, для проявленія котораго во всемъ величіи и широт'в теперь только наступаеть время, теперь, т. е. посл'в 12 августа 1898 г. Точно также нельзя возводить терпимость и въ добродётель, какъ дёлають это западники, подражая Западу: возводить терпимость, индеферентизмъ, въ добродътель, это значитъ утратить всякую надежду на то великое благо, которое могло бы объединить всёхъ. Западъ, говорятъ его поклонники, долгимъ и труднымъ историческимъ процессомъ доработался до принципа въротернимости; т. е. доцелъ, слъдовательно, до этого принципа, извърившись послъ долгой умственной жизни, создавъ множество системъ, истинъ, оказавшихся равно неудовлетворительными. Посл'в такого процесса немудрено придти въ отчаяніе и остановиться на принципъ въротерпимости, -- но какъ могли дойдти до такого отчаянія наши западники и славянофилы? Судя по этому, можно подагать, что мы не принадлежимъ къ тъмъ свъжимъ, полнымъ надеждъ племенамъ, которыхъ исторія выводитъ на сміну утратившихъ всякое упованіе, шили же наша интеллигенція (Западники и Славянофилы) совершенно чужды народу. Терпимость требуеть лишь бездвиствія, требуеть только не двлать зла инов трнымъ, инославнымъ и, вообще, не согласнымъ съ нами; а печалованіе, напротивъ, требуетъ, и требуетъ повелительно, не бездѣйствовать, печалованіе побуждаетъ, нудитъ употребить всѣ силы на водвореніе въ мірѣ мира, согласія. Вопросъ о соединеній церквей и можетъ показать нашу истинную стоимость, цённость, т. е. мы тогда окажемся достойными, когда проявимъ неустанную, не смущающуюся никакими неудачами, никакими препятствіями діятельность въ виду великой ціли, великаго блага не только будущихъ, но и всёхъ безъ исключенія прошедшихъ поколёній. Что же касается славянофиловъ и западниковъ, то между ними нътъ различія въ принципъ, ибо какъ первые, такъ и послъдніе желаютъ не только терпимости, но и уваженія къ чужой въръ, уваженія, слъдовательно, къ тому, что считаемъ ложью и порокомъ, каковы, напримъръ, папская непогръшимость - у католиковъ, личная непогръшимость - у протестантовъ; нужно не уважать эло, а именно печаловаться, т. е. нужно стараться понять причины существованія зла и изыскивать средства, путь къ соединенію разд'ялившихся, къ примиренію не согласныхъ и прежде всего, конечно, къ устранению разделения церквей, какъ самаго ненавистнаго изъ всёхъ раздъленій. Религіозная розпь есть величайшій, вакорынолый порокъ, благодаря которому мы такъ легко представляемъ себъ множество религій, какъ что то совершенно естественное; тогда какъ нътъ ничего нравственно, или родственно, — неестественнъе раздвоемія религіи. Этотъ порокъ быль бы непростительнымъ, если бы не выражаль собою лишь религіознаго несовершеннольтія. Въ чемъ заключается религіозное несовершеннольтіс, это можно видъть изъ того, что было сказано о ръчахъ Амвросія и Антонія, Амвросій видълъ въ вызываніи пушечными выстрълами дождя дерзость, противление Господу, сметивая слепую чувственную природу съ Богомъ, и не входя въ объяснение, въ чемъ собственно состойть эта дерзость или противленіе; другіе же видять въ этихъ действіяхъ посягательство на Божественную власть, на желаще отнять у Бога оруде наказанія; не очевидно ли, что люди представляются при этомъ въ состояніи дътства, т. е. въ такомъ состояніи, при которомъ наказанія необходимы, неизб'єжны; не говоря уже о томъ, что самое это дътетво представляется въ высшей степени испорченнымъ, т. е. ребячествомъ, что люди представляются при этомъ такими дътьми, которыя боятся только розги, и дълаютъ все лишь изъ подъ палки, а какъ только не видятъ налки, становятся заносчивыми и дерзкими; и такое состояне рода человъческаго представляется не временнымъ лишь, а въчнымъ. Вмъстъ съ такимъ представлениемъ людей и Богу приписываются, какъ свойства, такія его состоянія, -- какъ Судія, Господь, или Владыко, --- которыя вызываются нашимъ лишь несовершеннолътіемъ; называя же при этомъ Бога и Отцомъ, представляютъ Его, слъдовательно, такимъ отцомъ, который оставляетъ своихъ дътей въ въчномъ несовершеннольтіи. Тойно также и Антоній, говоря въ своей ръчи о догматъ Пресвятой Троицы, видитъ въ этомъ догматъ только нравственную идею, мысль, а не образецъ для соединенія и не планъ для совокупнаго дъйствія рода человъческаго; Антоній не представляетъ даже возможнымъ такое дъйствіе, не считаетъ его и нужнымъ. Но не достаточно только мыслить о Богь; и самое слово о Богь не заключаеть еще въ себъ религіознаго совершенства; чтобы достигнуть религіознаго совершенства, нужно быть орудіемъ воли Божіей, а такимъ орудіемъ можно быть только въ совокупности, вмъстъ со всъми; въ спорахъ же и ссорахъ можно видъть лишь ребячество, какъ въ раздъленіяхъ, --вообще, - несовершеннольтіе, дътское состояніе, дітскій возрасть; въ раздітленіи же церквей, въ религіозной розни, выражается религіозное несовершеннольтіе человьческаго рода, несовершеннолѣтіе по въ догматѣ лишь, но и въ самой жизни. Можно ли однако оставаться въ состояніи несовершеннольтія безнаказанно? Оставаться въ несовершеннольтій, надвясь на безнаказанность, не значить ли разсчитывать на косненіе, о которомъ говорить ап. Петръ въ 9 ст. 3 гл-2-го своего посланія? А между тъмъ наказанія, или бъдствія, предшествующія кончинъ, уже начались, они-то и вызвали вопросъ о примиреніи и соединеній для защиты отъ этихъ бідствій, — отъ голода, язвы и войны; — сстается, слъдовательно, признать, что наказанія эти неизбъжны, что безусловно неизбъженъ, фаталенъ и конецъ;--но въ томъ же мъстъ посланя ап. Петра говорится о Божественномъ долготерпъщи въ надеждъ на точто всв придутъ къ покаянію; не значитъ ли это, что предсказанія о конць только условны, что фатализма въ христіанствю нють и что эти предсказанія суть только побужденія къ дёлу, которое можетъ предупредить гибель, конецъ, побужденія для находяшихся еще въ дътствъ, въ несовершеннол'втіи, для питающихся лишь "жлокомъ", по выраженію апостола; не значитъ ли это, что проповъдь Христіанства можетъ быть успъшна, объединение можетъ сивершиться, и что переходъ въ этомъ случать къ новому небу, къ новой земль, будетъ безъ катастрофы, безъ суда, будетъ дъломъ самого рода человъческаго, какъ послушнаго орудія Божественной воли, —, и на судъ не пріидуть, но отъ смерти въ животъ"? Если воскрешение ограничилось только Лазаремъ, и то не для безсмертія, если за воскресеніемъ Христа не посл'єдовало всеобщее воскресеніе, то причину этого не должно-ли искать въ нашей собственной винъ, въ нашей бездъятельности, въ нашей розни; а вмъстъ съ тъмъ не нужно ли видъть въ этомъ и Божественной благости, желающей дать участіе всъмъ въ дълъ воскрещенія, желающей, чтобы мы сами были исполнителями, а не противниками Божественной воли? Но если воскресение не совершится по нашей доброй волъ, то оно совершится помимо, вопреки, противъ нашей воли; и въ этомъ случав не всв въ разумъ истивных придутъ, всеобщаго объединенія, всеобщаго раскаянія не будетъ, а будетъ неумолимый страшный судъ; и потому не только позволительно спросить, но не позволительно не падаться вопросомъ, — что надо дёлать, чтобы проповёдь Христіанская имёла успёхъ, чтобы всё покаялись, чтобы всё въ разумъ истинный пришли? Предлагаемый проектъ и есть попытка къ постановкё этого вопроса.

Христіанство распалось прежде, чёмъ оно, -а съ нимъ и человѣческій родъ, -успъло достичь совершеннольтія, т. е. прежде, чъмъ успъло устроиться по образцу нераздъльной и несліянной Троицы, чтобы приступить къ общему дълу, или къ службъ внъхрамовой, исключающей войну вившнюю и внутреннюю; Христіанство распалось прежде даже, чвит этотъ коренной догматъ былъ вполнъ сознанъ, т. е. получилъ архитектурно-живолисное выражение, - выражение въ храмовой росписи и въ храмовой службъ, вечерней, утренией, объденной, въ стихирахъ, канонахъ, пареміяхъ, въ впостолъ и евангели, -- словомъ -- въ особомъ праздникъ, а потому и въ особомъ храмв-школв, т. е. Христіанство распалось прежде, чвмъ догматъ Пресвятой Гроицы сталъ образовательнымъ, педагогическимъ орудіемъ, прежде соединенія храма со школою. (См. Роспись храма и Предисловіє къ сказанію о построеніи обыденной церкви, т. 166 й чт. Общ. Ист. и Древн. Рос.). Это распаденіе изубстно подъ именемъ раздібленія церквей, --этого великаго гръха противъ нераздъльной Троицы, до сихъ поръ неискупленнаго, неисправленнаго. Западная церковь, узурпируя право вселенской, создала особый праздникъ Св Троицы; но этотъ праздникъ сталъ выраженіемъ лишь догмата, а не заповъди, въры безъ дъла и храма безъ школы; въ восточной же церкви, котя и не былъ установленъ особый праздникъ Св. Троицъ, по общее мнъне, народный голосъ усвоилъ дню Соществія Св. Духа наименованіе Св. Троицы, т. е. первому дню собиранія, объединенія, усвоили наименованіе Троицы, нолагая, конечно, что въ объединеній многихъ, или, върнъс, вежхъ, и заключается сущность праздника Троицы; и этимъ догмату нераздъльной и несліянной Троицы давалось значеніе образца, запов'єди для общества, для всего челов'єческаго рода; и понятно, что такой образецъ требуетъ соединенія не мнимаго, а дъйствительнаго, не внутренняго лишь, но и внъшняго; при чемъ ограничивать соединение только политическимъ, конечно, нельзя, но и устранять политическое соединеніе также не должно, -- разв'є можно впутренно, мысленно пребывать въ любви, а внъщне - въ непрестанной враждъ и войнъ? Раздѣленіе церквей, будучи вмѣстѣ и раздѣленіемъ политическимъ, было именно освящениемъ послъдняго, благословениемъ Запада на войну съ Востокомъ, на завоевание Восточной Имеріи, что и случилось въ такъ называемый 4-й крестовый походъ. Папству нуженъ былъ для борьбы съ Восточными Императорами анти-императоръ, и Левъ III-й короновалъ Карла Великаго; но анти-императоромъ онъ былъ, пока празнавалъ возможнымъ или отдъльное существованіе, или же господсто надъ Восточнымъ Императоромъ. Возстановленіе западнаго императорства не было однако признаваемо за раздъленіе Имперіи даже и тогда, когда на Востокъ быль опять свой императоръ, потому что два императора въ христіанской мысли тогдашняго времени, должны были составлять одно по образу Троицы, какъ это видно изъ словъ императора Людовика II-го: «toutefois, si les patriarches, pendant le saint sacrement et le sacrifice, ne mentionnent qu' un empire anique, ils ont raison, car l'empire est un: à savoir celui du Père, du Fils et du Saint-Esprit»; n'eme-«Dieu n'a pas donné cette part à gouverner à moi seul, mais à tous les deux à cette condition, que nous soyons tellement unis entre nons par liens de la charite qu' aucune division ne subsiste entre nous» и проч.\*) Поэтому политическое соединеніе должно предшествовать церковному; — папскія благословенія священную войну запада съ востокомъ были бы безсильны было политическаго раздъленія, Всъ императоры, согласно значеніемъ этого сана, историческимъ должны составлять время, утратившее исторической ного: только въ наше смыслъ жизни, и возможно говорить о многихъ императорахъ--ве какъ объ одномъ; для насъ уже не понятно значене этого мы въ устахъ Императора Востока, или Россіи-3-го Рима; а происхожденіе его, очевидно, относится къ тому времени, когда сама необходимость заставляла имфть нъсколькихъ императоровъ, не нарущая однако единства, которое составляло самое существенное свойство императорской власти, съ которою былъ связанъ миръ всего тогдашняго міра. Это единство при множествъ конечно, фикція и даже нізчто мистическое, какъ находять нізкоторые; но въ настоящее время эта фикція должна и можетъ сдълаться дъйствительностью, вь ней не будеть ничего ни фиктивнаго, ни мистическаго, если будетъ признано, что противъ усиливающихся неурожаевъ необходимо принять радикальную міру, придавъ войску всёхъ государствъ значение естествоизследовательной силы. Въ виду такого значенія войска и воинская повинность можетъ быть расширяема до дъйствительной всеобщности, такъ какъ эта повинность будетъ служить селу въ деле для всехъ необходимомъ, въ дълъ самой первой необходимости, находяшейся нынъ въ полной зависимости отъ случайностей, отъ капризовъ погоды. Такою помощью селу будеть нанесень ръшительный ударь соціализму, этой внутренней войнъ, войнъ гражданской, междоусобной, которая есть произведеніс города, вызванное неестественнымъ развитіемъ искусственныхъ потребностей. Тогда и церкви разныхъ исповъданій, - соединившись во внъхрамовомъ дълъ, давши войскамъ благословение на новый ихъ безкровный полвисъ, къ которому просвъщение народа, (т. е. храмовая служба), будетъ приготовлять и содействовать поучительною росписью и самою службою, -соединятся не въ догматъ только, но и въ обрядъ, т. е. въ воспитаніи; это и будетъ соединеніемъ въ храмовой литургіи, въ храмахъ-щколахъ, и

<sup>\*) &</sup>quot;Однако, если патріархи при возношеній св. даровъ поминають тозько одну имперію, они правы, потому что имперія одна подобно тому, какъ Отецъ. Сыпъ и Св. Духът; и еще — "Вогъ не отдаль эту часть въ управленіе одному мий, а накъ обощав, на томъ условіи, чтобы между нами было такое единство чрезъ союзъ любви, чтобы ин какого раздъленія между нами не было.

храмовая служба при этомъ будетъ лишь крестнымъ знаменіемъ, полагаемымъ при началѣ дѣла; самая безкровная жертва будетъ напутствіемъ къ другой жизни, которая начнется на землѣ же послѣ перехода отъ кровавыхъ подвиговъ къ безкровному подвигу. Соединеніе въ догматѣ естъ мнимое соединеніе; соединеніе въ обрядѣ есть соединеніе въ общемъ воспитаніи, въ воспитаніи по одинаковому методу,—въ храмахъ нагляднаго образованія, — (а не наглядное образованіе по картинкамъ жанровой живописи, или еще хуже, по педагогической живописи).— Вопросъ о соединеніи въ обрядѣ есть вопросъ о томъ, долженъ-ли и Западъ признать соединеніе школы, —т. е. знанія, — съ храмомъ, или съ общимъ дѣломъ? Долженъ-ли и западъ, забывъ о гордости, построить въ память русскаго подвижника при всѣхъ своихъ костелахъ и киркахъ школы-храмы, посвященные Пресвятой Троицѣ.

Въ дълъ такого соединенія церквей разныхъ исповъданій наилучшими союзниками могуть быть старокатолики, какъ бы предназначенные для этой цъли, способные и почти ставшіе коммиссією по вопросу о соединеній церквей, судя по словамъ одного изъ самыхъ видныхъ представителей старокатолицизма (Овербека): «Намъ (Старокатоликамъ) предстоитъ примирить эти два направленія (католицизмъ и протестантизмъ) .. и съ помощью Востока стать снова православными; не ограничиваясь возстановлениемъ на шего единства съ Востокомъ, мы должны привлечь къ нему весь Западъ». Не принявши догматическихъ новшествъ, старокатолики были оставлены папистами, не приняты и протестантами; выд%ленные, такимъ образомъ, отъ Запада, они могутъ сдълаться и даже дъляются естественными союзниками Востока, (Восточной церкви),—но не единовърцами, почему и могутъ стать посредниками между восточными и западными исповъданіями, а также между католиками и протестантами, сохраняя въ тоже время тъснъйшую связь съ учеными всъхъ странъ. Тяжесть положенія этихъ людей стараго догмата, ихъ горе, заключающееся въ отчужедении отъ народа и въ отдъленіи отъ собратій, католиковъ и протестантовъ, - дълаютъ ихъ печаль о розни постояннымъ чувствомъ, печалованіемъ, которое и сближаетъ ихъ съ православіемъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ ничего нѣтъ естественнъе для сословія, - чувствующаго тяжесть розни, для сословія ученыхъ, т. е. познающихъ, -- поставить своею задачею раскрыте причинъ разъединенія и постоянное исканіе средствъ къ соединенію. Этимъ и объясняется, почему старокатолики отъ самаго зарожденія своего ищуть союзниковъ, составляють събады, собирають соборы даже международные, такъ какъ подготовлять, облегчать д'вло соединенія церквей есть ихъ первая, самая существенная вадача; въ этомъ-весь старокателицизмъ, хотя органъ старокатоликовъ, носящій названіе, прямо указывающее на эту ихъ задачу,-"Международное Вогословское Обозрвніе", - и ставить эту задачу на второе лишь мъсто, - поставивъ на первомъ мъстъ ознакомленіе съ основоположеніемъ и въроученіемъ старокатолической церкви; а между тъмъ ихъ въроучение и основоположение должны вытекать изъ дъла соединения, такъ что основной догматъ Христіанства, Тріединство, будетъ имъ образцомъ и заповъдью соединенія, какъ это было изложено по поводу ръчи Антонія, — будеть запов'єдью соединенія, въ общемъ д'єль, устраняющемъ причины розни, приготовляющемъ къ внутреннему соединенію, т. е. къ единомыслію, къ единодушію, -это - догматъ спасенія живою вброю, выражающеюся въ школъ-храмъ, приготовляющемъ къ общему дълу. Въ чемъ можеть заключаться начало этого дала, объ этомъ было сказано, въ разборії слова Амвросія Харьковскаго, въ чемъ же будеть его полное выраженіе, объ этомъ будетъ сказано ниже. Въ виду такой посреднической роли старокатоликовъ нельзя желать немедленнаго ихъ соединенія, соединастоящее Греко-Россійскою время, даже ĈЪ церковью, потому что, сдълавшись христіанами по восточному обряду, они утратили бы силу своего нейтральнаго между церквами положенія. Если бы соединеніе съ старокатоликами произошло, какъ это предполагается въ настоящее время, только въ догматъ, съ сохраненіемъ каждою церковью своихъ особыхъ обрядовъ, то и при этомъ посредническая роль старокатоликовъ лишилась бы силы. Да и какое значене можетъ имъть примиреніе только въ догматъ безъ примиренія въ обрядъ и жизни? Примиреніе въ мысли, т. е. въ мивии, не есть-ии мнимое; - примирение, не исключаючающее войны, можстъ ли считаться дъйствительнымъ примиреніемъ? Примиреніе въ догмать безъ примиренія въ обрядь, безъ усвоенія — того обряда, который есть въркое выражение догмата, не будетъ ли единомысліемъ безъ единодушія, когорое не можетъ остаться внутреннимъ, а требуетъ вибшняго выраженія? Какъ возможно внутреннее согласіе при вибшнемъ противоръчіи? Примиреніе въ догматъ безъ примиренія въ обрядъ есть не легкомысліе, а чистьйшая ложь и фальшь, основанная на невъріи, и даже на препебрежени къ въръ, на индеферентизмъ, который въ настоящее время является главнымъ врагомъ соединенія церквей, какъ прежде этимъ врагомъ былъ фанатизмъ. (Примѣч. 2-е). И въ самомъ дѣлѣ, какъ произошло отдъление догмата отъ обряда, откуда пошло превозношение догмата надъ обрядомъ? Въра состоитъ въ единствъ догмата, обряда и жизни, т. е. въ цѣльности; просаѣщеніе же есть скептицизмъ, раздвоеніе: начальное просвъщение состоитъ въ сомнъни относительно обряда, пренебреженій къ нему, въ превозношеній надъ нимъ догмата; а высшее просвъщеніе простираеть сомивніе на самый догмать, отрицаеть самую догматику. (Примъч 3-е) Если же начальное просвъщене есть скептицизмъ въ отношеній обряда, то благоговівніе къ обряду и тщательное его охраненіе есть необходимая принадлежность нев жества. - Со времени Флорентійскаго собора и паденія Царь-Града Русскіе, по своей непросв'єщенности, сдълались старообрядцами, или, какъ ихъ нынъ называютъ, раскольниками; Греки же, по своей просвъщенности, стали православными въ нынъшнемъ смыслъ, т. е. индеферентными къ обряду. (Принятіе отъ Грековъ патріаршества, посвящение Өеофаномъ Филарета--совершенно подобно исканию архіерейства раскольниками и принятію ими Амвросія. Съ половины XVII въка,

съ 1649 г., начинается православіе и у насъ; первымъ пропов'єдникомъ православія у насъ былъ Паисій Герусалимскій, а потому названіе Никоніанъ, которое раскольники даютъ православнымъ, върнѣе было бы замѣнить названіємъ Паисіанъ. Царь по совіту съ духовникомъ и Никономъ, подобно Владимиру, ръшился испытать въру Грековъ, проповъданную Паисіемъ, и узнать, какъ они отправляють службу Божію въ своей землъ, для чего и былъ туда посланъ Арсеній Сухановъ; несмотря, однако, на неблагопріятные отзывы Суханова о Грекахъ, Россія пошла путемъ просвъщенія и стала православною. Благодаря такому просвъщенію, православіе, оставаясь во враждѣ со старообрядцами, легко можетъ примириться со старокатоликами, несмотря на заключающееся въ этомъ противорфчіе. Но задумывая соединеніе церквей на условіи сохраненія каждою изъ нихъ свойственныхъ ей обрядовъ, - что думаютъ произвести, - общение или розпь? Западная церковь употребляеть "Аллинуіа",—эту дровивищую пвень,какъ выражение радости въ день святой Пасхи; а Восточная церковь ту же самую пёснь употребляеть, какъ выраженіе печали, покаянія, во дни поста и особенно въ содъмицу страстей;---какое же можетъ быть общеніе между этими церквами?... Напротивъ, имъ нужно разойтись, чтобы не ссориться; соединившіеся въ догматъ, въ мысли, и расходящіеся при самомъ богослуженій, достигаютъ, очевидно, такого лишь соединенія, которое можетъ быть названо примиреніемъ развѣ въ полицейскомъ только смыслѣ, т. е. разошлись, чтобы не ссоритея; не говоря уже о томъ, что такое объединение чрезъ расхождение нисколько не приближаетъ къ избавленію даже отъ войнъ. - Невърующіе, -- какъ и вообще образованный и интеллигентный классъ, -- считаютъ вздоромъ вопросъ о троеніи или двоеніи, о сугубой или трегубой Аллилуіа; по если религія есть почитаніе Бога отцовъ, то Аллилуја есть краткое выраженіе всей религіи, и притомъ оно есть продолжение почитания, начатаго нашими отцами, т. е. предками; а потому если мы не имъемъ въры, то не нужно ни троить, ни двоить, а лучше совсёмъ не говорить Аллинуіа; если же мы хотимъ вёры, то нельзя допускать розни,--иначе двѣ церкви, соединясь въ одинъ хоръ, согласно произнесуть хвалу Тріединому только дважды, при третьемъ же произнесеніи одна изъ церквей останется безгласною, отказывая въ хвалѣ одному изъ трехъ лицъ Св. Троицы. Впрочемъ, двоеніе хвалы также истинно, ложно же только раздвоеніе самаго хора человіческаго; при двоеніи сыны человъческие совокупно съ Сыномъ Божимъ воздаютъ хвалу Отцу и Св. Духу, не отдёляя отъ Нихъ и нашихъ отцовъ. (Въ куполе Софійскаго собора въ Вологдъ изображена Св. Троица и праотцы съ надписью: «пріидите людіе, Тріипостасному Божеству поклонимся»). И одиночное Аллилуіа имъетъ смыслъ, даже расширяя согласіе человъческое, - къ одиночному Аллилуів могуть приступить и поклонники исключительно единаго Бога, - Евреи и Магометане, - ибо при одиночномъ Аллилуја сыны и дщери человъческие, совокупно съ Сыномъ Божимъ, нисшедшимъ на землю, и съ Духомъ Святымъ, вдохновляющимъ людей, воздаютъ хвалу Отцу со всъми нашими отцами и матерями отшедшими. Религія не исчерпывается, конечно, одной хвалой; не всякъ глаголяй Аллилуја, даже сугубо и трегубо, внидеть въ царствіе Божіе; люди не п'ввцы только, не чтецы лишь, (не ученые или мыслители), кромъ хороваго слова, хоровой иъсни, нужно хоровое дъло, дъло встхъ сыновъ и дочерей, лишившихся отцовъ и матерей. -- нужно хоровое дъло, т. е. согласное дъйствіе, чтобы весь міръ обратился въ хвалебный ликъ. Не во внутреннихъ волненіяхъ, не во вибшнихъ браняхъ, не въ вопляхъ жертвъ борьбы-хвала Богу согласія, хора; не въ буряхъ и разрушительныхъ ураганахъ, не въ потопахъ и засухахъ-слава Его; — хоровое же дъло и состоитъ въ томъ, чтобы всъхъ и все призвать къ хвалъ и прославлению Тріединаго; къ земному хору живущихъ нужно призвать хоръ и всёхъ умершихъ, чтобы вмёстё съ землей и звёздные, небесные міры стали многоединымъ хвалебнымъ ликомъ... Если Западъ усвоилъ Аллилуія радости, хвану благодарности, предшествующую исполненію дъла, а Востокъ Аллилуіа скорби, ведущей къ дълу, то для истиннаго примиренія нужно не оставаться каждому при своемъ, - что значило бы оставаться въ розни, - но и не отрекаться отъ своего, а нужно взаимное усвоеніе. Въ Адлидуїа радости и Аллидуїа печалованія, можно сказать, заключается коренное различіе церквей Восточной отъ Западной, Въ Аллилуја радости не скрывалась-ли и проповъдь Св. Франциска противъ аскетизма и весь будущій Renaissance?! Разобщеніе въ чувствахъ, повидимому, предшествовало разобщеню въ мысли.

Полнота и точное соотвътствіе внъшняго выраженія догмата заключается въ объединении для воскрешения; троение же и двоение Аллилуиа, двуперстное и трехперстное крестосложение есть также вибшнее выраженіе догмата, но въ символической лишь формѣ; у насъ, какъ людей простыхъ, у которыхъ цънность имъстъ только дъло, эти знаки крестосложенія получили первостепенную важность, и можно сказать, что византійскіе споры IV-VII въковъ о догматахъ перешли у насъ въ XV-XVII въкахъ, т. е. со времени самостоятельности нашей церкви и особенно со времени учрежденія у насъ патріаршества, - въ споры объ этихъ знакахъ; т. е. догматическіе споры о тріединствів и двухів естествахів въ К-полів, у насъ, въ Москвъ, обратились въ обрядовые споры о двухъ-и трехперстномъ крестосложеніи вмѣсто соглашенія о дѣлѣ, которое подъ этими знаменіями кроется. Старообрядцы, признавая догматъ Троицы, отвергли знакъ перстосложенія, выражавшій эту идею, или догмать; съ другой стороны и православные, не отвергавшіе догмата о двухъ естествахъ, отвергли двуперстное сложеніе... Впрочемъ, и споры объ идеяхъ согласія, не переходившіе вь д'вйствительное согласіе, были не лучше споровъ о сложенім перстовъ вмъсто соединенія лицъ, т. е. всеобщаго объединенія;--- не лучше этихъ споровъ были и споры о двухъ естествахъ, о двухъ воляхъ, соединенныхъ въ одномъ лицъ Христа, вмъсто соединенія двойного дъла, священнаго и мірского, въ одно дѣло, которое соединяетъ земную работу пропитанія и оздоровленія съ дівломъ небеснымъ искупленія, т. е. воскре-

шенія. Но, безъ сомнівнія, еще хуже то равнодушіс, съ которымъ относятся въ настоящее время къ этимъ знакамъ перстосложенія, не замѣняя ихъ дъйствительнымъ дъломъ. (Примъч. 4-е). Плодомъ равнодушія, или -върнъе -- высокомърія, съ которымъ поклонники идеи безъ дъла относились къ поклонникамъ обряда, т. е. дъла безъ знанія, было установленіе въ XVIII въкъ **единовърія** вибсто единаго дъла, — установленіе единовърія, въ которомъ, очевидно, не оставалось даже и въры; потому то, въроятно, оно и не нашло себъ многихъ послідователей, и такой способъ примиренія оказался неудачнымъ. Только превращеніе знаковъ діла въ самое дібло можетъ внести миръ, примиренје; и если Русь, принявъ Западную науку, знаніе, твердо сохранить Христіанство, тогда и знаніе она употребить на осуществление Христіанства на дълъ. Сближение наше съ старокатоликами будетъ имъть важность, и важность величайшую, голько въ такомъ случав, если мы будемъ смотрвть на нихъ, какъ на посредниковъ всеоб-Щаго и при томъдъйствительнаго соединенія, соединенія въдъль, и всъми силами будемъ содъйствовать имъ въ этомъ. Соединеніе же съ ними въ догматъ буетъ не только безплодно, но и представитъ для насъ особую опасность; - давно уже было сказано, что наше дворянство, усвоившее западное образованіе и западный образъ жизни, уйдетъ въ католицизмъ, а простой народъ въ расколъ, или въ старообрядчество; — соединение съ старокатолика ми не положитъ ли начала осуществлению этого пророчества, потому что признаніе законною іерархією старокатолической требуеть признанія такою же и јерархіи нашихъ старообрядцевъ-раскольниковъ; по крайней мфръ эти послъдніе такъ думають и, несомнънно, этого потребують; и если имъ будетъ въ этомъ отказано, то они будутъ обвинять православныхъ въ облатыненіи, и многіе изъ народа имъ повърятъ, и расколъ усилится; а если требованіе ихъ будетъ удовлетворено, то при существованіи, — признанной православіемъ законною, -- старообрядческой іерархіи рядомъ съ іерархією православною, не останется ли эта послѣдняя безъ паствы, не перейдетъ ли большинство народа къ болъе ему близкой и понятной јерархіи старообрядческой? (Примібч. 5 е). Точно также признаніе законною іерархіи старокатолической не сдълается-ли узаконеніемъ перехода православныхъ дворянъ, – предпочитающихъ католическій обрядъ православному, —въ католицизмъ, не сдѣлается ли это средствомъ, оставаясь номинально православными, быть въ дъйствительности католиками, слъдовательно, вполять отчудиться отъ Россіи.

Нельзя не замѣтить также, что простое соединеніе съ старокатоликами не можетъ само по себъ представлять такой серьезной важности, какъ соединеніе съ другими исповъданіями,—которымъ принадлежатъ цѣлые народы, обращенные нынѣ въ арміи,—еще и потому, что старокатолики, по выраженію одного писателя, есть армія генераловъ безъ солдатъ, т. е. это сословіе, а не народъ; поэтому, занявшись соединеніемъ съ старокатоликами, забыть о соединеніи съ католиками, протестантами и друг., это значитъ ради одной заблудшейся овцы оставить на погибель 99 также заблудшихся... Въ вопросъ о примиреніи съ старокатоликами, не можетъ быть и ръчи о дъйствительномъ примиреніи, такъ какъ они не составляютъ особаго народа или государства, и предпочтеніе примиренія съ ними примиренію съ католиками и протестантами было бы предпочтеніемъ мнимаго примиренія примиренію дъйствительному, которое могло бы избавить отъ двухъ величайшихъ золъ нашего времени, войны внъшней и войны внутренней, —гражданской, междоусобной, динамитной, подпольной, которая грозитъ обратиться въ открытую.

Очевидно, что примиренію церквей, примиренію не временному, а вѣчному, исключающему войны внутреннія и внѣшпія, примиренію, какъ оно изложено здѣсь, должно предшествовать примиреніе вѣрующихъ съ невѣрующими, примиреніе внанія съ вѣрою, принятіе наукою христіанства и усвоеніе науки христіанствомъ. Терпимости для этого дѣла, для дѣла примиренія вѣры и знанія, недостаточно; чтобы состоялось ихъ соединеніе, нужно сокрушеніе о раздорѣ вѣрующихъ съ невѣрующими, т. е. нужно печалованіе объ ихъ разъединеніи. Примиреніе это, т. е. дѣйствительное соединеніе, можетъ быть основано прежде всего на познаніи причинъ разъединенія, на познаніи этихъ причинъ учеными, т. с. невѣрующими, и на устраненіи ихъ невѣрующими совокупно съ вѣруюшими,—и затѣмъ на познаніи условій соединенія и на усвоеніи ихъ также тѣми и другими совокупно.

Различіе между терпимостью къ чужимъ върованіямъ и печалованісмъ о несогласіи, требующемъ и ведущемъ къ общему дѣлу, безплодность первой (т. е. терпимости) и противорѣчія, въ ней заключающіяся, лучше всего могутъ быть показаны на рефератѣ Соловьева въ засѣданіи Психологическаго Общества 19-го октября 1891 года— "О причинахъ упадка Средневѣковаго міровозврѣнія".

Этотъ рефератъ превозноситъ терпимость къ чужимъ върованіямъ, и въ тоже время признаетъ необходимость общаго дъла; тогда какъ это послъднее требуетъ не терпимости, не уваженія къ чужимъ върованіямъ, мивніямъ, а именно единомыслія; существованіе терпимости указываетъ на отсутствіе общей мысли и даже на примиреніе съ этимъ великимъ зломъ, т. е. съ разномысліемъ, тогда какъ общая мысль лежить въ основъ общаго дъла и въ свою очередь держится только этимъ послъднимъ. Соловьевъ, лишь упоминая въ своемъ рефератъ объ общемъ дълъ, - (которое только пожеть, примирить всъхъ даже въружющихъ съ невърующими, которое и только можетъ привести всъхъ къ согласію), -- и восхваляя терпимость, (Примъч. 6-е) въ тоже время проникнутъ самой исключительной, глубочайшей, внутренней нетерпимостью, при соблюденіи, впрочемъ, терпимости внешней, т. е. онъ никого не хватаетъ за горло. Объ общемъ дълъ Соловьевъ говоритъ какимъ-то метафорическимъ, или же пантеистически-спиритическимъ языкомъ, какъ бы одухотворяя природу, какъ бы допуская возможность обидѣть ее, а слѣдовательно и выпросить у нея продценіе; -- онъ говорить: «Невърующіе двигатели... обидьли ту самую приро-

ду, во имя которой многіе изъ нихъ дібиствовали... И вотъ она, какъ бы обиженная, отказывается кормить.» Въ этихъ странныхъ словахъ, очевидно, разумбется метеорическій погромъ 1891 года, т. е. та именно общая опасность, - общая для христіанъ всёхъ видовъ и не христіанъ, для вфрующихъ и певфрующихъ, — о которой и нужно было говорить, какъ о приступъ къ христіанскому дѣлу, о положеніи начала этому дѣлу, базъ котораго самая віра мертва. (Приміч. 7-е). Вмісто этого Соловьевь съ любовью останавливается на обвиненіяхъ христіанъ въ нетернимости, указывая въ каждой главъ своего реферата на самыя разнообразныя и въ настоящее время немыслимыя проявленія этой негерлимости. Такъ Соловьевъ говорить, что апостолы изгоняли бъсовь изъ одержимыхъ, а представители псевдохристіанства для изгнанія бъсовъ стали умерщвлять одержимыхъ? Гдъ могъ видъть Соловьевъ что либо подобное въ настоящее время. чтобы найдти нужнымъ вспомнить это теперь, когда общая опасность призываеть всёхъ къ соединенію... Въ другомъ мёстё онъ говорить о мученіяхъ, которыми пріучали будто бы еретиковъ къ адакимъ мукамъ; въ третьемъ о пролитіи христіанами чужой крови и проч., и проч., —въ настоящее время невозможное и даже немыслимое, и упоминаніе обо всемъ этомъ свидътельствуетъ лишь о нетерпимости Соловьева, ни передъ чъмъ не останавливающейся. Винить Солозьева за его нетерпимость, конечно, нельзя, потому что пока нъть общаго дъла, всегда будеть нетерпимость, (Примъч. 8-е), и вся всторія, --которая, какъ мы увидимъ дальше, можетъ быть сведена къ борьбъ Востока съ Западомъ (Примъч, 9-е), всть дашь выражение нетерпимости, такъ что рефератъ Соловьева составляетъ только частный случай этого общаго выраженія нетерпимости, а самъ Соловьевъ - орудіе такого выраженія. Нельзя винить, но нельзя не удивляться, что, им'вя передъ собою такое великое д'вло, какъ соединеніе для избавленія отъ голода и войны, дъло положительное, созидательное. Соловьевъ предпочелъ изложенію этого истинно-новозавѣтнаго дѣла старое дѣло раздора, дѣло отрицательное, ведущее ко вражд'ь, разъединенію и разрушенію, при чемъ повторилъ избитыя и, какъ увидимъ сейчасъ, совершенно несправедливыя обвиненія противъ христіанства, которое онъ разум'євть подъ именемъ Средневъковаго міровозарънія, и которое, по его мігънію, - а особенно не любимое имъ христіанство восточное, -- не только не одно и тоже съ истиннымъ христіанствомъ, но между ними прямая будто бы противоположность. А между тёмъ, если Уотятъ примиревія, то нынёщнее христіанство неистининымъ называть не должно; оно и не можетъ быть такъ на-Пзываемо, ибо оно истинно, но не завершено еще ни по объему, ни по содержанію, оно не перешло еще отъ слова къ общему ділу, отъ тайнодівіствія къ явному дёлу; и причина не завершенности христіанства заключается именно въ наукъ, потому что она изъ служанки богословія стала рабою фабрики и торга, -и, какъ чистая, сдълалась безучастною къ такимъ бъдствіямъ, которыя общи всьмъ людямъ, а какъ прикладная-сама вноситъ вражду (мануфактура) и усиливаетъ ее (усовершенствованіе военнаго искусства). Полуязычество, въ которомъ Соловьевъ обвиняетъ настоящее христіанство, свойственно именно наук'в, возрожденіе которой связано съ возрожденіемъ литературы древней Греціи и Рима, литературы языческой, а современная наука есть только дальнъйшее развитіе этой до кристіанской еще литературы. При этомъ возрождени, или вырождении своемъ, наука поставила цёлью вемное наслажденіе, и потому производство предметовъ наслажденія, роскоши, -- которые въ тоже время и предметы, производящіе раздоръ, -- заняло съ тъхъ поръ первое мъсто, сдълало жизнь языческою (рознь), объединеніе же, примиреніе всёхъ въ дёлъ спасенія, или искупленія, т. е. христіанство, вынужденное оставаться только в'їрою безъ одинаго общаго дъла, обратилось съ тъхъ поръ въ мертвый догматъ. Не имъя общаго дъла, христіанство стало индивидуализмомъ, т. е спасеніемъ полько личнымъ, спасеніемъ врознь вмісто общаго спасенія. Вытісненное изъ дъйствительной жизни, христіанство сдълалось спиритуализмомъ, т. е внутреннимъ лишь, духовнымъ спасеніемъ, а не воскресеніемъ во плоти; другими словами,---религія вынуждена была удалиться изъ міра, стать внізмірною, оставивъ міръ наукъ и ея дщерямъ, - цивилизаціи, т. е. вырожденію душевному, и культуръ, т. е. вырожденно тълесному, вымиранно, - оставивъ родъ человъческій въ подчиненіи сліпой силь, орудіємь которой онь и сдълался, какъ въ дълъ производства предметовъ наслажденія и вражды (мануфактура), такъ и въ борьбъ за нихъ всъми средствами, всъми способами, всёми все бол'ве совершенствующимися орудіями взаимнаго истребленія. -- Настоящее бездъйственное христіанство есть компромись между религіею и наукою, т. е взаимное ихъ стъсненіе; христіанство же, какъ общее дёло, есть не компромись, въ которомъ стеснены объ стороны, а такой союзъ, при которомъ наука изъ безучастной и враждоносной дълается живоносною, а религія-догматизмъ превращаеть въ проективизмъ, индивидуализмъ-въ универсализмъ, и въ универсализмъ истипный, дъйствительный, обнимающій всё поколёнія, а не ограничивающійся однимъ лишь живущимъ поколъніемъ, какъ универсализмъ научный; -- спиритуализмъ же религія превращаетъ во всемірный реализмъ (воскресеніе во плоти), ибо задача христіанства, какъ общаго діла, состоитъ въ томъ, чтобы объединить встать въ трудъ познанія смертоносной силы, носящей въ себ толодъ, язвы и смерть, въ видахъ обращенія слъпой смертоносной силы въ животворную, или точнфе-оживотворяющую; тогда какъ дёло науки, остающейся языческою, состоитъ лишь въ томъ, чтобы дать всемъ, или даже наибольшему лишь числу живущихъ, участіе въ комфортъ, какъ это хочетъ соціологія и объщаетъ соціализмъ... Только поставивъ на послъднее мЪсто планъ спасения отъ голода, стало возможнымъ громить средневъковое міровоззръніе, т. е. прошедшее и нынъщнее христіанство, за индивидуализмъ, т. е. рознь, за догматизмъ и спиритуализмъ, не обращая вниманія на то, что христіанство даже не обладало и теперь еще не обладаетъ орудіемъ для соединенія всёхъ и обращенія мысли (догмата) въ дёйствіе возвращенія жизни, т. е. души, праху умершихъ, почему и не могло

освободиться отъ догматизма, индивидуализма и спиритуализма; только поставивъ на послъднее мъсто планъ спасенія отъ голода, лишивъ его характера плана, стало возможнымъ обратить рефератъ въ объявление войны вмъсто приглашенія къ примиренно. Такъ и сдълалъ Соловьевъ, а потому вмъсто прямаго и возможно полнаго изложения дъла, т. е. вмъсто приглашенія измінить компромись, или внішнюю сділку, на тіснійшій, или внутренно-неразъединимый союзъ, Соловьевъ поднимаетъ старую вражду, стирается унизить Іоанна передъ Петромъ, православіе предъ папизмомъ, не замізчая, конечно, что православіе, не имізя свізтской власти, можетъ и должно быть лишь всемірнымъ печалованіемъ о протестанской розни и католическомъ гнетъ; а въ концъ концовъ, все дъло христіанства Соловьевъ видитъ лишь въ уничтожени гоненій, въ смягченіи наказаній, въ прекращеній рабства, т. е. отожествляя христіанство съ такимъ отрицательнымъ дъломъ, Соловьевъ, очевидно, уничтожаетъ, дъластъ ни на что ненужнымъ общее дъло. Оказывается, что Соловьевъ не усвоилъ себъ истиннаго смысла христіанства, какъ общаго всеотеческаго дѣла, передъ коимъ должны умолкнуть всф пререканія, потому и реферать его весь проникнутъ желаніемъ усилить вражду и безплодные споры... И это въ такое время, когда голодъ 1891 года представлялся даже страшнѣе, чѣмъ оказался въ послъдстви, въ такое время, когда вмъстъ съ тъмъ стало извъстно объ американскихъ опытахъ вызыванія дождя посредствомъ взоывчатыхъ веществъ, т. е. когда, слъдовательно, были на лицо такія обстоятельства, которыя при обращеніи воєнныхъ силъ, вооруженныхъ огненнымъ боемъ, къ изслъдованію дъйствія вэрывчатыхъ веществъ на атмосферныя явленія, т. е. при обращеніи войска къ общему дізлу, въ естествоиспытательную силу, могли и должны были возбудить надежду на избавленіе разомъ отъ двухъ величайшихъ бъдствій, отъ голода и войны. Въ эпоху обращенія народовъ въ арміи и всего выработаннаго знаніемъ въ орудія войны было бы въ высшей степени важно показать, что оружіе м. б. употреблено и на спасеніе отъ голода, что война можеть быть замѣнена регуляцією; и имѣя предъ собою такое дъло, не слъдовало-ли воздержаться отъ возобновленія старыхъ мелкихъ дрязгъ, не слъдовало ли всъ силы, все внимание устремить на это великое д<sup>в</sup>ло, если бы даже оно и ограничилось спасен**іе**мъ только отъ голода и войны, не слъдовало ли постараться приглашение къ этому святому дѣлу изложить такъ, чтобы приглашаемые могли ясно уразумъть возможность спасенія въ томъ случав, если бы войску было дано новое назначеніе, если бы войско было обращено въ естествоиспытательную, въ естествоислъдовательную силу, что помимо даже общей нужды, вызываемой повторяющимися и у наст, и на Западъ метеорическими погромами, было бы согласно съ общимъ направленіемъ времени, которое стремится, повидимому, обратить всёхъ въ изслёдователей и все въ предметъ знанія. Тогда, быть можетъ, и Амвросій Харьковскій не ръшился бы назвать дерзостью, противленіемъ Господу дъйствіе войскъ, направленное къ спасенію отъ засухи, къ спасенію отъ голода, отъ смерти, вибсто обычнаго ихъ дъйствія, несущаго смерть и разрушеніе. (Слово о христіанскомъ направленіи естествознанія. Церк. Вѣд. 1892 г. № 5-й). Тогда быть можетъ и тъ, отъ кого это зависитъ, сдълали бы уже надлежащия распоряжения о введеніи въ войскахъ наблюденій, необходимыхъ для разрѣщенія вопроса о дъйствіи на атмосферныя явленія взрывчатыхъ веществъ, вопроса, который не могъ быть разръшенъ американскими опытами, и не будетъ разръшенъ до тъхъ поръ, пока къ разръшению его не будутъ привлечены силы, соотвътствующія громадности задачи, заключающейся въ дъйствій на цьлую атмосферу, т. е. пока не будутъ привлечены къ этому дѣлу всѣ народы, обращенные нынъ въ арміи, въ войска. Соловьевъ не въ силамъ быль подняться на должную для выполненія этой задачи высоту и погрузился во всъ старыя медкія дрязги; его не воодушевило величіе дъла, которое, какъ онъ и самъ понималъ, не ограничивается даже спасеніемъ отъ голода и войны; и вотъ съ любовью поднимая тъ вопросы, въ котерыхъ кроется вражда, Соловьевъ даже избъгаетъ говорить о темъ, что ведетъ къ миру. Такъ Соловьевъ заявляетъ, что онъ не хочетъ говорить о фактическомъ компромись; а между тъмъ то, что Соловьевъ называетъ фактическимъ компромисомъ, есть вовсе не сдълка, и компромисомъ названо быть не можеть, это -- неизбъжная терлимость со стороны существь, поставленныхт и остающихся еще въ зависимости отъ слѣпой силы природы. Родъ человъческій голодаеть, больеть, умираеть, впадаеть вь разнообразные пороки, тшетно борясь съ увлекающимъ его порокомъ. -порокъ остается, хотя бы и побъждался въ отдъльныхъ личностяхъ и случаяхъ; и человъческій родъ вынужденъ переносить все это, онъ можетъ даже и погибнуть, и непремънно погибнетъ, если вмъсто вопроса о фактическомъ компромисъ, т. е. вопроси о подчиненіи внъшней природъ и объ освобожденіи изъ-подъ-ея власти, витсто выработки орудій для обращенія сліпой силы въ управляемую совокупнымъ разумомъ всего рода человъческаго, будетъ заниматься вопросомъ о такъ называемомъ принципіальномъ компромисть, только усиливающемъ споры. "Я не говорю с фактическомъ компромис $\dot{\mathbf{x}}^{t}$ , т. е. другими словами,—я не говорю о дълъ,—заявляетъ Соловьевъ; но если онъ считаетъ христіанство дёломъ, то обязанъ былъ говорить именно о фактическомъ, а не мысленномъ (принципіальномъ) компромисъ,-который измънится самъ собою подъ вліяніемъ общаго дъла, когда оно будеть. Если бы Соловьевъ поняль надлежащимъ образомъ то, что самъ называетъ фактическимъ компромисомъ, то не впалъ бы въ буддизмъ, полагая, будто вивств съ концомъ компромиса исчезнеть и жизнь, т. е. если не будетъ несоворшенства, не будетъ будто бы и жизни. "Вся наша жизнь... до понца исторія есть фактическій компромись между идеальнымъ началомъ и .. матвріальною средою"; «когда же идеальное начало осуществится въ матеріальной средъ вполнъ, тогда конецъ всякому компромису, но тогда же конецъ исторіи и всему міровому процессу". Такимъ образомъ, по мнънію Соловьева, живнь и несовершенство также тъсно связаны, какъ, по буддійскому воззрънію, смерть и совершенство ...

Соловьевъ, очевидно, не понялъ, что зло, гръхъ и, вообще, всякое несовершенство связаны со смертью, а не съ жизнью, что воскрешение есть высшая добродътель и неотдълима отъ совершенства, потому Соловьеву и кажется, будто жизнь несовибстна съ совершенствомъ. Соловьевъ не поняль воскрещенія во всемь его объемь, не поняль, что воскрещеніе есть замвна исторического процесса, эволюціи, прогресса, замвна того, что само собою дълается, т. е. рождается, а потому и умираетъ; Соловьевъ не поняль, что переходь, напр., отъ села въ городъ есть процессъ естественный, въ которомъ слъдують, отдаются слъпому животному влечению, и напротивъ, обратное движеніе, движеніе къ селу, къ праху предковъ, было бы движеність нравственнымь, вытекающимь изъ сознанія вреда и блага для цълаго рода, и такое движение было бы однимъ изъ моментовъ дъла воскрешенія. Точно также уменьшеніе труда и налога есть процессъ слЪпо-естественный, - добровольное же увеличение работы и добровольное увеличение налога входить въ дъло воскрешения, потому что составляетъ переходъ отъ общества, нуждающагося въ надворѣ, держащагося карою наказаній, къ обществу нравственному, держащемуся силою общаго отеческаго дъла и взаимознанія, а не вибшнимъ принужденіемъ, - къ обществу, которое есть братство сыновъ. Соловьевъ подъ дъломъ воскрешенія, очевидно, разумбеть только конечный результать, считая его какимь-то придаткомъ къ прогрессу; тогда какъ дёло воскрещенія начинается противодбиствіемъ прогрессу, какъ явленію слѣпому, начинается возвращеніемъ чрезъ посредство воинской повинности отъ городовъ къ селамъ, къ праху предковъ, начинается обращеніемъ къ регуляціи, т. е. къ измѣненію смертоносной силы въ живоносную. Впрочемъ, и вся исторія есть діло воскрешенія, хотя и состоить изъ двухъ періодовъ: — прошедшаго, въ которомъ совершалось мнимое, миническое, но все же воскрешеніе, и начинающагося, въ которомъ будетъ приступлено къ дъйствительному воскрешенію; періоды эти разд'ялены оргією новов'яковаго міровоззр'янія, поставившаго девизомъ memento vivere (исторія послъднихъ 4-хъ въковъ съ эпохи Возрожденія), отрицающаго мнимое и не пришедшаго еще къ дъйствительному воскрешенію. По нововъковому міровозэрънію, прогрессъ, открытый въ слепой природь, и особенно въ животномъ царствъ, примънимъ и къ человъку;-- и въ отношени человъка естественный подборъ можеть быть замібнень искусственнымь въ видахъ улучшенія породы; въ этомъ вънецъ прогресса, который составляетъ прямую противоположность воскрещенію, какъ дъйствію сознательному и долженствующему замънить дъйствіе безсознательное, спъпое.. Осуществленіе истины по конпа міра невозможно, -- говорить Соловьевь, - и тъмъ свидътельствуетъ, какъ мало онъ думалъ объ общемъ дълъ, которе въ томъ и состоитъ, чтобы предупредить конецъ и вемли и всего міра; -- конецъ неизбѣженъ лишь для природы, оставленной своей слъпотъ. Только уразумъвъ все это, Соловьевъ поняль бы и настоящую терпимость; а безъ этого фанатизмъ постоянно будетъ увлекать его въ сторону отъ общаго дъла, будетъ заставлять его поносить несогласныхъ съ нимъ въ мысляхъ,

Отказываясь говорить о фактическомъ компромисѣ, Соловьевъ не хочетъ излагать и ученія о Троицѣ, предпочитая, вмѣсто того, восхвалять честное магометанство, т. е. честный газаватъ, честное многоженство, а также и единство—какъ иго, какъ гнетъ; а если бы Соловьевъ изложилъ ученіе о Тріединствѣ, ничего подобнаго въ себѣ не заключающемъ, говорить о которомъ значитъ говорить о примиреніи, объ общемъ дѣлѣ, тогда, быть можетъ, и Антоній, уразумѣвъ, что ученіе о Троицѣ есть планъ объединенія всѣхъ во многоединствѣ по подобію Божественнаго Тріединства, при которомъ не можетъ быть войны ни внѣшней, ни внутренней, понявъ, что ученіе о Троицѣ есть образецъ такой высочайшей добродътели, которой далеко еще не достигло христіанство, не сталъ бы доказывать въ своей рѣчи—"О Троицѣ какъ нравственной идеѣ"—ту безплодную и нехристіанскую мысль, что внѣ христіанства нѣтъ и не можетъ быть добродѣтельной жизни, не сталъ бы сравнивать любовь объединенныхъ по подобію Тріединаго съ любовью матери къ своимъ дѣтямъ и т. п.

Такія умолчанія о томъ, что могло привести къ миру, и поднятіе такихъ вопросовъ, которые не могутъ не возбуждать вражды, тѣмъ не объяснимѣе, что дѣло, о которомъ говорилъ Соловьевъ, не ограничивается даже спасеніемъ отъ голода и войны, а заключаетъ въ себъ осуществленіе той высочайшей добродѣтели, образецъ которой явленъ въ Божественномъ Тріединствѣ, какъ догадывался объ этомъ и Соловьевъ, который говорилъ въ своемъ рефератѣ, что "хрястіянство предполагаетъ дѣйствіе Божіе и вмѣстѣ съ тѣмъ требуетъ и дѣйствія человѣческаго", что "оно есть дѣло, на насъ возложенное, задача, которую мы должны разрѣшить" (стр. 2-я). Но что же это за дѣло, которое есть дѣйствіе Божіе и вмѣстѣ человѣческое, что это за дѣло, которое на насъ возложено, и задача, которую мы должны разрѣшить?...

"Христіанство", продолжаєть Соловьевь, "есть діло, — діло жизни для человъчества" (стр. 7-я). Стало быть, это дъло отъ котораго зависитъ наше существование, и существование не яременное, конечно, а въчное. Соловьевъ такъ это и понимаетъ, очевидно, говоря и ксколько выше, - "Своею смертью и воскресеніемъ Онъ (т. е. Христось) спась міръ въ принципф, въ кориф, въ центрф, а распространить это спасение на весь кругь человіческой и мірокой жизни, осуществить начало спасенія во всей нашей д'йствительности, - это Онъ можеть сділать уже, не одинъ, а лишь вмасть съ самимъ человачествомъ". Изъ этого ясно, что дбиствіе божественное и вмість человіческое, діло, на насъ возложенное, Задача, которую жы должны разръшить, есть спасеніе отъ смерти, есть воскрешеніе, и воскрешеніе не въ мысли только, а настоящее, дъйствительное, такъ какъ на стр. 11-й Соловьевъ говоритъ, что "христіанство есть религія воплощенія (т. е. почелов'єченія) Вожія и воскреоенія плоти". Надо думать, что этими словами Соловьевъ хотібль сказать также, что Христосъ воскрешаетъ не какъ Сынъ только Божій, но и какъ Сынъ человъческій, для чего и долженъ быль воплотиться, т. е. вочеловъчиться... Впрочемъ, все это такъ смутно и неясно, что можно сомніваться, догадывался ли самъ Соловьевь, какой смысль заключается въ его собственныхъ словахъ; понималъ ли онъ, напримъръ, что спасеніе, какъ и искупленіе, есть лишь отвлеченная форма всеобщаго воскрешенія, понималь ли онь, что распространить спасеніе , на весь кругь человівческой и мірской живин", какъ и "осуществить начало спасенія во всей нашей действительности", - значить обратить смертоносную силу природы въ живоносную для воскрешенія умершихъ?... Во всякомъ случаъ заключительныя слова реферата свидътельствують, что нъчто подобное представлялось Соловьеву, и если Соловьевъ не вполнъ что общее дъло есть воскрешение, то догадывался этомъ; -- онъ говоритъ: Если мы не по имени только, а на пала христіане, то отъ насъ зависить, чтобы воскресь Христось въ своемъ человечестве; тогда и историческій Оома приложить руку свою къ втому дествительно во плоти воскресшему христіанству и съ радостью воскликнетъ: Господь мой, и Богъ мой!!! Нельзя, однако, не замътить, что и эти слова, какъ и весь рефератъ, возбуждаютъ множество недоразумъній; такъ напримъръ, что значитъ, какъ понять слова — "чтобы воскресъ Христосъ въ своемъ человъчествъ<sup>64</sup> Разумъть ли ихъ такъ, что Христосъ воскреснетъ, какъ человъкъ, и это будетъ зависъть отъ насъ, если мы будемъ христіанами на д'бл'в; или же не разум'вть ли ми словами воскресение всего человъчества, какъ это можно догадываться изъ словъ, -- "тогда историческій Оома приложить руку свою къ этому действительно во плоти воспресшему христіанству", -- историческій Өома т. е. духъ сомнънія, скептицизмъ, требующій для своего убъжденія осязательности, скептицизмъ, не только возможный, но и необходимый, пока мертвые существують лишь какъ мысль, какъ представление, а не какъ видимые лицомъ къ лицу, не какъ осязаемые. Можно думать также, что произойдетъ то и другое, т. е. воскреснетъ Христосъ, воскреснутъ и умершіс, и тогда не будетъ уже мъста сомнънію, и весь хоръ живыхъ и ожившихъ, воскрешающихъ и воскресающихъ воскликнетъ: – «Господъ мой и Богъ мой»!.. Нельзя не обратить вниманія и на странность выраженія, будто распространить "спасеніе на весь кругь челов'яческой и мірской живни, осуществить начало спасенія во всей нашей дійствительности $^{\mu}$ Христосъ "можетъ сделать уже не одинъ",--т. е. какъ будто Онъ одинъ и не можетъ сдълать этого?.. Нътъ, это можетъ быть совершено и одною божественною силою; но участіе, которое дается роду человъческому въ собственномъ спасеніи, есть выраженіе величайшей любви, величайшей благости къ людямъ Бога, нашего Отца. Спасеніе не только можетъ, но и произойдетъ помимо участія людей, если только они не объединятся въ общемъ дълъ; но это спасеніе будеть только для отдёльныхъ избранныхъ, въ отношеніи же остальныхъ оно будетъ выражениемъ гибва; а потому вся наша забота, все наше вниманіе должно быть обращено на то, чтобы не прогнѣвить

Господа, на то, чтобы всъмъ въ разумъ истивный придти, чтобы состоялось всеобщее объединение, путь къ которому во всеобщемъ образования, въ связи съ всеобщею воинскою повинностью, переходящею отъ войны съ себъ подобными къ регуляціи слъной силы. И по Евангелію конецъ міра наступитъ лишь тогда, если объединение не состоится, если проповъдь Евангелія окажется безуспъшною; -- голодъ же и бользни есть лишь начало конца. Если же объединеніе въ общемъ дълъ состоится, въ такомъ случаъ конца и не будеть, потому что въ этомъ случат консцъ міроваго процесса, совершающагося въ насъ и внъ насъ, будетъ превращениемъ этого слъпого хода земли и всёхъ міровъ въ управляемый совокупнымъ разумомъ встхъ ожившихъ, воскресшихъ покольній, Что и Соловьевъ подъ общимъ двломъ разумветъ именно воскрешение всего человъческаго рода, это видно изъ отрицанія имъ догматизма, какъ мысли, не переходящей въ дібло, изъ отрицанія индивидуализма какъ розни и изъ отрицанія спиритуализма, потому что онъ не допускаетъ тълеснаго воскресенія; но вмъстъ съ тъмъ Соловьевъ объ общемъ дълъ, о воскрешени, не телько не высказывается нигдѣ ясно и открыто, а такъ постарался скрыть свою мысль, что въ послъдовавшихъ за его рефератомъ преніяхъ не было даже упомянуто ни объ общемъ дълъ, ни о воскресени, и самъ Соловьевъ не выказалъ иималъйшаго желанія направить пренія на настоящій путь, и всъ 800 гостей, выслушавших въ вакрытомъ ввейдани психологического общества рефератъ Соловьева, поняли, конечно, подъ воскресшимъ христіанствомъ возстановленіе лишь истиннаго христіанскаго ученія, хотя самъ Соловьевъ придавалъ слову христівнство не отвлеченный смыслъ ученія, а собирательный, и не братства лишь живущихъ, - подъ словомъ христіанство Соловьевъ несомънно понималъ совокурность всёхъ живыхъ и умершихъ. Опасаясь больше всего быть смъщнымъ - другой опасности для Соловъева и не могло, конечно, быть въ нашемъ столь якобы нетерпимомъ обществъ,-Соловьевъ не имълъ достаточно смълости, чтобы открыто и прямо сказать, что задача, дъло общее, многовъковое, дъло Божіе и вмъстъ человъческое - есть всеобщее воскрешение; и потому вмъсто прямого утвержденія воскрещенія, какъ дъла общаго, Соловьевъ говорить о внутреннемъ перерожденіи, которое для апостоловъ и первой христіанской общины совершилось въ день Пятидесятницы, -- этого общаго миропомазанія христіанской общины, - а "церковь въ обширномъ смысль, христіанское человъчество во всемъ объемъ, до сихъ поръ еще не дожило до своей пятидесятницы" (стр. 4-я Реферата). Но если пятидесятницъ, т. е. минутному восторгу, энтузіазму Соловьевъ приписываетъ силу перерожденія, то не значитъ ли это, что онъ ограничиваетъ христіанство только мессіанскимъ дъломъ, т. е. объединеніемъ лишь духовновозрожденныхъ чрезъ слово, или проповёдь, ограничиваетъ, слёдовательно, христіанство только духовнымъ объединеніемъ, т. е. тъмъ, что выражено въ Троицъ Мессіанской, за которою естественно слъдуетъ день пятидесятницы, вдохновенія, духовнаго возрожденія. Но ограничивая христіанство духовнымъ лишь объединеніемъ,

Соловьевъ, не противоръча себъ, не можетъ признавать и Троицы общаго дъла, за которой должно слъдовать объединение въ регуляции, воздъйствие на матеріальную природу, воздъйствіе, закрѣпляющее и поддерживающее духъ всфхъ на высотф подъема, даннаго духовною пятидесятницею. Далфе Соловьевъ признаетъ, что "Золотой въкъ" (т. е. первые въка) христіанства не былъ совершенствомъ; но онъ не говоритъ, что несовершенство заключалось въ пассивномъ ожиданіи катастрофы, - которая считается розможною и невърующими (только сими послъдними ожидается не чудо-. дъйственная катастрофа) и первое начало которой, т е. катастрофы, можно видъть и теперь въ метеорическихъ погромахъ.. Кто признаетъ дъдо, тотъ необходмо долженъ указать на пассивность, какъ на великій недостатокъ; для признающихъ дъло и мученничество должно представляться препятствіемъ, ибо мученичество предполагаетъ мучителей, предполагаетъ, слѣдовательно, разъединеніе, несогласіе; для общаго дѣла необходимо было показать не то, чёмъ первые вёка были выше нынёшнихъ, а то, чего имъ не доставало для совершенства. Соловьевъ же только караетъ и укорясть своихъ враговъ (т. е. средневъковое, православное христіанство) въ несовершенств и вовсе не указываетъ пути къ совершенству. Признавая мученичество высшимъ совершенствомъ, невърующие употребили всъ силы для доказательства, что гоненія не были ни такъ продолжительны, ни такъ обширны, какъ это думають върующіе; и Соловьевь, неизвістно зачімь, повторяетъ эти утвержденія; а, между тъмъ, мученичество не составляетъ совершенства для человъчества, взятаго въ цъломъ, для подственнаго чувства коего и мученики и мучители не чужіе, а родственныя существа. Первое условіе общаго дівла не имівть ни гонимыхъ, ни гонителей, ни мучениковъ, ни мучителей, а потому, преимущество, приписываемое Соловьевымъ первымъ христіанамъ и заключающееся въ мученичествъ, важнаго значенія не имбетъ; если же это преимущество первыхъ въковъ надъ поситдующими было бы такъ велико, какъ представляетъ это авторъ реферата, то христіанскимъ апологетамъ слідовало бы молить объ усиленіи гоненій, а не о прекращеніи ихъ, ибо прекращеніе гоненій вело къ средневъковому міровозэрънію, которое Соловьевъ считаетъ себя призваннымъ громить, и не хочетъ указать выхода изъ диллемы, -- быть или гонимыми, или же гопителями.

19-е октября 1891 г. могло бы сдѣлаться величайшимъ днемъ, днемъ, когда было бы положено начало христіанству, какъ общему всеотеческому дѣлу, когда было бы приступлено къ рѣшенію возложенной на человѣческій родъ задачи, если бы Соловьевъ, сказавъ, что христіанство есть общее дѣло, тотчасъ же не повторилъ той самой ошибки, въ которой упрекаетъ любимаго ученика Христова и его брата, пожелавшихъ низвести огонь на самарянскую весь;— и Соловьевъ пожелалъ разрушитъ, сокрушить нынѣшнее христіанство и въ особенности нелюбимое имъ православіе, пожелалъ доказать не только не истинность, но и противоположность его истинъ. Такимъ образомъ, общее всеотеческое дѣло стало для Соловьего истинъ. Такимъ образомъ, общее всеотеческое дѣло стало для Соловьего

ева "витинимъ лишь фактомъ" и весь рефератъ обратился, вмъсто приглашенія къ разработкъ проекта общаго діла, въ объявленіе войны... А, между тъмъ, это приглашение не тершьло отлагательства ни на минуту, ибо тотъ вопросъ, къ разръшенію коего предполагалось пригласить, звалъ бы къ жизни даже натуралистовъ, неговоря уже о духовномъ и военномъ сословіяхъ, такъ какъ опыты, давшіе основаніе къ этого вопроса, указывали на возможность не только искорененія неурожаевъ въ ихъ основныхъ причинахъ, не только на избавление отъ метеорическихъ погромовъ лишь въ будущемъ, но и на возможность избавленія отъ засухъ въ однихъ мѣстахъ и разрушительныхъ ливней -- въ другихъ, — даже въ настоящемъ, — когда слъпыя силы Востока съ его изсущающими вътрами и влажные вътры слъпого Запада соединились противъ насъ и требуютъ, вопіють о соединсній разумныхъ силь, о соединеній всвхъ народовъ Востока и Запада, требуютъ возвышенія въ разумную силу темнаго, по его собственнымъ словамъ, народа .. Но чтобы соединиться для общей помочи бъдствующимъ отъ голода, необходимо сознаніе, - сознаніе о постоянномъ усиленіи неурожаєвъ въ будущемъ и о необходимости противодъйствовать такому усиленію соединенными силами. Возбужденіе такого сознанія или, по крайней мірів, такая постановка этого вопроса, которая сдълала бы его предметомъ обсужденія, было бы славою 19 октября 1891 г.; и мы глубоко и горько сожалъемъ, что обстоятельства помѣшали этому дню сдѣлаться славою Соловьева, обстоятельства, какъ Соловьевъ выражается, публичнаго свойства; но публичное есть влоупотребленіе общественнаго; однако употребленіе времени даже на общественное не есть еще благое его употребленіе, въ особенности когда оно могло быть упореблено на общее всепримирающее двло, аъ коемъ ничего нътъ суетнаго и которое не вызвало бы противъ Соловьева вражды, нелишенной въ настоящее время основанія. Есть люди, которые въ такомъ возбужденій вражды, въ намітренномъ ея вызываній, видятъ пробужденіе общества; но такое пробуждение совершенно суетно, ибо пробужденные такимъ образомъ, переругавшись, погружаются въ еще большую спячку. Если бы мы были врагами Соловьева, то пожелали бы ему полнаго торжества надъ защитниками православія, потому что тогда вполнів выяснилась бы роль, которую Соловьевъ принялъ на себя, сдълавщись обвинителемъ православія, выискивая въ немъ все самое дурное... И въ самомъ дълъ, въ кого Соловьевъ обратился при этомъ?... Споръ напоминаетъ канонизацію, при которой являются съ одной стороны выискивающие все доброе, а съ другой-выискивающіе все злое, первые называются адвокатами Божіими, а послѣдніе, выискивая всѣми способами все злое, и сами дѣлаются злыми, овладъваются непріязнью къ обвиняемому до ослѣпленія, и благодаря этому выискивають въ обвиняемомъ пороки, даже несовивстимые. Такъ и Соловьевъ желаетъ видъть въ православіи и фанатизмъ, и равнодушіе, т. епороки очевидно, несовитстимые. Кромт того, фанатизмъ у церкви, не им'ьющей свътской власти, можеть быть только словомъ, а не д'вломъ, и будетъ служить указателемъ не равнодушія, а ревности, такъ что въ православіи фанатизмъ не порокъ, а добродѣтель, если равнодушіе къ истинѣ и благу есть порокъ. Вѣротерпимость—сочетаніе невозможное, потому что если есть вѣра, то не можетъ быть терпимости, а если есть терпимость, то нѣтъ, слѣдовательно, вѣры. Терпимость въ смыслѣ отрицанія всякой ссоры изъ-за убѣжденій, изъ-за мысли, будетъ существовать, когда будетъ единомысліе, выраженное въ общемъ, всеотеческомъ дѣлѣ, или же когда наступитъ полное равнодушіе къ убѣжденіямъ, чего, однако, никогда не будетъ, потому что нѣтъ вѣры безъ дѣла, кромѣ мертвой. Ограничивать свое желаніе терпимостью, частнымъ случаемъ правды, или справедливостью, вмѣсто единомыслія, какъ условія общаго дѣла, значитъ не только желать очень малаго, ничтожнаго, но вмѣстѣ и неисполнимаго, и едва ли желательнаго, такъ какъ терпимость служитъ показателемъ равнодушія и одряжленія.

## Примвчанія.

- 1. Проектъ соединенія церквей есть приложеніе къ посланію, или запискъ, отъ неученыхъ, -- (отъ всъхъ несущихъ воинскую повинность, отъ ихъ матерей и родственниковъ), - къ ученымъ духовнаго сана и къ ученымъ военнаго дъла; въ этой запискъ испрашивается у первыхъ (духовныхъ) благословеніе посліднимь (военнымь) на новый безкровный подвигь; это — записка отъ неученыхъ, кои при всеобщей воинской повинности не могутъ признать достаточными тъ опредъления, которыя обыкновенно даются войску, ибо эти опредѣленія не обнимають тѣхъ дѣлъ, на которыя войско употребляется и въ настоящее время, напр. дъйствія противъ дъйствія во время пожаровъ, наводненій, и вообще время бъдствій, причиняемыхъ слъпыми силами; эти дъйствія войска игнорируются теперь и станутъ, должны стать, главнымъ и, наконецъ, единственнымъ дъломъ, общимъ дъломъ всъхъ безъ исключенія. Эта записка, испрашивая благословеніе духовныхъ войску на новый безкровный подвигъ, вийсть съ тымъ доказываетъ, что храмовая служба съ безкровной жертвой была и есть приготовленіемъ, воспитаніемъ къ этому вніхрамовому бевкровному подвигу, т. е. къ дъйствію на слъпыя, стихійныя силы, къ управленію ими во исполненіе Божественной запов'єди, данной челов'єку при его сотвореніи.
- 2. Старокатоликовъ слѣдовало бы назвать стародогматцами, также какъ старообрядцевъ не называютъ отарокаевликами или отароправославными. Стародогматцамъ не слѣдовало бы ограничиваться лишь мыслію, а старообрядцамъ обрядомъ, т. е. дѣломъ лишь церковнымъ, но слѣдовало бы признать внѣцерковное, внѣхрамовое дѣло, въ которомъ старокатолики могутъ видѣть исполненіе своей мысли или догмата. Тѣмъ не менѣе и въ стародогматцахъ и старообрядцахъ выражается любовь младшаго по-

колѣнія къ старшему, сыновъ къ отцамъ, безбородыхъ къ бородатымъ. Эпоху возрожденія правильнѣе назвать эпохою мнимаго омолаживанія; снятіе бороды было началомъ омолаживанія. Сущность старообрядства есть признаніе бороды (отцовъ) и отрицаніе «безбородаго гуманизма», который признаетъ лишь юность, отрицая (т. е. маскируя) не только старость, но и мужество и распространяя юность на отрочество и даже на дѣтство. Дѣ скіе балы есть игра въ жениховъ и невѣстъ. Отецъ тѣмъ гуманнѣе, чѣмъ ранѣе разрѣшитъ сыну табакъ, випо и т. п. Эпоху возрожденія правильнѣе назвать эпохою мнимаго омолаживанія и дѣйствительнаго старѣнія, мнимаго возрожденія и дѣйствительнаго вырожденія.

- 3. Догматъ и обрядъ находятся въ такомъ же отновеніи между собою, въ какомъ философія къ искусству;—но что выше,— первая или послѣднее?.. Можно ли ради отвлеченной мысли отказаться отъ поэзіи, живописи, архитектуры?...
- 4. Старое, истовое перстосложение и крестное знамение замънилось нынъшнимъ неистовымъ, безформеннымъ, подобно тому какъ уставное и полууставное письмо замънилось неистовою, неразборчивою «скорописью», въ которой выражается, распущенность (безхарактерность), мнимое уважение къ себъ и презръние къ другимъ, болъзненное самолюбие, нервозность. Истовость есть принадлежность эпохи преобладания военнаго, а неистовость есть выражение свътской неуважительности и гражданской распущенности.
- 5. Для народа соединеніе съ старокатоликами будеть мнимое, а для нашего дворянства, воспитаннаго на итальянской оперѣ, на итальянской живописи, это соединеніе будетъ не мнимое, а въ обрядѣ и жизни. Итальянская опера есть первый миссіонеръ католицизма.
- 6. Терпимость, эта жалкая, истасканная добродѣтель, порожденная отчаяніемъ, выражаетъ дряхлость. Что хуже: гнусный ли фанатизмъ или же пошлая терпимость? ...
- 7. Безъ общаго дѣла вѣра еще не жива, или, по крайней мѣрѣ, не живоносна. При общемъ дѣлѣ вѣра становится не живою только, но и живоносною.
- 8 Христіанство никогда не было терпимостью, оно или себя отдавало на казнь, или само казнило. Если послъднее есть зло, то и первое еще не есть благо.
- 9. Не въ однихъ крестовыхъ походахъ война была вызвана несогласіемъ въ върованіяхъ; и бывшая въ недалекомъ прошломъ Крымская война началась изъ-за Св. мъстъ, и архівнископъ Сибуръ благославляль французовъ на зашиту Турокъ, за что и былъ прозванъ Сибуръ-пашею. Если скажутъ, что вопросъ о Св. мъстахъ былъ въ этомъ случаъ лишь предлогомъ, то и въ крестовыхъ походахъ торговые интересы играли далеко не послъднюю роль.

ВЫСТАВКА 1889 ГОДА, — или наглядное изображение культуры, цивилизацій и эксплуатацій, — юбилей столітняго господства средняго класса, буржувзій, или городского сословія; и чімъ должна быть выставка послідняго года XIX-го віка или первасо года XX-го, — точийе же, — выставка на рубежів этихъ двухъ віковъ; — что XIX-й вікъ завінця е т ъ XX-м у?.

Къ проекту юбилейной столетней выставки (Примвч. 1-е).

Если человъкъ XIX въка отрекся отъ въры въ небесное царство, отъ града Божія, отказался, можно сказать, отъ надежды и на земное счастіе, отъ вбры въ царство земное, въ градъ человъческій (пессимизмъ), то чъмъ будеть выставка, подводящая итоги этому въку?.. Она должна быть критикою его, а не панегирикомъ, тъмъ болъе, что выставка 1889 года была изображеніемъ земного града, -- надъ созданіемъ, осуществленіемъ или улучшеніемъ котораго такъ безплодно трудился XIX-й вѣкъ, —была изображеніемъ этого города въ панегиристическомъ смыслѣ; по этому разборъ выставки 89 года и покажетъ, чъмъ должна быть выставка, имъющая завершить XIX-й и начать XX-й въкъ. -- Выставку 89 г. можно признать послѣднею, или-точнѣе-полнымъ выраженіемъ господства третьяго сословія, городского по преимуществу, апогеемъ, кульминаціоннымъ пунктомъ господства этого сословія, за которою хотя и могутъ послёдовать много другихъ выставокъ, но они будутъ выражать уже упадокъ, вымираніе третьяго сословія. Выставку 89 г. можно считать полнымъ изображеніемъ не Франціи только, но всего Европейскаго, или Альпійскаго полуострова, даже съ изображенемъ Альпъ въ видъ Эйфелевой башни, поднявшись на которую европеецъ могъ чувствовать и отчуждене отъ толпы, и превозношеніе надъ нею, - что и составляетъ самую характерную черту западно-европейца и, вообще, Запада, особенно въ отношеніи его къ Востоку (въ томъ числъ и къ намъ), на который западный человъкъ смотритъ свысока, съ высоты Альпъ (Примъч, 2-е), и преувеличивая свое съ нимъ несходство, принимаетъ это несходство за превосходство, за прогрессъ, чъмъ и свидътельствуетъ о собственномъ своемъ несовершеннольтіи, потому что забываеть при этомъ о самомъ существенномъ своемъ сходствъ со всёми людьми, о смертности, т. е. о томъ б'едствіи, въ которомъ люди находять дъйствительное равенство и въ соединени прстивъ котораго только и могутъ достигнуть совершеннольтія. Послъдующія выставки будутъ выражать и вымираніе не одной только Франціи; а потому выставкъ, 89 г., которая есть лишь непосредственное, безсознательное выражение духа времени, - т. е. господствующаго нынъ класса, -- нужно бы обратиться изъ временнаго въ постоянный памятникъ буржуазной эпохи, въ музей, какъ сознательное воспроизведение отходящаго времени, - такое воспроизведеніе, изъ котораго можно было бы понять, кому или чему служило третье сословіе. Наша мъстная, всероссійская мануфактурно-художественная выставка 1882 года была близка къ истинъ, она почти открыла кому служило и служитъ то общество, выраженіемъ котораго была всемірная выставка 1889 года, она открыла это, поставивъ при самомъ входъ на выставку изображеніе женшины, (или -- лучше -- дамы, барыни, гетеры, -- будетъ ли это наслъдница Евы, Елены, Пандоры, Европы, Аспазіи...), въ нарядів, поднесенномъ ей промышленностью всей Россіи, изъ матерій, приэнанныхъ, въроятно, наилучшими изъ всъхъ, представленныхъ на выставку, изображеніе женщины, созерцающей себя въ зеркалъ (Примъч. 3-е) и, кажется, сознающей свое центральное положеніе въ мірѣ (конечно-Европейскомъ только), сознающей себя конечною причиною цивилизаціи и культуры, — изображеніе женщины въ обстановкі (въ будуарів), представляющей въ маломъ видъ всъ произведенія, не только получившія мъсто на выставкъ, но и признанныя наилучшими,-- произведенія премированныя (мебель, мыло, духи, книжки въ великолфпныхъ переплетахъ, въ женскихъ, можно сказать, нарядахь, это не тъ кожаные переплеты съ мъдными застежками, какъ у церковныхъ книгъ, -- и проч. и проч. и проч.); -- такъ что эта женщина со всею ея обстановкою должна бы быть произведеніемъ самой выставочной экспертизы, а между тъмъ она была произведенемъ инстинктивнымъ, ненамъреннымъ, была произведенемъ нашего крайняго простодущія:-Западъ слишкомъ хитеръ, чтобы откровенно признать эту истину. Немногое оставалось выразить, чтобы показать, кому служить то общество (Западная Европа и Франція), которому подражала Россія, создавая въ 1882 году свою мъстную выставку; немногое оставалось, чтобы сказать, что вся культура есть культь этого идола, который поставлень быль при входЪ.

Парижская выставка служить наилучшимь доказательствомь обожанія женщины; внѣшность выставки убрана яркими и нѣжными красками, гармонія которыхь,—говорить одинь изъ описателей выставки, «оставляеть въ памяти какъ бы слѣдъ прочтенной поэмы»,— поэмы, конечно, паденія человѣка... Если райское "древо познанія добра и зла", вкушеніе котораго принесло смерть, было прекрасно по виду и вкусу, то часть выставки, расположенной на Трокадеро, обращенная въ садъ цвѣтовъ и плодовъ, представляла именно это древо.—«Отъ самаго моста Іенскаго до бассейна каскадовъ»,—говоритъ тотъ же писатель,—«направо и налѣво пестрѣютъ розаны всѣхъ 4500 существующихъ въ мірѣ сортовъ;—вообразите же себѣ это поле розъ въ цвѣту, это разнообразіе красокъ, это благоуханіе»... И все это назначено быть орудіемъ женщины для соблазна мужчины, также какъ и первая половина выставки, одеждъ и всей обстановки женщины, завладѣвшая полемъ бога войны (Марса), которая есть также подобіе Трокадерскаго древа и отъ него заимствовала соблазнительную наружъ

ность.

У насъ, въроятно, нашлось много такихъ, которые, обойдя всю Французскую въ Москвъ выставку, устроенную въ подражаніе Парижской, не пожелали имъть ничего, что на ней есть; но если бы французы открыли такую выставку въ Турціи, то возбудили бы вожделеніе весьма многихъ,—для устройства гарема и всей его обстановки выставка представляетъ богатый и даже, быть можетъ, очень трудный выборъ, начиная отъ хрупкаго стекла, скудели (керамика), которая по своей непрочности,— составляющей самую характерную черту произведеній XIX въка,— достойно занимаютъ мъсто въ первомъ павильонъ, открывающемъ выставку, до парфюмеріи и косметикъ,— въ томъ же павильонъ,— предназначенныхъ для сокрытія старънія и гніенія, для наружнаго омолаживанія, и самихъ книгъ, щеголяющихъ въ женскихъ нарядахъ (т. е переплетахъ);—запрещеніе касаться всъхъ этихъ предметовъ имъетъ смыслъ, ибо эти нъжныя созданія не выдерживаютъ прикосновенія.

Музей, какъ памятникъ протекшаго столътія, - какъ и всякій музей, -долженъ имъть въ основъ своей книгу, или литературу, созданную временемъ съ 1789-го по 1889-й годъ, или върнъе — съ 1750-го года, т. е. отъ начала знаменитой Энциклопедій. А если ставить въ основу Музея книгу, то несмотря на все наше дружелюбіе къ Франціи, справедливость требуетъ замътить, что притязание Франціи на исключительное право устроить выставку XIX-го въка не справедливо, ибо нъмецкая литература, философія и проч., — со второй половины XVIII и въ теченіи всего XIX въка вполнъ самостоятельная,--не только не уступаеть, но и превосходить французскую. Энциклопедія, --этотъ словарь модныхъ словъ, -- превратившій сухое. школьное знаніе въ популяоное, т. е. безплодное въ наукъ и разрушительное въ жизни, въ обществъ, въ которомъ измъненія соверщаются не путемъ эволюціи, но и путемъ революціи, т. с. или слѣпымъ или же насильственнымъ, злымъ, - путями, свойственными несовершеннолътнимъ, -Эпциклопедія им'вла цівлью поднять трстье, т. е. промышленное сословіе, -- а потому Музей 1889 года и долженъ служить памятникомъ этому сословію, Господство промышленности основано на отреченіи отъ града Божія, отъ будущей небесной жизни, отъ жизни со всёми отцами, - ради земного благополучія, ради матеріальнаго и нравственнаго (?!) благосостоянія большинства ("большинства" прибавлено для того, чтобы придать нівкоторое нравственное значение промышленности, и не сказано "вофхъ"--изъ боязни впасть въ утопію), ради благосостоянія, которое и должна дать промышленность, вспомошествуемая наукою и искусствомъ. Энциклопедія, - и вообще XVIII вѣкъ, - и была пропагандою этого отреченія отъ небеснаго и замібны его земнымъ, пропагандою въ популярной формів, - завершеніемъ мысли предшествовавшихъ трехъ въковъ. Само собою разумъется, что подъ собраніемъ книгъ долженъ не скрываться, а открываться соборъ ихъ сочинителей, т. е. подобныхъ намъ людей, способныхъ, слъдовательно, ошибаться. Помня же это мы обезпечиваемъ себя отъ

опасности принять мивніе за истину, а вмівстів съ тівмь и отдаемь должное автору, не останавливаемся на вещи, или книгъ, по восходимъ къ лицу ея сочинителя, дълая его предметомъ общаго поминовенія, чтимъ его со всёми другими отцами въ свите, такъ сказать, Бога всёхъ нацихъ отцовъ, Несмотря на безбожіе многихъ изъ этихъ авторовъ, несмотря на ихъ невъпіс въ будущую жизнь, или - върнъе - на ихъ отчаяніе въ ней, - каковы, напримъръ, энциклопедисты, -- поминовеніемъ ихъ полагается начало ихъ будущности. Библютека есть, или должна бы быть, культомъ не книгъ, а сочинителей этихъ книгъ, но культомъ въ духъ истины, т. е. изслъдованіемъ. Библіотека должна быть не читальнею, не м'єстомъ для чтенія ради забавы, а мъстомъ изслъдования, должна быть не четьи Минеями, а Минеями изследованія и, конечно, подобными Макарьевскимъ, въ которыхъ подъ днями памяти святыхъ пом'вщены не только житія, но и всф произведенія этихъ святыхъ. Только календарно-хронологическое расположеніе и можеть быть сообразнымъ ціли музея, какъ памятника, мівста поминовенія, изслідованія. Йзслідованіе же можеть заключаться лишь въ возстановленія сочинителя по сочиненію, автора по его произведенію Самъ музей есть лишь разнообразная иллюстрація къ книгъ, т. е. возстановле ніе авторовъ, ихъ жизни, всівми средствами наукъ и искусствъ; а потому Музей третьяго сословія, музей французскій 1889 года, въ основу котораго должна быть положена Энциклопедія, — (Энциклопедія, которая прежде, чъмъ сдълаться книгою, была остроумнымъ, банкетнымъ разговоромъ, была проектомъ промышленнаго государства, т. е. земного счастія, проектомъ царства женщинъ, и создавалась подъ вліяніемъ женщинъ), -- самъ Музей, имъющій такую основу, должень быть изображеніемь этого царства, господства женщинь, господства не тяжелаго, но губительнаго.

Ассамблея, - балъ, какъ введеніе, приготовленіе къ брачному пиру, со всею ихъ обстановкою, есть произведение промышленности, ея цвътъ, корни котораго кроются въ глубокихъ рудникахъ, шахтахъ, - это всемірная промышленность въ ся потребленіи; изображеніе же фабрики и завода, поставленныхъ подъ ассамблеею, было бы изображениемъ всей индустрін въ ен производства и добываніи. Высщее, основное европейское искусство есть искусство одвиться, искусство половой борьбы, половато подбора, которое и создало промышленное государство; тогда какъ искусство эллинское, парнасское или олимпійское, искусство гимнастическое (нагое, безодежное) служило приготовленіемъ къ военному государству и создало его, военное государство. Полнымъ проявленіемъ, выраженіемъ, выставкою гимнастическаго искусства были олимпійскія, пивійскія и другія подобныя игры, приготовлявшія къ внутреннимъ и внішнимъ войнамъ и дававшія содержаніе пластикъ, поэзіи и другимъ искусствамъ. Греки дорожили красотою тъла, а европейцы дорожатъ красотою одежды; наши выставки зам'внили греческія игры, но только ассамолей и балы служатъ поприщемъ для высшаго проявленія искусства одъваться, при чемъ одъваніе не ограничивается одними лицами, одъвають даже вещи, — все

облекается въ благолѣпіе тлѣнія, непрочности, а потому только въ формъ ассамблеи выставка и получитъ смыслъ. Тутъ явится вся промышленность, но не въ видъ склада, ибо при устройствъ выставокъ, (обращаемыхъ потомъ въ Музеи), въ видъ складовъ, будущему нашему потомству нельзя будеть и понять назначенія многихь изъ нашихь вещей, а какъ не подіблиться съ потомствомъ своими игрушками, своими забавами; на выставкъ же въ формъ ассамблеи мы видимъ всъ произведенія исполняющими свое назначеніе, вліяющими на челов'єка, подчиняющими его себ'є, держащими его въ въчномъ дътствъ, несовершеннольтіи, разслабляющими его тъло, уродующими его душу. Въ вещахъ такимъ образомъ расположенныхъ, видимъ изобрътателей и производителей нижняго этажа (въ изображени фабрики и завода), а въ лицахъ, какъ будто пользующихся вещами, видимъ господство вещей надъ людьми. Ассамблея есть не соборъ только женщинъ, одътыхъ промышленностью по ихъ вкусу и заказу, и не съъздъ только ижъ однажъ, (пъшкомъ туда не ходятъ, а фодять въ окипажахъ и притомъ такихъ прекрасныхъ, какъ игрушки, -- эти игрушки, стоящія у ассамблеи, и составять экипажный отдъль выставки), ассамблея и не соборъ также, или събодъ, лишь мужчинъ, одътыхъ по вкусу женщинъ, т. е. жениховъ всбуъ возрастовъ, отъ дътскаго и до молодящейся старости, (ибо въ царствъ женщинъ молодость есть добродътель, а старость порокъ, въ царствъ женщинъ, въ царствъ прогресса дъти господствуютъ надъ отцами, т. е. молодое превозносится надъ старымъ), →ассамблея есть поприще половаго подбора, ибо женщина, пользуясь всёми произведеніями фабрикъ и заводовъ для соблазна мужчинъ, заставляетъ и сихъ послъднихъ пользоваться произведеніями тъхъ же фабрикъ и заводовъ, чтобы и въ свою очередь, путемъ соперничества другъ съ другомъ, дъйствовать на нее, на женщину. Экипажи, мебель и, вообще, все ассамблейное суть игрушки, -- но не для взреслыхъ, какъ это говорять нъкоторые въ осужденіе, — а именно для несовершеннолітнихъ, какъ бы стары они ни были; это несовершеннолътіе и служить владъльцамъ, или рабамъ, этихъ вещей-игрущекъ оправданіемъ). Такимъ образомъ и совершенствуется европейское искусство одъванія, соотвътствующее оперенію въ цар:твъ животныхъ, вызываемому также половымъ подборомъ, т. е. это торжество женщины и пораженіе мужчины, сжягченіе нравовъ или прогрессъ, — на свътскомъ языкъ, - и паденіе человъва-на языкъ религіозномъ. Ассамблея видитъ счастіе въ сближеніи пологь, совершенно отдѣляя его отъ рожденія, т. е. признаєть бракъ союзомъ не для дъторожденія, а для наслажденія, и боясь смерти, ассамблея старается увірить себя, что смерти нѣтъ. Такое отдѣленіе сближенія половъ отъ рожденія хотя и не уничтожаєтъ рожденія совершенно, -- приводитъ, однако, къ вырожденію и вымиранію. Ассамблен - костюмами своею женоподобною наружностью, романическою литературою, эротическою поэзіею, музыкою, танцами, внаніемъ и всіми искусствами, прилагаемыми къ ассамблейному дълу, половыя страсти, приводять къ преждевременной эрфлости, къ истощеню. Ассамблеи есть общество эманоипированных женщинъ, т. е. освобожденных отъ власти родителей и забывшихъ отцовъ (блудныя дочери), подчинившихъ себъ мужчинъ (сыновъ), которые также забыли отцовъ (блудные сыны).

Фабрики, подчиняясь женщинамъ, имъютъ и у себя рабовъ, рабы эти —всъ общества естествознанія и вообще - ученыя общества, ибо фабрика заставляетъ даже археологовъ извлекать изъ старыхъ рукописей и памятниковъ орнаменты, которые и употребляетъ также какъ орудія половаго подбора; поэтому ни академіи, ни университеты не могуть быть представлены на выставкъ или въ музеъ, -- какъ изображени города, посада, или царства женщинъ, - на одной высот в съ ассамблеями или рядомъ съ фабрикою, - они должны быть поставлены ниже первыхъ и сзади послъднихъ; самую же нижнюю и заднюю часть займутъ чистыя, т. с. непривладныя науки; ближе къ фабрикъ станутъ прикладныя науки, а самое высшее мъсто на заднемъ дворъ наукъ и искусствъ должно быть отведено оперъ и балету; Оффенбахъ и есть Гомеръ этой поэзіи; но если Гомеръ отецъ поэзіи, то Оффенбахъ -- блудный вя сынъ, и если женщины въ промышленномъ государствъ-- царицы, то танцовщицы и пъвицы-богини, а опера и балетъ-святая святыхъ въ псевдо-релийозномъ культъ женщинъ. Самое же низшее, самое послъднее мъсто въ этомъ царствъ, не признающемъ ни старости, ни смерти, а старающемся лишь скрыть ихъ, въ этомъ царствѣ очень рано старѣющихъ и очень рано умирающихъ и даже вымирающихъ, (какъ Франція, идущая во главѣ цивилизаціи, что ожидаетъ и другіє народы, идущіє вслідь за нею), -- самоє посліднее місто вы немы занимають музеи, какъ остатки культа предковъ, --музеи, которымъ въ наше время, т. е. музеямъ XIX въка, остается быть лишь собраніемь ветощи, такъ какъ въ царствъ женщинъ, въ томъ царствъ, гдь одъваться ост авляетъ высшее искусство, больше всего цанятъ тряпки; занятые тряпками, т. е. живымъ дъломъ, какъ это кажется людямъ нашего времени,они съ гордостью смотрять на археологовъ, занятыхъ встошью; - какъ не сказать нынешнему поколенію: не гордись тряпка, завтра будешь ветошкою! Четвертымъ сословіемъ музеи и совсіїмъ будутъ уничтожены, если только это возможно; самимъ же предкамъ, т. е. кладбищамъ, и нынъ нътъ мъста въ городъ, они вынесены далеко за городъ А между тъмъ всъ дъятели 1789 года уже поглощены кладбищемъ, и весь періодъ съ 1789 г. по 1889 г. сталъ достояніемъ исторіи, сданъ въ архивъ и возстановляется всестороные въ книгахъ и въ другихъ произведенияхъ искусства, словомъ, дѣлается музеемъ.. Погребальному искусству, искусству придавать мертвому видъ живого, было ли дано мъсто на выставкъ,--такъ какъ и въ этомъ искусствъ существуетъ прогрессъ?!. Если женщинъ дано мъсто при вход на выставку, то почему бы обществу похоронных в процессій не отвести м'єсто при выходів и при томъ тотчасъ за медицинскимъ и хирургическимъ отдълами, указывающими на въчность болъзни и смерти. что,-по ученю прогресса. - считается явленіемъ естественнымъ, неизбѣж нымъ, нормальнымъ. Погребальнымъ принадлежностямъ нельзя во всякомъ случав отказать въ мъств на выставкъ, будеть ли она, т. е. выставка, выраженіемъ истины и дібіствительности, или же только стремленіемъ скрыть прискорбную истину, горькую дёйствительность: похоронное или погребальное искусство въ современномъ его состояни есть величайшая фальсификація, стремящаяся самой смерти придать видъ жизни и мертвому образъ и подобіє живого; у насъ въ этомъ отношеніи ограничиваются употребленісмъ ароматовъ, обманывая тъмъ только обоняніе, а въ Парижъ пошли дальше, тамъ бълять и румянять мертвеца, стараясь представить его не только живымъ, но и вполнъ здоровымъ, даже цвътущимъ; въ Парижъ обманывають не только обоняніе, сбманывають и зръніе, хотять отвести даже глаза. Несмотря, однако, на все желаніе скрыть истину погребальное искусство, тъмъ не менъе, раскрываетъ ее, показываетъ дъйствительность во всей ея наготъ, раскрываетъ самую сучъ прогресса, будемъ ли считать прогрессомъ улучшение того, что испорчено въ кориф, или же будемъ въ немъ, прогрессъ, признавать усиление вражды въ ея причинахъ и въ средствахъ къ ней. (Примъч. 4 е).

Ассамблея есть изображение третьяго сословія, уравненнаго съ первыми двумя, усвоившаго образъ жизни первыхъ съ различіями, которыя замътны, доступны только для знатоковъ дореволюціоннаго аристократизма, находящихъ въ его подражателяхъ что-то мъщанское, Иижній этажъ, поставленный подъ ассамблеею, занимаетъ четвертое сословіе. Ассамблея, это пиръ третьяго сословія, пиръ, слідовательно, надъ вулканомъ; ассамблея для третьяго сословія то же, что для четвертаго трактиръ и домъ проституцін, только въ менве откровенной и болве утонченной формъ, Въ такомъ положеніи четвертаго и третьяго сословій и выражается взаимное ихъ отношеніе. Нижній этажъ долженъ быть изображеніемъ надземной фабрики и подземнаго завода, или, върнъе, копи (каменноугольной шахты), грозящихъ постоянными стачками; а этихъ изображеній и нѣтъ, обыкновенно, на выставкахъ, хотя копи составляютъ основу, корень, глубочайшій фундаментъ промышленныхъ государствъ, -- но основу вулканическую, а потому изображеніе этой основы въ связи со всёмъ остальнымъ дало бы надлежащее представленіе о всей непрочности этихъ государствъ.

Для изображенія четвертаго сословія мы пользуемся мыслью знаменитаго Лекки, который,—утверждая, что основаніе каждой фабрики непремѣню увеличиваетъ пьянство и развратъ, и со временемъ, какъ онъ увѣренъ, статистика будетъ въ состояніи точно опредѣлить это увеличеніе,—вмѣстѣ съ тѣмъ говоритъ, что всякій, все общество одобритъ, тѣмъ не менѣе, основаніе новой фабрики; и говоритъ это писатель, избравшій свочить предметомъ этику, нравственность. Одобритъ основаніе новой фабрики, конечно, и правительство, но вмѣстѣ съ тѣмъ усилитъ полицію, увеличитъ мирный составъ войскъ, не оставитъ безъ увеличенія и судебные трибуналь, и съ помощью статистики также съ точностью опредѣлить необходимую степень увеличенія всего этого. На основаніи мысли Лекки нижній этажъ можетъ быть изображенъ такъ: первое, т. е. центральное мѣ-

сто займеть фабрика и заводъ съ необходимыми придатками, т. е. съ трактиромъ (пьянство и разгулъ) съ одной стороны и домомъ проституціи (разврать) - съ другой; торговый магазинъ съ его выв'єсками будетъ представлять фасадъ этого зданія; фасадъ, — это казовая сторона, товаръ лицомъ, представленный купеческимъ искусствомъ; фабрика же, гдъ люди на шесть дней превращаются въ клапаны и т. п. орудія, съ трактиромъ и домомъ проституціи, гдѣ фабричные проводять седьмой день, -- это изнанка; но самое заднее мъсто за фабрикою и ся придатками, на заднемъ дворъ фабрики, займетъ, долженъ быть помьщенъ университетъ, и всъ ученыя, художественныя и учебныя заведенія. Ученое сословіе, - дёля барыши съ третьимъ сословіемъ, т. е. участвуя въ обращеніи принадлежащихъ къ четвертому сословію, -фабричных в рабочихъ, -въ машины, въ клапаны, - такъ сказать обезглавливая ихъ на всф шесть дней недвли, - показываетъ видъ, будто принимаетъ горячее участіе въ рабочилъ и въ седьмой день занимаетъ ихъ популярными чтеніями, т. е. какъ бы возвращаетъ имъ на этотъ день голову, которая для рабочихъ такимъ образомъ то же, что шляпа, которую надъвають по праздникамъ. Учествуя въ дъйствительномъ порабощени, въ дъйствительномъ обезглавливани людей четвертаго сословія, ученые дають имъ мнимое, поддівльное, популярное просвещение вивсто действительного участия въ познании, и вибсте съ тъмъ освобождаютъ ихъ отъ предразсудковъ, т. е. отъ религіи, замъняя авторитеть духовенства своимъ собственнымъ. Тъ же ученые, которые не успъли еще войдти въ долю съ третьимъ сословемъ, тъ стираются вооружить четвертое сословіе противъ третьяго. - Описанная группа зданій будетъ служить выражениемъ политико экономической мудрости посада, эксплуатирующаго село; противъ же этой группы должна быть расположена другая группа зданій, состоящая изъ казармы для войскъ, изъ полицейскихъ частей, будокъ, суда, тюрьмы, я какъ необходимое дополнение къ учрежденіямъ, сложившимся въ первую группу; и эта вторая группа эданій будеть выраженіемъ политико юридической мудрости посада, города, вспомоществующей промышленно-торговому классу, совокупно съ рабочимъ классомъ, въ эксплуатаціи села, или пятаго сословія, потому что городъ относится къ селу какъ хишникъ, или какъ плотоядное къ травоядному, -- Душу этого города составляет в прогрессъ, -- прогрессъ промышленноторговый, постоянно усиливающій внутреннюю борьбу, и прогрессь полицейско-судебныхъ учрежденій, обязанныхъ сдерживать борьбу, предупреждать столкновенія путемь постояннаго наблюденія, путемь наказація т'їхъ, которые выходять за предълы личной свободы, допускаемой закономъ.

Такимъ образомъ городъ есть общество, находащееся подъ надзоромъ постоянно усиливающимся,—общество, держащееся карою наказаній; это — не братство, а гражданство, не отечество, а безродное государство, и на выставкъ городъ можетъ и долженъ быть представленъ: — извиутри — острогомъ или тюръмою, гдъ собраны всевозможныя орудія наказаній, — въ смягченіи которыхъ нынъшніе прогрессисты — криминалисты видять ошибку сел-

тиментальнаго XVIII-го въка, - извнъ же - городъ долженъ быть изсбраженъ крфпостью, представляющею всф усовершенствования въ наступательныхъ и оборонительныхъ орудіяхъ войны, - это прогрессъ военный. -- Выставка и должна быть изображеніемъ трехъ прогрессовъ, -- милитарнаго, юридическаго и экономическо-индустріальнаго, т. е. изображеніемъ того, что есть, изображеніемъ дъйствительности, или того, что не должно быть. Если милитаризмъ есть проклятіе нашего времени — по выраженію Гладстона, — то киндустріализмъ, усиливающій, - по признанію Лекки, - развратъ и пьянство, а следовательно и преступленія, и возбуждающій кром'в того внутреннюю войну, внутренній гражданскій-такъ сказать милитаризмъ. не есть ли онъ, индустріализмъ, еще большее эло, еще большее проклятіе, чъмъ милитаризмъ между-народный?!... А между тъмъ соціализмъ стремится - алу, вызываемому индустріализмомъ, дать просторъ шестнадцати часовою праздностью (восьми часовой рабочій день), увеличивая все болье и болъе эту праздность на счетъ трудового дня, въ чемъ соціализмъ и видитъ прогрессъ; но когда родъ человъческій почіетъ отъ дълъ своихъ. по подобію ветхозавітнаго, а не христіанскаго Бога, который всегда дівлалъ и дълаетъ, то этотъ день будетъ его субботою, нирваною, т. е. концомъ его жизни. Цвло же человека заключается въ обращени всего рождающагося, само собою дълающагося,— производящагося, а потому и смертнаго, -- въ трудовое и потому безсмертное. Самое же величайшее проклятіе, эло, это наше постоянное сторожевое положеніе, страхъ или опасеніе покушеній на плоды пашихъ личныхъ трудовъ, на наши личныя права, -- этотъ нашъ внутренній, душевный милитаривиъ, эта первая зановъдь лаицизма, свътскаго катихизиса, на которой только и можетъ держаться соціализмъ, Этотъ внутренній милитаризмъ вызываетъ также обходимость и постояннаго внъшняго надзора, контроля,-- контроль надъ контролемъ до безконечности.

Образовательное значение выставки. Въ наше время никто не сомнъвается въ великомъ и благотворномъ, образовательномъ значени выставокъ. Въ чемъ же заключается вліяніе выставокъ? Что можетъ произвести выставка, развивая вкусъ къ такимъ напримъръ, предметамъ, какъ артикль-де-Пари? Что могутъ произвести 7-й и 8-й отдёлы Французской выставки въ Москвъ, наполненные кружевами, шляпками съ искусственными цвітами, обувью изъ позлащенной и посеребренной кожи, женскими и мужскими платьями, выставленными на безголовыхъ манекенахъ, съ предлиннъйшими у женскихъ платій хвостами на подобіе павлиньихъ или райскихъ птицъ? Это одежды для жениховъ и невъстъ, а не для отцовъ и матерей, не для сыновъ и дочерей; но въ городѣ и есть только женихи и невъсты отъ дътства до старости. Не одну однако чувственность выражають эти одежды, онъ служать также выражениемъ гордости, презрънія, отчужденія, отталкиванія всего противоположнаго, всего не-городского. А между тъмъ отдълы 7 й и 8-й, гдъ все это выставлено, вмъстъ съ первымъ, въ которомъ парфюмерія и косметика, назначенныя для сокрытія старенія и гніенія, для наружнаго омолаживанія, и съ 3 мъ, который имъетъ цѣлью — очаровать обольстительной наружностію и блескомъ, приданнымъ грубымъ продуктамъ нѣдръ земли, — составляютъ центръ притаженія выставки, цвътъ ея.. Не страсть ли къ блеску металловъ и, — такъ называемыхъ, — драгоцѣнныхъ камней создала Евреевъ-ростовщиковъ?! Третьему отдѣлу можно бы придать видъ апокалипсическаго города: для развращеннаго вкуса Евреевъ и язычниковъ и Іерусалимъ Небесный могъ быть представленъ лишь въ видѣ города со стѣнами изъ драгоцѣнныхъ камней и воротами изъ цѣльныхъ жемчужинъ (Апокал., XXI, 18—21).

Въ IV мъ павильонѣ можно видѣть царь-бутылку, достигающую своею пробкою до высокаго свода, равияющуюся по высотѣ хорошей колокольнѣ, съ надписью "шампансков"; тутъ же зданіе изъ бочекъ и боченковъ, поддерживающее царя бочку; символическая фигура Франціи угощаетъ виномъ такую же фигуру Россіи. Какое образовательное дъйствіе хотѣли произвести этимъ отдѣломъ, — возбудить жажду, восхвалить пьянство?!...

Въ VI-мъ отдълъ можно было видъть, а въ X мъ и на себъ испытать извращеніе простого вкуса и питанія во Французскую кухню и въ подражающую ей русскую, которыя какъ-бы назначены для произведенія болъзней пищевого аппарата Послъдніе отдёлы выставки, -- какъ и вся впрочемъ выставка, - какъ бы говорять: «пій, яждь, и веселись»; -- другихъ благъ, другого добра кромѣ того, которое выставлено на этомъ позорящѣ, нѣтъ и быть не можетть. Вещь есть богъ и нътъ иныхъ боговъ, кромъ этихъ фетишей, - Истинная религія XIX-го въка есть мармонизмъ, - (религія американцевъ, этихъ истинныхъ представителей нашего въка), - мармонизмъ, и въ будущемъ въкъ награждающій богатствами за богатства, пріобрътенныя въ настоящей жизни; на мармонскомъ небъ нътъ мъста, надо полагать, для Лаварей; Вандербильты, Ротшильды — святые этой религіи. Блаженны богатые, ибо имъ принадлежитъ царство земное, и горе бъднымъ, слабымъ, больнымъ, - имъ нътъ мъста на пиру жизни, на выставкъ, - двери этого рая мармоновъ для нихъ закрыты. Итакъ, пріобрътай эти вещи, богатства, пріобрътенію ихъ посвяти всю жизнь, эксплуатируй, утилизируй, истощай природу, т. е. элоупотребляй силами природы, — при чемъ V-й отдълъ выставки, гдъ собраны машины, механическіе, электрическіе и всякіе другіе двигатели, наглядно представляетъ, -- демонстрируетъ, какъ нынъ говорятъ, -- разнообразные способы влоупотребленія силами природы и обращенія ихъ на служеніе женскимъ прихотямъ; - убъдись, что красота въ непрочности, истина въ фальсификаціи, благо же въ игръ, подъ коей кроется борьба, разрушеніе. хишничество.

Хищничество, вызываемое страстью (яростю, маніей) къ пріобрѣтенію и грозящее взаимнымъ истребленіемъ, вынуждаетъ общество положить ему предѣлы; но законы оказываются безсильными сдерживать въ границахъ эту бѣшеную игру, и она проявляется въ колоссальныхъ кражахъ, въ грандіозныхъ подкупахъ и обманахъ, не останавливаясь передъ грѣ-

хомъ даже противъ всей исторіи, задерживая ходъ ея, движеніе къ сближенію двухъ міровъ, Востока и Запада, какъ въ извѣстномъ Панамскомъ дѣлѣ. И несмотря на столь громадное зло, производимое увлеченіемъ блестящими вещицами, сконцентрированными для наибольшаго дѣйствія на выславкахъ, самыя эти увлеченія, поступки, остаются тѣмъ не менѣе только баловствомъ, шалостями несовершеннолѣтнихъ дѣтей...

Къ сожалбнію вліяніе выставки не ограничивается только городами и горожанами, вліяніе выставки простирается и на село, пріучая поселянъ заботиться лишь объ извращеніи произведеній природы, исключительно въ видахъ полученія наибольшаго дохода, для чего свинья обращается въ кусокъ сала, а быкъ въ одно безкостное почти мясо. Вся забота города о селъ и земледъліи заключается въ томъ, что-бы и къ селу привить пороки города, внося въ среду сельчанъ состязаніе и конкуренцію, разрушая родовой порядокъ и замъняя его юридическими и экономическими пороками. Благодаря вліянію города и сельчанс привыкають смотріть на принадлежашую имъ землю, какъ на капиталъ, изъ котораю каждый можетъ и даже долженъ извлекать наибольшій для себя доходъ съ наименьшею затратою труда, вовсе не заботясь о томъ, что изъ этого можетъ произойдти, не заботясь о регуляціи метеорическимъ и вообще — растительнымъ процессомъ, о регуляціи, которая составляеть общую нужду въ особенности въ наше время, когда даже въ въ Нормандіи такая засухи, что «во многихъ деревняхъ принуждены пить грязную воду, да и такая вода стоитъ 15 сантимовъ за ведро» (Русск. ВЪд. 1893 г., 23 іюня, № 170-й).

Устроивъ выставку, показавъ свои богатства въ 1867 году, стараясь показать даже больше, чёмъ было ихъ въ дёйствительности, - Франція возбудила аппетитъ Германіи и особенно Пруссіи, только что въ 1866 г. познавшей свою военную силу. Въ 1889 году Франція опять ръшилась выставить на видъ всему міру свои д'виствительныя и мнимыя богатства, какъ бы говоря, что пять милліардовъ для нея ничего не значатъ. Франція дів ствительно возстановила свой престижъ, - престижъ промышленной и богатой страны, (который она, впрочемъ, никогда не теряла), стараясь показать, --кому это знать надлежитъ,-что можетъ уплатить какую угодно контрибуцію. Если революція, юбилей коей праздновался выставкою 1889 года, имъла въ виду создать промышленное государство, поднять третье, т. е. промышленное сословіе, и низложить первыя два (дворянство и духовенства), то она несомивнио достигла своей цъли и лучшаго доказательства тому нельзя было дать, какъ устроивъ всемірно-сравнительную выставку. Франція, очевидно, желаетъ войны и употребляєть всй возможныя средства, чтобы вызвать ее; выставка свидътельствуеть, что всв возможныя мъры для поощренія промышленности были приняты во Франціи, т. е. привлечено къ этому дълу возможно наибольшее число; а между тъмъ занимающієся томительною по своєму однообразію, хотя и легкою, фабричною работою, представляють себъ войну, по ея противоположности съ ихъ ежедневными занятіями, чъмъ то желаннымь; но располагая къ войнъ,

фабричная работа лишаетъ однако занимающихся ею способности къ войнь, такъ что покровительство промышленности не только вызываеть войну, но и ведетъ къ пораженію. Аппетить къ богатствамъ, которыя такъ искусно были выставлены Францією, пробужденъ не въ Германіи только, но еще болъе въ самой Франціи: четвертое сословіе самой Франціи также увидало богатства третьяго сословія, и быть можеть въ конференція по рабочему вопросу, собранной императоромъ Вильгельмомъ, можно видъть начало союза между Германіей и четвертымъ сословіємъ самой Франціи. Но у Франціи есть врагь посильнъе Германіи, посильнъе и четвертаго сословія, врагъ общій третьему и четвертому сословію, этотъ врагъ — выми раніе того и другого сословія, вообще - горожанъ. Для спасенія отъ этого врага недостаточно одного ограниченія прилива сельскаго населенія въ города (въ эти морильни всего живого), для этого необходимъ обязательный, въ видахъ спасенія земли, ежегодный наборь въ городахъ для перевода въ села и на окраины съ устройствомъ кустарнаго производства вмѣсто фабричнаго. Это и будетъ такимъ приготовлениемъ къ войнъ, которое можетъ дать миръ; это же средство, спасительное отъ внѣшнихъ враговъ, ведетъ къ водворению и внутренияго мира, оно же избавитъ и отъ переворота, который ожидають отъ четвертаго сословія.

Еще вреднъе, можетъ быть, вліяніе Французской выставки въ Москвъ, въ центръ русской промышленности. Кромъ увеличенія спроса на французскія произведенія, русскіе друзья французской промышленности ожидаютть —какъ великаго блага, -- что совершеннъйшая въ міръ промышленность вызоветь въ нашей промышленности подражаніе, т. е. не только увеличитъ движение отъ селъ въ города, но и нынъшнихъ фабричныхъ, временныхъ лищь горожанъ, заставитъ порвать послъднюю связь съ селомъ, сдълавъ ихъ спеціалистами, посвятившими себя исключительно фабричному дълу, такъ что Св. Пасха окажется уже безсильною возвратить ихъ къ полямъ, къ могиламъ предковъ, какъ это было до сихъ поръ, когда праздникъ Пасхи, этотъ весенній праздникъ, вызывалъ движеніе рабочихъ изъ городовъ въ села, – вызывалъ возвращение къ селамъ, къ земледвльческимъ работамъ. А между тъмъ голодъ 1891 года у насъ въ Россіи, какъ и засуха въ 1893 году во Франціи, когда во многихъ деревняхъ Нормандіи и въ другихъ частяхъ Франціи были принуждены пить грязную воду, какъ объ этомъ уже выше упоминалось, — настоятельно требуютъ нетолько не отвлекать, а даже приковать вниманіе всѣхъ, —людей всѣхъ спеціальностей, ученых в всёхъ наукъ, - къ селу, къ тёмъ условіямъ, въ которыхъ живетъ село, чтобы не могла ускользнуть отъ вниманія малібищая возможность регуляціи метеорическимъ и вообще растительнымъ процессомъ, такъ какъ только такое разностороннее вниманіе и можеть привести къ открытіямь; отвлекать же вниманіе отъ этого діла, отъ регуляціи метеорическимъ процессомъ, въ такое время, какъ наше (1893 годъ), устройствомъ выставки можетъ только самый злъйшій врагь не только Россіи, но и Франціи. Если же союзъ съ Франціею долженъ выразиться выставкою въ Москвъ,

то не можеть не родиться вопросъ: что лучше, дружба ли съ Францією или же война съ Германіею; - что лучще, грозное ли нашествіе на насъ Французовъ въ 1812 году, или же соблазнительное, развращающее нашествіе на насъ тёхъ же Французовъ въ 1891 году, губительное не только для Россіи, по и для самой Франціи, какъ подтачивающее ту опору, на которую она возлагаетъ свои упованія. Этотъ вопросъ столько же важенъ для Франціи, сколько и для Россіи, и для первой даже больше важенъ, чъмъ для послъдней; -- если Франція желаетъ ослабить своего будущаго сеюзника въ войнъ съ Германіею, то ничего лучшаго не могла придумать, какъ выставку. Если ходъ цивилизаціи, культуры, т. е. вырожденія тёлеснаго и душевнаго неизбъженъ, то такому бъдствю должна прежде подвергнуться Германія, а потомъ уже Россія. Германія и умирая, можеть однако сказать, что она не даромъ жила. А Россія?!... Хуже всего, что Россія не сознастъ опасности, какъ'не сознастъ ее, конечно, и Франція... Выставкою, устроенною въ Парижв, у насъ или восхищались или же молчали, потому что не хватало смѣлости говорить противъ культа всего интеллигентнаго класса.

Выставка имъетъ цълью сдълать Россію данницею французской промышленности, имбеть цблью эксплуатацію, это мирное завоеваніе; т. е. то, чего нъмцы думаютъ достигнуть войною, Франція думаетъ достигнуть подъ видомъ дружбы. Для насъ, -- можетъ быть, -- выгоднъе не только войца съ Германісю, но и первоначальное пораженіе, которое заставило бы Францію отказаться отъ преследованія насъ своею дружбою.--Французская выставка въ Москвъ, это приглашение гувернера или гувернантки для всей Россіи. Въ дълъ нашего подчиненія Западу, нашего обезличенія, дальше идти нельзя, если уже партія, считающая себя самобытною (славянофилы), опредъляетъ правосдание, въ которомъ видитъ нашу отличительную черту отъ Запада, вфроторпимостью, составляющею принадлежность именно Запада, и притомъ эпохи упадка, когда изсякла всякая въра, потеряна всякая падежда въ истину и въ такое благо, которое могло бы объединить встхъ, которое исключало бы рознь. Безплодность трехсотлётняго проповедыванія вёротерпимости на Западе, казалось; могла бы насъ чему-нибудь научить; безплодность этой проповъди, казалось, могла бы дать познать все ничтожество этой терпимости. Опредълять правосла. віе въротерпимостью тъмь удивительные, что православіе само себя опредълило не терпимостью ко враждь и розни, а именно печалованіемъ о всякой розни и пражда; да и не въротерпимостью только опредъляется православіе у самобытной партіи, а в'єротерпимостью, соединенною съ уваженіемъ къ чужой въръ, т. с. къ въръ западной, а вся въра, вся надежда, вся любовь Запада заключается въ этой выставкф, – она соединяеть и католиковъ, и протестантовъ, и евреевъ, въ нее върили и Хомяковъ, и Аксаковы, и Самарины, а западники молились и молятся на нее.

Городская роскошь и составляетъ предметъ спора между буржуазіей и рабочими, между либеральною и соціалистическою партіями, хотя пред-

метъ раздора и не называется настоящимъ именемъ. Эта же роскошь, -производство которой считается дъломъ достойнымъ человека, - мъшаетъ и пятому сословію, поселянамъ, понять настоящее свое положеніе; эта же роскошь держить и всъ науки въ разъединеніи и заставляеть ихъ работать тлънію, т. е. прихотямъ города. Когда предъ мыслію, понявшею причины раздора, откроется великое отеческое дёло, въ которомъ всё науки могутъ объединиться, -- объединиться не искусственно, а естественно, -тогда науки, насильственно отдъленныя одна отъ другой и порабощенныя городомъ, - освободясь, будутъ возвращаться часть къ части, каждая къ своему составу. Всё науки, сознавшіл въ своихъ спеціальныхъ органахъ свое служеніе небратскому д'єлу, представять картину возсоединенія наукъ и соединеніе служителей этихъ наукъ (т. е ученыхъ) въ одинъ соборъ, это и будетъ всенаучный музей. Мысль изследующая раздоры въ видахъ соединенія для общеотеческаго діла, объединить и художниковь всіїхъ направленій всёхъ мёстъ въ созданіи одной поэмы, иллюстрируемой, драматизируемой и не оканчивающейся со смертью даже цълаго поколънія,такъ что произведение одного поколѣния будетъ однимъ лишь актомъ драмы. -- Мысль, дъйствующая всъми художественными средствами, не разъединяемая пространствомъ, не разрываемая временемъ, дъйствующая восиитательно, -- объединитъ искусство, соберетъ и всёхъ художниковъ въ одинъ всехудожественный соборъ, въ одинъ храмъ-музей, соединяющій въ себъ вст искусства. Драма объединить вст направленія въ одномъ естественночеловъчсскоми направлени,--и объединение это произойдетъ изъ изслъдованія причинъ разъединенія по м'єсту и времени, - причинъ, препятствующихъ драмъ быть объединеннымъ дъйствіемъ встхъ мъстъ и многихъ поколъній. Не можетъ и не быть единства, если произведеніе выходить отъ сотрудниковъ, литераторовъ, художниковъ всъхъ редакцій, пришедшихъ къ согласію, - когда произведеніе это есть ихъ общее созданіе. Три пресловутыя единства драмы, которыхъ требовали классики и которыя отрицали романтики, могутъ быть приняты тфми и другими, если въ основъ будеть единство самой дъйствительности, потому что единство мъста,несмотря на общирность пространства, обнятаго дёйствіемъ, — дёйствительно будетъ, если мъстныя будутъ дъйствовать согласно съ центральными; будетъ и единство времени, если произведение послъдующихъ покольний станеть только продолженіемъ произведенія предыдущихь; такъ что, -- какъ бы ни продолжительно было время, которое произведение обнимаеть, - единство ни времени, ни действія утрачено быть не можеть. Итакъ это будетъ музей трехъ единствъ, - объединеніемъ направленій выразится одяцство действія, въ объединеніи всехъ местностей въ общемъ центре выразится единство мъста и, наконецъ, въ такой послъдовательности поколъній, при которой младшія покольнія дъйствують подъ руководствомь старшихъ, выразится единство времени.

Истинный музей есть музей всёхъ трехъ способностей души, объединенныхъ въ памяти, т. е. онъ есть выражение согласия и полноты ду-

шевной, ибо онъ есть разумъ не только понимающій, но и чувствующій утраты, и не только чувствующій (т. е. не скорбящій только), но и дѣйствующій для возвращенія утратъ, для воскрешенія погибішихъ.

Музей не допускаетъ отвлеченія отъ всеобщаго блага ни знанія, или истины, ни художества, т. е. красоты, - но только память делаеть благо всеобщимъ. Если изъ разума, или знанія, выд'влить нравственное, то безнравственное знаніе будеть служить чувственности, произведеть промышленность и подчинится ей, т. е. вслъдствіе такого выдъленія нравственности изъ разума произойдетъ городъ. При отвлечени отъ знанія нравственнаго начала, знаніе не можетъ остаться даже и чистымъ, т. е. равнодушнымъ къ чувственности; -- городъ же безъ чистаго знанія, это -- идеаль четвертаго сословія, которое понимаетъ только приложенія, а чистымъ знаніемъ не дорожитъ. Знаніе, отвлеченное отъ художественнаго, отъ прекраснаго, будетъ чистымъ, мертвымъ. Художественное, отвлеченное отъ нравственнаго, обратится въ промышленность (въ мануфактурное производство),—въ промиленно-художественный музсй; отвлеченное отъ нравственнаго, художественное не можеть быть даже искусствомъ для искусства: прекрасное, отдібленное отъ нравственнаго, будетъ чувственною красотою, которая создаеть общество полового подбора, живущее для настоящаго и забывающее прошедшее; если же отдёлить отъ прекраснаго истинное, то получится обманъ, обольщение. Благо, отдъленное отъ прекраснаго, будетъ страданіемъ, а не блаженствомъ; - отдібленное отъ прекраснаго, - благо не можетъ быть даже мертвымъ, бездушнымъ аскетизмомъ; благо же безъ знанія, нев'їжественное благо, обращается или въ личную, эгоистическую добродътель, - (въ заботу о личномъ лишь спасени, о личномъ самоусовершенствованіи), — обращается въ доброд'втель, безсильную уничтожить зло, объ уничтожение котораго она и не помышляетъ, -- или же въ добродътель гражданскую, которая состоить въ томъ, чтобы дълать дъйствительное вло однимъ въ видахъ доставленія воображаемаго блага другимъ. Нравственное, благое, истинное, прекрасное, стали отвлеченными понятіями, а должны быть необходимыми принадлежностями жизни и составлять самое существо человъка. - Чувство прекраснаго, или эстетическое чувство, возможно только у разумно-нравственныхъ существъ и предметомъ эстетическаго чувства можетъ быть только одушевленное существо, т. е. нравственно-разумное; ибо если и находятъ природу прекрасною, то только потому, что приписывають ей душу, чувство. Если находять прекрасное въ произведеніяхъ искусства, то тоже лишь потому, что видять въ нихъ нъчто живое. Потому то истинно прекраснымъ и можетъ быть только общество, т. е. одушевленныя существа, союзъ одушевленныхъ существъ. Приписывать прекрасное только обществу, это не значить ограничивать область прекраснаго, ибо искусство есть напоминаніе, а воскрешеніе, какъ осуществление въ памяти хранимаго, есть расширение общества, а слъдовательно и области прекраснаго, на всъ поколънія. Точно также и природа, когда будеть управляема разумомъ, будеть выраженіемъ человъческой мысли и чувства, т. е. будетъ прекрасною. —Эти три свойства Бога и человъка, —благо, истина и красота, — недълимы ни между собою, не отдълимы и отъ того, кому принадлежатъ, не могутъ дълаться эти свойства принадлежностью и отдъльныхъ сословій, — истина не можетъ быть принадлежностью ученыхъ, а прекрасное — принадлежностью художниковъ. Прекрасное не можетъ принадлежать бездушнымъ вещамъ, — ни даже лицамъ, взятымъ въ ихъ розни, или въ ихъ подчинени, — прекрасное, истина и благо принадлежатъ только Вогу, какъ Тріединому, и человъку — какъ многоединому.

Всемірная Выставка, какъ укаваніе вначенія города (или городской, Европейско-Американской цивилизацій и культуры). - вначеніе города, заключающееся въ отрицаній цёли и смысла живни. Выставка есть изображеніе измёны отцамъ сынами, увлекшимися красотою женщинъ; это дефратернизація чрезъ депатріацію, или экспатріація для служенія женщинамъ, эффеминизація. Въ гуманизмѣ, или гомункулизмѣ, -- въ самой неопредѣленности уже этого слова заключается отрицаніе смысла жизни. Сыны, оставившіе прахъ отцовъ, построили городъ, измѣнили наименованіе сыновъ на человѣкъ, чтобы ничто не напоминало о смерти, объ умершихъ отцахъ. Городъ долженъ быть вѣчнымъ брачнымъ пиромъ, на которомъ слово, переставшее быть дѣломъ, стало орудіемъ увеселенія, забавы, какъ и всѣ другія некусства, — ставшія служанками полового подбора, — искусства не Парнаєскаго, а Альпійскаго полуострова, подчиняющія художественное промышленному.

Выставка 1882 года мсжетъ быть названа художественно-промышленною не потому, что она заключала въ себъ особый отдълъ изящныхъ искусствъ, а потому, что выставки суть, вообще, — художество нашего времени, хотя со стороны выразительности формы ихъ и не представляются удовлетворительными. Видно, что авторы выставки 1882 года недостаточно продумали, прочузствовали ту жизнь, тотъ бытъ, который они изображали въ этой выставкъ, и потому не могли датъ ей такого единства, какое требуется отъ художественнаго произведенія. Выставка, это — панегирикъ XIX-му въку; но панегирикъ, пока жизнь не представляетъ совершенства, есть самая несовершенная форма искусства. Необходима экспертиза — какъ новая критика для новаго искусства, — экспертиза необходима для того, что бы выставка получила надлежащую форму. Сравнивая дъв выставки, — ту, которая основана на сознаніи смертности (Музей), съ тою, которая старается скрыть смерть, — экспертиза не можетъ не признать первую гораздо болъе върною дъйствительности, чъмъ послъдняя.

Наша выставка 1882 года была близка къ истинъ, къдъйствительности, когда представила Елену или Еву, — (вообще женщину, которая и повинна въ паденіи міра); — но выставка не дала этому изображенію центральнаго положенія, не показала отношенія къ этой фигуръ всъхъ произведеній промышленности, не показала, что вся культура есть культъ этого идола. Но если бы это и было осуществлено, то и тогда выставка была

бы одностороннимъ лишь изображеніемъ дівйствительности. Согласно съ дъйствительностью выставка, по крайней мъръ съ наружной стороны, должна представлять кртпость, т. е. быть выставкою встхъ усовершенствованій въ дёлів военнаго искусства, должна представить это въ видё битвы или осады... Точно также не было бы противоръчія дъйствительности, если бы подлъ самой ассамблен, - или же противъ нея, - была представлена казарма, или полицейское учреждение, ибо и эта часть не оставалась въ застов, а совершенствовалась вивств съ успвхами самой промышленности и ея сл'бдствіями: проституціей и пьянствомъ. Намекъ на эти темныя стороны фабричнаго производства не былъ бы лишнимъ, ибо это тотъ же культь, только въ самой грубой формъ; - устранить эти темныя стороны фабричнаго производства можетъ замѣна фабричнаго производства кустарнымъ промысломъ. Такимъ образомъ выставка была бы романтическою внутри и героическою внѣ, но героическою не въ смыслѣ торжества, побъды, а въ смыслъ сокрушенія о жертвахъ, о гибели, которую несутъ новоизобрътенныя наукою и учеными орудія. Съ одной стороны, -- внутри, -брачный пиръ, въчный праздникъ, постоянная ярмарка, а съ другой, вив. -- пиръ смерти. Но было бы ошибкою видъть противоположность между внутреннимъ и внъшнимъ, -- напротивъ, внутреннее порождаетъ внъшнее, внутренній пиръ есть истинная причина внъшней битвы - пира смерти.

Всемірная Выставка, должнымъ образом представленная, будетъ изображеніемъ индустріализма—внутри и милитаризма—внѣ. Милита ризмъ на подкладкѣ индустріализма оказывается безсильнымъ для защиты: оружіе улучшается, а войско ухудшается; не говоря уже о разслабляющемъ дѣйствіи индустріи, населеніе, отторгнутое отъ земли, становится интернаціональнымъ, земля для такого населенія не прахъ предковъ, а богатство, только не ему (большинству) принадлежащее. Поэтому Выставка, вѣрная истинѣ, должна показать, что оружіе, устроенное искусною техникою промышленнаго народа, хотя и назначается для своей защиты, въ дѣйствительности оказывается приготовленнымъ на свое пораженіе и погибель. Развѣ мы не видали, какъ земледѣльцы Буры побивали Англичанъ оружіемъ, въ усовершенствованіи коего Англичане принимали очень живое участіе. Промышленный западъ не долженъ отъ себя скрывать, что онъ изобрѣтаетъ и куетъ оружіе, чтобы вооружить имъ земледѣльцевъ или же кочевниковъ Востока для свсего же этимъ оружіемъ пораженія.

Итакъ, Выставка съ одной стороны показываетъ богатство, какъ приманку, а съ другой—показываетъ оружіе, которымъ эти богатства будутъ отняты, взяты у Запада; — Западъ даже самъ вооружаетъ тѣ народы, которыя явятся, --могутъ явиться, —на смѣну ему. Слухъ о колоссальной выставкъ проникаетъ въ самые дальніе аулы Верхней Азіи и степи пустынной Африки, и притомъ въ преувеличенномъ до миническихъ размѣровъ видъ: башню построили до небесъ и т. п.

Всемірная выставка представляєть собою нарушеніе, или, —в врнве — отрицаніе всвухь десяти заповідей вообще, а двухь первыхь и пятой въ

особенности. Она признаетъ только иныхъ боговъ, въ слъпыхъ силахъ природы и въ чувственныхъ влеченіяхъ проявляющихся, и отрицаетъ Единаго и особенно Тріединаго, требующаго отъ разумныхъ существъ объединенія противъ слѣпыхъ силъ природы, торжество надъ которыми, управленіе ими и дасть человъку власть и надъ собственными влеченіями. - Вся выставка, само зданіе и все въ немъ заключающееся есть именно твореніе подобій и не тому лишь, что есть на небѣ и на землѣ, но даже и самого неба, подобій коего столько же, сколько куполовъ на этомъ, многоязычномъ храмъ народовъ, состязающихся въ воспроизведени всего, что есть на небъ и на землъ, въ водъ и подъ водою. Всемірная выставка, эта гигантская суета суеть, поглошающая всъ силы души, не дасть ни мъста, ни времени даже для мысли о Богь, не говоря уже о двлю, объ исполнении заповћди управленія слѣпыми силами, которое только и освободитъ насъ отъ ига этой силы и всяческой суеты. Четвертая заповъдь ветхаго закона, -- СНИСХОДИТЕЛЬНО, КАКЪ ДЪТЯМЪ, разрЪшавшая шесть дней дъйствительно служить мнимымъ богамъ, и требовавшая только одного дня для служенія истинному Богу, и для служенія при томъ мнимаго, - лишь мыслью, созерцаніемъ, а не исполненіемъ Божественной воли, не дѣломъ управленія (регуляціи) слібными силами во всемъ міріб, - который (т. е. міръ) по причинъ бездъйствія человъка и сталь смертоносною силою, - этотъ то единственный день, хотя бы лишь созерцанія Бога, и отнимаетъ выставка, чтобы всёхъ богатыхъ и бёдныхъ привлечь къ душенапубному созерцанно соблазнительныхъ вещей, порабощающихъ человъка. Съ величайшимъ озлобленіемъ относится выставка къ пятой запов'єди; облекая дочь челов'єческую встить, что есть на выставкъ самиго соблазнительнаго, выставка старается отвлечь сыновъ и дочерей отъ отцовъ и матерей; освобождая отъ Запрещенія, заключающагося въ седьмой запов'єди, и не только разр'єшая, адаже соблазняя, подталкивая всъмъ, что есть на выставкъ, къ нарушенію этого запрещенія, возводя запрещаємое этою запов'єдью въ высшее благо жизни, превращая воспрещеніе въ повельніе, выставка хочетъ вычеркнуть пятую заповъдь изъ закона внъшняго и внутренняго, - выставка требуетъ осужденія отцовъ за рожденіе сыновъ безъ ихъ, сыновъ, на то разръшенія (Прим'вч. 5-е). Строгое прим'вненіе новой запов'вди прелюбод'вянія (проституція) и приведетъ къ исполненію запов'єди нерожденія. Франція, -- посправедливости получившая право на всемірную выставку, - на себѣ можетъ показать върность этого закона. Развивая во всей силъ соблазнительную привлекательность вибшности, наружной стороны вещей, выставка пробуждаетъ апетиты стяжанія, хищенія, кражи, наживы и всякаго рода нечистыя пожеланія, она вселяетъ зависть, вражду въ людякъ другь къ другу, возбуждаетъ сословіе на сословіе (4-е на 3-е, 5-е на 4-е), сыновъ на отцовъ, возстановляеть народь на народь, царство на царство, вооружая ихъ истребительнъйшими орудіями; такъ что выставка, будучи внутри магазиномъ, -- не дамскимъ только, но и кавалерскимъ счастіемъ, — извиж является кръпостью съ образцами истребительнъйшихъ орудій, -- орудій не убивающихъ только, но и сожигающихъ трупы убитыхъ, предающихъ ихъ огненному погребенію (кремація). Такимъ образомъ выставка всю жизнь обращаетъ во взаимное истребленіе, - истребленіе всякаго рода оружіемъ, даже мыслыо, словомъ, -писанымъ, печатнымъ, скоропечатнымъ, - она и знать не хочетъ шестой заповтди, признаетъ ее даже вредною, антипрогрессивною, сохраняющею жизнь менъе сильнымъ. Еще болъе, конечно, игнорируетъ выставка заповъди девятую и десятую, и возбуждая взаимныя обвиненія рабочими капиталистовъ, а капиталистами рабочихъ въ нарушеніи восьмой заповъди, выставка доказываетъ только, что ни тъ, ни другіе не могутъ считаться дъйствительными обладателями, собственниками, вся выставка есть колоссальная кража, въ которой много дарового и мало трудового, ибо она, какъ и вся наша жизнь, есть произведеніе неуправляемой разумными существами слъпой силы, которая, спотому что не управляема разумомъ, — и творитъ зло; представляя это эло благомъ, выставка есть величайшая ложь.—Навывая выставку величайшею ложью, мы не можемъ однако не признать необходимости ея созиданія, устройства, только нужно относиться къ ней не панегиристически, а критически; -- въ самомъ устройств выставки надо показать, что она есть не благо, а величайшее эло; но это эло можетъ быть обращено въ величайщее благо.

Выставка и Музей, или кажущееся (Быставка) и дъйствительное (Музей, — дъйствительное, скрываемое подъ внъшнимъ блескомъ 4-хъ въкового прогресса, — Музей, раскрывая дъйствительное, раскрываетъ и то, что должно быть. Музей не отрицаніе лишь Выставки, какъ лжи и порока, но и указаніе, проектъ истинняго и дъйствительнаго. Выставка есть произведеніе гуманизма, а Музей-произведеніе сыповъ человъческихъ.

Проектъ юбилейной выставки XIX въка есть проектъ нагляднаго изображенія — XIX-го или даже, — точнъе, — четырехъ послъднихъ въковъ, — изображеніе этихъ въковъ не хвалебное, не такое, какими они кажутся, не кавовое, а изображеніе ихъ, т. е. такъ называемой новой исторіи (гуманистической) въ ея истинъ и дъйствительности, — въ истинъ и дъйствительности отрицательной; проектъ же Музея не гуманистическаго, а сынами отцамъ воздвигаемаго, который не ограничивается храненіемъ останковъ прошедшаго, но присоединяетъ къ храненію наблюденіе и текущаго для возстановленія протекшаго, —проектъ Музея есть проектъ изображенія дъйствительности въ положительномъ смыслъ, — изображеніе того, что не должно быть, —т. е. такой музей, какимъ онъ здъсь проектируется, есть то, во что должна обратиться Выставка.

Такимъ образомъ Музей, — въ которомъ погребается то, что на Выставкѣ есть ложнаго, — занимаетъ во 2-мъ предисловіи, — [которое есть призывт ученыхъ (людей знанія или мысли) русскихъ и не русскихъ къ переходу отъ мысли къ дѣлу], — то же мѣсто, какое въ первомъ, — (т. е. въ призывѣ ученыхъ духовнаго сана, православныхъ и инославныхъ, къ дѣлу объединенія внутренняго и внѣшняго), занимаетъ храмъ памятникъ (или

тотъ же музей) въ его внутренней и наружной росписи. т. е. Музей во 2-мъ предисловіи есть указаніе на положительное, на то, что должно быть; выставка же относится ко 2 му предисловію, какъ парламентъ религій въ Чикаго относится къ 1-му предисловію, т. е. съ отрицательной стороны; говоримъ о парламентъ религій въ Чикаго въ его Шенаваровскомъ изображеніи или какомъ бы то ни было Пантеонъ, какъ соединеніи религій, признаваемыхъ и одинаково истинными, и одинаково ложными. Парламенту религій перваго предисловія, или лже-собору, соотвътствуєть Выставка второго предисловія, а храму памятнику (1-го предисловія), заключающему въ себъ проектъ дъйствительнаго соединенія церквей, соотвътствуєть Музей (2-го предисловія) въ отрицательномъ (какъ отрицаніе лжи и порока Выставки, какъ погребеніе всего ложнаго на Выставкъ) и въ положительномъ, или проективномъ смыслъ.

Выставка и Музей указывають и на то, что не должно быть, и на то, что должно быть: общество человъческое не должно брать себъ образецъ въ слъпой, или въ животной, природъ, каковъ организмъ, гдъ большинство обезглавливается и обращается въ слъпыя орудія; и только лишь лицемърно, или же по недомыслію можно говорить при этомъ о всеобщемъ просвъщени, невозможномъ при обезглавлени большинства, какъ бы ни увеличивали часы праздности. Всъ юридико-экономическія общества построены по типу организма и никакой гуманизмъ смягчить этого зла не можетъ, ибо гуманизмъ состоитъ въ снисхожденіи и поблажкахъ слѣпой чувственности; таково выраженіе: человъкъ есмь и ничто человѣческое мнѣ не чуждо, т.е не чуждо человическое, въ которомъ такъ много еще скотскаго и звърскаго. Только въ долгъ сыновъ человъческихъ, коихъ слъпая смертоносная сила лишаетъ отцовъ, не можетъ быть никакого снисхожденія, никакой поблажки. Только Сынъ Божій и Духъ Святой въ ихъ отношеній къ Богу-Отцу могуть служить образцомъ для общества сыновъ и дочерей человъческихъ.

Всемірная Выставка, какъ послѣднее искаженіе Итоломеевскаго искусства, и Музей, какъ переходъ къ Коперниканскому искусству. Птоломеевское искусство, — (по преимуществу религіозное), — падаетъ, вмѣстѣ съ распространеніемъ Коперниканскаго возэрѣнія, Каперниканской системы, которая низводитъ пебесное на земное, подчиненное тому же закону паденія, какъ и все земное; — и тамъ, слѣдовательно (думали), нѣтъ существъ свободныхъ, высшихъ человѣка. Хотя Коперниканская система оставалась гипотезою, тѣмъ не менѣе Птоломеевскому искусству, — и вообще искусству, —былъ нанесенъ ударъ, и оно, искусство, стало замѣняться промышленностью, храмы высшимъ существамъ замѣнились дворцами и храмами выставокъ, литература сдѣлалась земною, реальною, она только знала любовь сыновъ и дочерей другъ къ другу, а не къ отцамъ, и особенно умершимъ, т. е. искусство признавало Царицу промышленности Царицею міра, а слѣдовательно и для литературы, какъ и для философіи, не было другого блага кромѣ того, которое производитъ фабрика, ко-

торое обобщается въ деньгахъ. Когда пессимисты позволили себъ усоминться и въ этомъ благъ, то такое отрицаніе вызвало изумленіе; однако перваго мъста деньги не потеряли,—деньги не лишились перваго мъста, потому что пессимисты, какъ напр. Толстой, не признавая блага въ деньгахъ, ничего другого на мъсто ихъ не поставили. Если и деньги,—они думали,—не благо, то остается лишь нирвана.

Но точно-ли Коперниканская система отвергала всякое благо, закрывала всякій путь къ благу?!... Если Коперникъ распространилъ земное далеко за предълы земли, если Кеплеръ лишилъ эти земли свободнаго движенія, а Ньютонъ подчиниль и ихъ земному закону падеція, то не слів. дуетъ ли изъ этого прямо, что существо, - самое начало котораго совпадаеть съ противодъйствіемъ поденію, всеобщему тяготьнію, и которое изъ этого противодъйствія сдълало, можно сказать, законъ жизни, которое и въ движени кругомъ земли не подчиняется Кеплеровскому закону, -- не слъдуетъ ди изъ этого, что для такого существа земля ве граница. И если бы во всей вселенной, доступней нашимъ чувствамъ, не было ничего, кромъ земного, то для существа, для коего уже при самомъ началъ но все было давное природого и которое постоянно трудится, чтобы замёнить рожденное трудовымъ, превосходящимъ даже рожденное, - для такого существа распространеніе земного на всю вселенную будеть лишь распространеніем'ь предвловь его собственнаго существованія. Когда все будеть дівломъ, -- дівломъ, конечно, возсозданнымъ, а не созданнымъ, тогда не будетъ ничего искусственнаго, а все естественное, тогда существующее, правимое разумомъ, и будетъ возсовдатель и Создатель. - За признаніемъ производимаго фабрикою не только не благомъ, а даже зломъ, - какъ и всей культуры, - и откроется истинный путь къ благу.

Къ Эстетикъ Итоломеевскаго и Коперниканскаго искусства. Слъдя за посл'яднимъ вздохомъ отцовъ и матерей, сыны обратили взоръ къ небу, а вмъстъ со взорами в руки,-или переднія конечности, которыя у животныхъ служатъ опорами (у человъка переднія конечности, -- слабые какъ опоры, - сдълались орудіями взятія, вооруженія), - поднялись вверхъ, къ тому же небу, прося о помощи, ища опоры въ небъ; и эта просьба, мольба о помощи, это обращение переднихъ конечностей, рукъ, изъ опоръ въ орудія дібиствія, дала существу, - отъ земли поднявшемуся, - силу, мощь. Вмъстъ съ обращенемъ къ исбу и чело этого существа подинлось и сдълалось подобнымъ небесному своду, и стало оно, это существо, крамомъ, руки его, стремящики вверхъ, сдълались какъ бы башиями, а между ними глава. Голосъ или вопль, обратиль это создание слезъ въ храмъ отпъвания, Руки подпялясь къ небу, чтобы привлечь, возвратить удаляющійся духъ жизни умершаго; вмъстъ съ стремленіемъ возвратить духъ жизни, руками же старались вызвать умершаго изъ земли, -- ставили столбъ и давали ему подобіе умершаго. Соединеніе многихъ столбовъ или плить съ изображеніями умершихъ, -- соединеніе ихъ совокупными силами сыновъ составляло, или создавало, храмъ; сводя плиты къ верху, сыны создавали

подобіє небу и своему челу, головъ, носящей образы умершихъ отцовъ. --Храмъ-Музей съ вышкою, (съ вышкою-для наблюденій и для изученія небесныхъ явленій), открываетъ въ куполъ храма, какъ подобіи кажущагося неба, выходъ къ небу дъйствительному, къ небеснымъ мірамъ, или землямъ, носящимся въ немъ, т. е. въ небъ, чтобы изображеннымъ на куполѣ (на этомъ подобіи неба) умершимъ дать дѣйствительную жизнь на дъйствительномъ небъ, т. е. храмъ-музей съ вышкою представляетъ переходъ отъ Птоломеевскаго созерценія въ Коперниканскому небесному двлу: тогда какъ Всемірная Выставка XIX ввка, какъ собраніе всвхъ произведеній "бевцівльнаго труда", есть крайнее искаженіе Птоломеевскаго искусства, есть торжество нововъковой безцъльности, (какъ естественное слъдствіе признанія своего ничтожества во вселенной), надъ средневъковымъ обманомъ, торжество отрицательной стороны Коперниканскаго міровоззрвнія надъ положительной Птоломеевскаго. - Храмъ-Мувей съ вышкою, поднимая, возвышая взоръ къ небу, возвращаетъ блудныхъ сыновъ къ первобытному ихъ состоянію, къ началу вертикальной выправки, - а витьстт съ тти храми-мувей съ вышкою составляетъ оборотную сторону Всемірной Выставки, указываетъ на ея изнанку: на выставкъ блестяшія тряпки, служащія для сближенія половъ, а въ Музей-ветошь. -- Музей открываетъ тлѣнность того, что на выставкѣ является красотою и что приводило бы къ "не-дъланію", если бы Музей съ вышкою не указываль дъла и ради этого дъла не объединялъ бы всъ науки въ астрономіи, а всъ искусства въ архитектуръ, т. е. въ Храмъ-музеъ, и притомъ въ храмъмузет съ вышкою, какъ переходт къ Коперниканскому искусству. Соединяя въ себъ всъ искусства, какъ способы выраженія, и всъ науки, какъ способы изученія, Храмъ-Музей есть истинный памятникъ умершимъ и не можетъ идти ни въ какое сравнение съ скульптурнымъ только изображе» ніемъ, которое было, какъ это видно изъ выше-изложеннаго, лишь началомъ, первымъ камнемъ созиданія храма.

Всемірная Выставка парижскаго вѣка, — такъ кажется, спѣдуетъ назвать отходяній (нынѣ уже отшедшій) вѣкъ, — органомъ которой должно считать всѣ свѣтскія школы, хотя бы изъ нихъ и не были еще вынесены иконы, — эти дощечки, по ядовитому выраженію фанатическаго представителя опошлѣвщаго иконоборства, который онъ считаетъ своимъ открытіемъ — (говорится о Толстомъ), — Всемірная выставка съ этими школами, — хотя они и не называются школами выставками, но по своему направленію заслуживаютъ такого названія, — самымъ названіемъ своимъ (выставка) указываетъ на значеніе вѣка, который, считая себя докадонтскимъ, признаетъ однако за собою право на всемірное распространеніе, что равнозначуще всемірному паденію, кончинѣ вѣка. Христіанство, — основателя котораго XIX вѣкъ, въ лицѣ новыхъ іудеевъ и язычниковъ, призвалъ къ своему нечестивому суду и лишилъ Его сана Сына Божія и Сына человѣческаго, — христіанство вступило въ XX вѣкъ съ обновленною заповѣдью: "научите, крестяще", — понявъ въ самомъ обширномъ смыслѣ "научите"

и въ самомъ глубокомъ--, престяще<sup>14</sup>, - и противопоставило выставкъ храмъ Богу отцовъ съ Музеемъ, - посвященнымъ всемъ предкамъ и открытымъ къ небу (Музей съ вышкою), -т. е. соединившимъ всѣ знанія въ исторіи и астрономін; вмѣстѣ съ тѣмъ христіанство противопоставляеть и философскому критицизму апостольскій скептицизмъ, по глубовой любвы недовольствующійся представленіемъ, а требующій видівнія и осязанія для удостовъренія въ воскресеніи. Этотъ новый подъемъ христіанства, - или юбилей, - быть можетъ самый высокій, видитъ въ критицизмѣ и циничномъ позитивизмъ новый великій Пятокъ. Признавъ воскресеніе Христово только актомъ живоносной души рыбаковъ, критицизмъ профессоровъ и ученыхъ обнаружилъ всю мертвенность души своихъ представителей, новыхъ судей Христа, т. е. самъ себя осудилъ. Противопоставление апостоловъ, какъ исполнителей воли воскресшаго въ дълъ собиранія и умиротворенія, въ научени для совершенія воскрешенія, - (ибо воскресеніе Христово не было бы побъдою надъ смертію, попраніемъ смерти, не было бы искупленіемъ отъ гръха, какъ причины смерти, если бы собираніе и наученіе не было условіємъ всеобщаге воскресенія), - противопоставленіе апостоловъ, какъ исполнителей воли Воскресшаго въ дълъ всеобщаго воскрешенія, ученымъ и философамъ, живущимъ отрицаніемъ, признающимъ лишь опыты въ одиночку, въ видѣ только подобій, игры, игрушечные опыты, или же признающимъ знаніе только для знанія, - такое противопоставленіе нельзя не признать весьма невыгоднымъ для ученыхъ и философовъ, не говоря уже объ интеллигентахъ, повторяющихъ лишь чужія слова, живущихъ чужимъ мнъніемъ. Апостольскій скептицизмъ быль послъдовательнъе Кантовскаго критицизма; апостольская вёра требовала доказательства отъ дъла, ихъ въра въ Бога отцовъ доказывалась дъломъ собиранія, шли объединенія, - какъ условія осуществленія чаемаго воскресенія мертвыхъ и жизни будущаго въка. И церковь апостольская, имъющая главою Воскресшаго, - начатокъ воскресенія, - есть собираніе, объединеніе живущихъ, или сыновъ, разумныхъ существъ для исполненія долга къ умершимъ (т. е. еще не-воскресшимъ), приносящая въ жертву этому долгу, въ жертву Евхаристій (благодарности) всѣ силы, силы и знанія, и чувства, и воли. Если во главъ собиранія стоитъ Тотъ, въ Комъ началось воскресеніе, - первенецъ ивъ мертвыхъ, - когда самое крещеніе есть обравъ воскрешенія, то какая можеть быть другая цёль собиранія всёхъ живущихъ, какъ не воскрешеніе всіїх умершихъ?! Это собираніе, совершаемое Тіємь, Кто собою началъ воскресеніе, есть лишь продолженіе неоконченнаго акта воскресенія; Воскресеніе Христово со всеобщимъ воскрешеніемъ составляетъ одинъ нераздъльный, цъльный актъ. Дъло церкви есть литургія, т. е. братотвореніе чрезъ усыновленіе для исполненія долга душеприказчества, т. е. воскрещенія; церковь, т. е. собраніе всъхъ живущихъ на земль, какъ кладбище всъхъ умершихъ, имъя во главъ Воскресшаго, совершаетъ Пасху, т. е. переходъ отъ земли на небо. - Апостольскій скептицизмъ и философскій критицизмъ показывають, что примиреніе между ними, - прими-

реніе в'врующихт съ нев'врующими, -- возможно, если только философы признають, что бездёлье не есть добродётель, поививоть необходимость объединения для воскрешения. — Совершенную противоположность юбилейной выставкъ XIX въка, или изображению западнаго города, какимъ онъ былъ въ течение четырехъ въковъ секуляризации, вообще, и какимъ сталь къ концу XIX-го въка - въ особенности, составляетъ выставка коронаціонная, или изображеніе Кремлей, центровъ міровыхъ монархій, и особенно Кремля 3-го Рима, каковъ онъ есть и какимъ онъ долженъ быть къ ХХ-му въку. Коронаціонная Выставка, - составляя полную противоположность выставкъ конца XIX въка, или послъднихъ четырехъ въковъ секуляризація, - есть изображеніе центровъ міровыхъ монархій, Кремлей, и, - особенно, -Кремля 3-го Рима съ росписью наружныхъ стънъ храмовъ, съ росписью стѣнъ самого Кремля, съ поющими башнями (башни съ колоколами, колокольни), превращающими самый Кремль, въ поющій Кремль, -точите въ Кремль отпъванія, или воскрешенія, -- Коронаціонная Выставка есть изображеніе этого Кремля, какъ образца всёмъ кладбищамъ, обращаемымъ въ образовательныя кръпости, или Кремли, посредствомъ воинской повинности въ связи съ всеобщеобязательнымъ образованіемъ.

## Примъчанія.

- 1.е. Роскошь, представляемая выставкою даже какъ будущность міра, въ смыслѣ участія въ ней всѣхъ, есть тѣмъ не менѣе преступленіе, преступленіе противъ бѣдныхъ еще живушихъ и, главнымъ образомъ, противъ всѣхъ умершихъ, (какъ бѣдныхъ, такъ при жизни и небѣдныхъ), приводя къ ихъ забвенію, совершенному оставленію, пренебреженію; преступленіе самое великое и тѣмъ не менѣе извинимое, какъ баловство, шалость несовершеннолѣтняго ребенка, подающаго большія надежды.
- 2 е. Швейцарія была мѣстомъ завершенія воспитанія, высшимъ курсомъ совнанія своего достоинства, воспитанія въ себѣ презрѣнія къ толпѣ. Названіе альпійца можетъ быть общимъ названіемъ для нѣмцевъ, французовъ и, особенно, для англичанъ, принадлежащихъ къ классу образованныхъ, т. е. къ классу презирающихъ толпу и не сознающихъ, что въ отдѣльности отъ презираемыхъ и для нихъ нѣтъ ни истины, ни добра, ни свѣта, ни счастія.
- 3-е. Зеркало есть орудів полового подбора, и орудів необходимое для города, который приготовляєть жениховь и невѣсть, воспитывая людей для этой цѣли съ дѣтства... Зеркало есть также наглядное выраженіе того направленія, которое учить—"повнай самого свбя", т. е. знай только себя.—Мануфактурно-художественная выставка была изображеніемъ торжества женщины и пораженія мужчины,—что на языкѣ религіозпомъ, согласно Моисею и Гезіоду, называется паденіемъ человѣка, а на языкѣ науки можно назвать этотъ актъ половымъ подборомъ. Созерцая эту женщи-

ну, эту Елену, которая была поставлена при входъ на Выставку, философъ могъ бы придти къ глубокимъ выводамъ, могъ бы освободиться отъ гихъ иллюзій: всѣ войны, -- не религіозныя, а секуляризованныя, -- всѣ войны, изъ борьбы за торговые интересы возникающія, не представляють ли, – (могъ бы подумать философъ), – поразительнаго сходства съ Троянскою войною; - не изъ угожденія ли Еленамъ эти войны ведутся, ибо вся промышленность не есть-ли превращеніе рыцарской coartoisie въ купеческую любезность нашего времени?!. Если же потребовалось бы представить одною фигурою кустарную промышленность, не въ современномъ ея, искаженномъ состояніи, а какъ временное, зимнее занятіе земледъльческаго населенія, то для этого нужно было бы выбрать не женщину, ибо какъ мужественное отличается отъ женственнаго, такъ и истинно кустарное производство вполнъ противоположно производству мануфактурному, городскому, отличаяясь не внёшнею красотою и привлекательностію, а прежде всего прочностію, им'єя въ виду удовлетвореніе не прихоти, а действительныхъ потребностей. Истинно кустарная промышленность освобождаетъ селяниновичей отъ фабричной тюрьмы, отъ фабричнаго заключенія и возвращаетъ ихъ къ землћ и къ открытому небу, такъ что върнымъ выраженіемъ сельскаго дбла, - нераздъльную часть котораго составляетъ кустарное производство, - было бы изображение существа, омотрящаго на небо, а не въ веркало, созерцающаго не себя, а отдовъ въ лонъ Отда небеснаго. И ссли бы возможно было изобразить это существо лучше вооруженнымъ, - чтмъ это теперь, - противъ стихійной силы, дълающей существование его непрочнымъ, зависимымъ отъ капризовъ этой силы, отъ погоды и т. п., лишающей его даже орудія памяти, -- то сл'ядовало изобразить это существо вооруженнымъ, напримъръ, орудіемъ Каразина. — громоотводомъ, поднятымъ на воздушномъ шаръ выше "лѣса стоячаго" и до "облака ходячаго"!...

4-е. Не смотря на ожесточенную борьбу и на усиленную вслъдствіе того смертность въ городахъ, городъ желаетъ отогнать отъ себя самую мысль о смерти, а потому и произвель ученіе, пропов'єдующее, будто смерти нътъ; вслъдствіе этого и на выставкахъ не видно ни гробовъ, ни вообще предметовъ погребальнаго искусства; если же человъкъ есть суще. ство, жоторое погребаетъ, то очевидно, что выставки есть созданіе не человіжа, или по крайней мірів не сына человіческаго. Но и муравьи погребають, — скажуть натуралисты... "Обычай муравьовъ хоронить умершихъ собратовъ и обычай чистить себя - свидетельствують о пониманіи, что вредно оставлять себя среди нечистотъ", -- хотя бы, -- замътимъ отъ себя, -- нечистоты эти и были наши собратья и отцы. Но въ этомъ муравьи подобны, конечно, не дикарямъ, а горожанамъ, особенно американскимъ и даже только будущимъ, когда удалять останки умершихъ будетъ предоставлено обществу ассенизаціи. Слъдовательно "погребать" у животныхъ, (какъ и у будущихъ горожанъ, и у нынъшнихъ натуралистовъ, которымъ принадлежатъ выше приведенныя слова и которые въ нравственномъ

отношеніи стоять не выше изучаемыхь ими муравьевь),— не имѣеть ничего общаго съ погребеніемь у людей, т. е. сыновь человѣческихъ; "потребать" у послѣднихъ значить оживлять, или воскрешать соразмѣрно съ знаніемь и умѣніемъ. Скрытое, т. е. зарытое въ землю, или сожженное по физической необходимости тѣло умершаго, тотчасъ же возстановляется по необходимости нравственной, по сыновнему долгу: каменныя «бабы» (отцы), погребальныя урны, хранящія прахъ сожженныхъ и принимающія постепенно все болѣе человѣкообразную форму,— свидѣтельствуютъ объ этомъ долгѣ.

Если бы Китай устроилъ у себя выставку, —выставку Китайскую, самобытную, а не подражательную, — (послъднее очень возможно, такъ какъ Китай принималъ уже участіе въ выставкахъ, въ Филадельфійской напримъръ), —то онъ на первомъ мъстъ выставилъ бы гроба, «доски долговъчности», матеріалъ для гробовъ, заготовленіемъ коихъ сыновья начинаютъ заниматься за долго до смерти отцовъ; но такъ какъ смыслъ ногребенія есть оживленіе, а такой смыслъ утраченъ Китаемъ, то и Китайская выставка была бы созданіемъ существъ, утратившихъ смыслъ и цъль жизни. И Китай, лицемърно чтущій предковъ, и Европа, искренно отрекающаяся отъ нихъ, въ дъйствительности преданы культу женщины.

5-е. Небывалый случай въ судебной практикв, - жалоба сыновъ на отповъ въ томъ, что отцы дали виъ жизнь, не спросясь, -- безъ ихъ, сыновъ, на чо согласія. Къ участю въ такой справедливой жалобъ сыны "конца въка" приглашали и современныхъ дочерей, но тъ отказались, кромѣ, конечно, курсистокъ, которымъ очень даже польстило это предложеніе, такъ какъ оно предполагало, что женщины уже достигли такой высокой степени развитія, т. е. эволюціи и культуры, на которой онъ совершенно уровниваются съ мужчинами, - гдв царитъ полная свобода отъ сентиментальности и предразсудковъ. Судъ призналъ обвинение доказаннымъ, но требованіе обвинителей, -- назначить за совершенное отцами преступленіе смертную казнь, -- нашель не соотвѣтствующимъ сущности и тяжести совершеннаго отцами преступнаго дёлнія, смертная казнь въ этомъ случаё наказаніе недостаточное или, върнъе, вовсе не наказаніе, ибо если давать жизнь есть преступленіе, то лишать жизни-будетъ наградою, а не наказаніемъ; а потому, признавая, что единственно справедливымъ, соотвътствующимъ преступленію наказаніемъ будетъ въ данномъ случат не лишеніе жизни отцовъ еще живущихъ, но поддержаніе таковой до безконечности (in infini) и возвращение жизни отцамъ уже умершимъ, и притомъ не только безъ согласія на то отцовъ, но даже и вопреки ихъ на то волъ, если бы они таковую выразили.-Признавая затъмъ, что не только наилучшимъ, но и единственнымъ удовлетвореніемъ потерпъвшихъ, т. е сыновъ, будетъ, если на нихъ самихъ будетъ возложено, какъ поддержаніе жизни отцовъ еще живущихъ, такъ и возвращение жизни уже умершимъ, Судъ и постановилъ соотвътствующій сему приговоръ. - Студенты, т. е. сыны ученые, такимъ приговоромъ остались недовольны, находя, что приведеніе его въ исполненіе не возможно; въ своей жалобъ студенты настаивали на первоначальномъ требованіи и поясняли, что они, пострадавшіе отъ произвола отцовъ, непрошенно вызвавшихъ ихъ къ жизни, не требують отъ родителей невозможнаго воздержанія, готояы допустить проституцію для отцовъ и вытравленіе плода матерями, даже, по прецеденту древняго міра, пожалуй дѣтоубійство при самомъ рожденіи, но рѣшительно отказываются признать допустимымъ съ легальной точки зрѣнія сообщеніе дѣтямъ жизни безъ ихъ на то согласія. Въ словесныхъ объясненіяхъ, при разборѣ дѣла апелляціонною инстанцією, повѣренный потерпѣвшихъ сыновъ заявилъ, что сыны жалуются собственно не на то, что отцы дали имъ жизпь, а на то, что дали имъ такую жизнь, которой грозитъ смерть и при томъ во всякое время. Сами же потерпѣвшіе, сыны, присовокупили къ этому, что они неудовольствовались-бы и безсмертіемъ, а потребовали бы присоединить къ нему и счастіе. Обвиняемые отцы, изъ тѣхъ, которые еще не умерли, оставались на судѣ все время безгласными.

Разобравъ дъло, апелляціонная инстанція нашла: 1. требованіе сыновъ, -спросить ихъ, прежде начала ихъ существованія, желаютъ ли они жить? - какъ физически, такъ и логически невозможнымъ; 2, отцы, давая жизнь сынамъ, подчинялись силъ, которую побъдить не могли, которая дъйствуетъ во всей природъ, не говоря уже о томъ, что отцы въ данномъ случаъ дъйствовали согласно съ повсемъстно и издавна установившимся обычаемъ, до сихъ поръ и самими сынами не оспаривавшимся; 3, указаніе же сыновъ на невозможность исполнить возложенную на нихъ судомъ обязанность не можетъ быть признано заслуживающимъ уваженія, потому что возможность возвращенія жизни уже умершимъ и поддержаніе жизни еще не умершихъ догически опровергнута быть не можеть, а невозможность возвращенія и поддержанія жизни, какъ фактъ отрицательный, нивавими опытами доказать нельзя; -- напротивъ, наука признаетъ, -- и съ нею согласны, конечно, принесшіе жалобу на приговоръ суда — сыны-студенты, — что земля и все на ней находящее. ся, какъ и все мірозданіе, есть результатъ эволюціи слѣпыхъ силъ, -- даже самъ человъкъ, т. е. существо, носящее разумъ, есть созданіе слъпыхъ силь; -- всъ эти силы остаются и дъйствують до сихъ поръ; но съ появленіемъ человЪка явилась въ міръ новая сила-разумъ, дЪйствіе котораго выражается въ изученіи силъ, существовавшихъ до него, и въ такомъ ихъ сочетаніи, основанномъ на знаніи, которое произвело уже множество чудесъ, давшихъ возможность человъку жить тамъ, гдъ по организаціи, дарованной ему игрою - (по признанію науки) - слъпыхъ силъ, онъ не могъ бы существовать; -- остается сынамъ, не въ розни, конечно, а всёмъ въ совокупности, неустанно дъйствовать въ этомъ направленіи, и какъ возможно допустить, что бы силы, -- слъпо, случайно создавшія всъхъ умершикъ и нынъ живущихъ, -- не могли бы, при управлении разумомъ, этою величайшею изъ силъ, потому что она располагаетъ, (т. е. при желаніи при надлежащей пытливости, при надлежащей дъятельности можетъ распологать), всёми остальными, -- какъ возможно допустить, что бы эти силы не могли бы возсоздать ими же созданное, ими и разрушенное, не могли бы поддержать готовое, -- по установившейся традиціи, -- къ разрушенію. Исполнивъ возложенную на нихъ судомъ обязанность, сыны не только бы возвратили жизнь отцамъ умершимъ и поддержали бы жизнь отцовъ еще не-умершихъ, но создали бы и свое собственное безсмертіе, котораго они не могли бы получить, если бы отцы не дали имъ жизни. Что же касается счастія, то разв'в безсмертіе возможно безъ счастія, а смерть безъ несчастія?!—Всяксе несчастіе, какъ и болъзнь, есть только умаленіе жизни; безсмертів возможно лишь тогда, когда умаленія жизни, т. е. несчастія и болвэни, не будетъ, т. с. когда будетъ полное счастіе. Вмъстъ съ тъмъ апелляціонная инстанція признала, что нітть возможности заставить, силою принудить къ исполненю обязанности возстановить жизнь умерщихъ; что исполнение этой обязанности, --- какъ и поддержание жизни не-умершихъ родителей, можетъ исходить только изъ внутренняго чувства, изъ глубочайшей благодарности къ тъмъ, которые дали намъ жизнь, - а также и изъ сознанія, что полнота жизни физически невозможна, пока есть умершіе, какъ полнота счастія невозможна иравственню на могилахъ тъхъ, которымъ мы обязаны жизнью и своимъ благополучіемъ, - такъ какъ полная удовлетворенность при этомъ условіи свидѣтельствовала бы объ отсутстви нравственнаго чувства, върные — о совершенной безнравственности того существа, для котораго возможна такая удовлетворенность. Въ виду сего аппеляціонная инстанція находить, что обязанность, возложенная судомъ на сыновъ, не можетъ быть предметомъ судебнаго постановленія, которое предполагаетъ возможность принужденія при нежеланіи подчиниться приговору добровольно, что лишь надлежащее воспитаніе сыновъ приведетъ ихъ къ добровольному принятію на себя выше означенной обязанности, а таковое воспитаніе лежитъ на обязанности отцовъ, которые еще живы; но какъ обязанность сыновъ въ отношени отцовъ можетъ быть исполнена ими не врознь, не въ одиночку, а въ совокупности, такъ и отцы не могутъ дать своимъ сынамъ надлежащаго воспитанія, если каждый будеть думать о воспитаніи лишь своихъ дівтей, или же слагать съ себя эту обязанность на другихъ, обращая ее изъ натуральной въ денежную, - всеобщность задачи, требуетъ всеобщаго и паиглубочайшаго союза всвую стцовъ для воспитанія всвую сыновъ и дочерей, которое и должно привести къ союзу дътей для воскрешенія отцовъ. По симъ основаніямъ апелляціонная инстанція отмънила приговоръ Суда первой степени и прекратила производствомъ это необычайное въ судебной практикъ дъло.

## Вопросъ о возстановленіи всемірнаго родства. Средства возстановленія родства.

## Соборъ

Въ спорахъ съ желающими объединенія церкви въ лицѣ Римскаго папы православные указывають на вселенскій соборь, какъ на "выраженіе совнавія и жизнедвятельности цівлой вселенской церкви". Вполнів соглашаясь съ этимъ мибијемъ, признавая органомъ единства вселенскій соборъ, нельзя однако не спросить, гдъ же этотъ органъ единства, существуетъ ли онъ, въ чемъ выражается его дъятельность? Въ 1887 году исполнилось одинадцать столфтій со времени послёдняго вселенскаго собора, т. е. въ 1887 году въ 1100 разъ должно было оплакивать прекращение вселенскаго единства. Но никто, кажется, не оплакивалъ, никто, повидимому, даже не вспомнилъ объ утратъ органа вселенскаго единства, а между тъмъ для насъ, христіанъ, это такое же печальное событіе, такой же юбилей плача какъ для Евреевъ разрушение храма и Герусалима. Мы такъ отвыкли отъ единства, что, повидимому, даже потребности въ немъ не ощущаемъ, можно подумать даже, что мы радуемся, повторяя ежегодно (съ 842 года) клятвы, положенныя на послѣнемъ соборѣ, — (который, въроятно, и не считалъ себя послъднимъ), -и называя этотъ день "Торжествомъ Православія". Хотя положенія послъдняго собора, конечно, истинны и имѣютъ очень важное значеніе для будущаго собора, — **ибо седьмой** соборъ не ограничилъ религию однимъ мысленнымъ, ввутреннимъ мірошъ, но тъмъ не менъе торжествовать при воспоминании объ отсъченныхъ членахъ покзывало бы недостатокъ чувства единства. [Нельзя не замътить при этомъ, что отсъченные члены продолжаютъ расти, и расти въ ущербъ даже православію, напр. протестантство (штундизмъ), которое и есть иконоборство). (Примъч 1 е). На самомъ же дълъ потребность единства въ настоящее время чувствуется гораздо болъе, чъмъ прежде; для доказательства можно указать на переговоры, веденные въ 70-къ годахъ прошлаго, девятнадцатаго, столътія между Восточною и Англиканскою церквами, и на самый характеръ этихъ переговоровъ. Перечитывая письма, которыми обмінялись тогда представители Восточной церкви съ представителями Англо-Американской, и признавая искренность выраженныхъ въ нихъ чувствъ, можно бы даже считать соединение совершившимся, т. е. начавшимся, - ибо въ чемъ же и состоитъ христіанство, какъ не въ брат. ской любви, основанной на полномъ взаимномъ знаніи; а между тъмъ оказываются препятствія къ соединенію и, - что всего страннѣе, изумитель. нъе, - этими препятствіями оказываются догматы, таинства, обряды, каноны самого же христіанства. Въ наше время нер'вдки случаи, когда дружба завязывается между людьми разныхъ исповъданій, разныхъ въръ; иногда наука, искусство соединяють иновърцевь въ общихъ занятіяхъ, или бракъ заключается между лицами разныхъ исповъданій, и въ этихъ случаяхъ религія, даже христіанская, вопреки своей сущности, становится орудіемъ раздѣленія между друзьями, между мужемъ и женой (супругами), между сыномъ и отцомъ или матерью. Такія явленія не только нер'єдки, а даже составляютъ необходимую принадлежность нашего въка, облегчившаго и усилившаго сношенія между народами. Уже это одно обстоятельство, -- если бы даже не признавать, (что совершенно невозможно), за христіанствомъ активнаго дёла, дёла водверенія братства путемъ изследованія причинъ небратскаго состоянія всего міра, всей вселенной, путемъ изслівдованія, возможнаго лишь при участій свътскихъ ученыхъ, -- составляетъ достаточную причину къ созванію вселенскаго собора. Собору, созванному по этому вопросу, не будетъ ни малъйшей нужды вдаваться въ догматическіе споры, ибо на вопросъ, почему догматы (догматы о Тріединствъ, искупленій и т. д.) могутъ быть причинами разъединенія,-- отвътъ дать легко: догматы будутъ вести къ сближению, а не къ разъединению, когда за ними будеть признано значеніе не върованій только, --мыслей, словъ, -- а заповъдей, которыя требують исполнения, дъла. Тоже самое нужно сказать и было уже говорено, о таинствахъ и обрядахъ. Словомъ, собору необходимо признать за христіанствомъ активное дівло и сдівлаться постояннымъ, а не временнымъ только органомъ братотворенія. Если вселенскій соборъ есть "органъ сознанія и жизнедъятельности", то остается признать, что съ окончаніемъ соборнаго періода христіанство утратило вселенское, всечеловъческое сознаніе и жизнедъятельность, т. е. человъчество не въ христіанствъ, не во Христъ уже сознаетъ свое единство: такъ что въ настоящее время едва ли даже не забыли, что переживаемое христіанствомъ время есть лишь "межсооборная пора". А. между тъмъ, потребность во вселенскомъ соборб на столько велика, что едва ли есть такое сословіе, не имъютъ своихъ международныхъ спеціальность, которыя спеціальнымъ международнымъ съфздамъ съъздовъ; но этимъ достаетъ единства, общей цъли, общаго дъла, чтобы отъ международнаго диспута перейдти во всенародную комиссію съ священнымъ значеніемъ, т. е, во вселенскій соборъ; имъ, т. е. спеціальнымъ международнымъ събздамъ, не достаетъ христіанства, а христіанству не достаетъ этихъ съвздовъ, чтобы возвратить себъ сознаніе и жизнедъятельность. Мы, прежде всего, должны признать необходимость общаго дёла, которое объединяетъ всёхъ въ трудё познанія слёпой умершвляющей силы, т. е. мы прежде всего должны ръшить вопросъ о небратскомъ отношени людей между собою и о перодственномъ отношеніи слѣпой силы къ намъ. (При-мѣчаніе 2 е).

Соборъ, возстановившій почитаніе умершихъ, т. е. иконы, - посяъдній соборъ, д'вло котораго мы должны продолжать, -- не ограничилъ религіозную жизнь однимъ внутреннимъ міромъ, созерцаніемъ, а призналъ необходимость вившияго выраженія. Въ признаніи необходимости внъшняго, - недовольство только внутреннимъ, - и заключается вся будущность, ибо открывается для сознающаго существа обширное поприще дъятельности, -- цълый міръ во злъ физическомъ лежащій, (Примъч, 3-е). А между тъмъ иконоСорство расширилось, приняло новыя формы общая черта между Византійскимъ иконоборствомъ, нѣмецкою реформацією и фанцузскою революцією заключается въ уничтоженій прошедшаго, отеческаго, ради настоящаго. Революцію можно назвать архивоборствомъ, музееборствомъ, монументофобіею. Истребленіе архивовъ и памятниковъ было не случайнымъ явленіемъ, не случайною принадлежностью революціи, а необходимымь ея свойствомъ; разорвать актъ, на которомъ основывалось право тъхъ, которыхъ революція низлагала, есть необходимое завершеніе переворота. Революція не ограничивалась даже истребленіемъ памятниковъ, она разрывала могилы и подвергала поруганіямь и уничтоженію трупы, -что напоминаетъ обращение иконобрцевъ съ мощами: - имена же тъхъ, которые самоотверженно спасали памятники, едва ли упоминаютъ самыя подробныя исторіи революціи. (Прим'вч. 4-е). Т'в отступають отъ истины православія, которые отдають предпочтеніе отвлеченной мысли предъ внѣшнимъ ея выраженіемъ. Если обрядъ есть мертвое безжизненное дъйствіе, то и догматъ, не проявляющійся во внъ, въ жизни, въ дълъ, есть не живая мысль. Культъ идей есть также идололатрія, или точнѣе идеолатрія, порокъ ученаго сословія. (Идеолатрія однихъ обусловливаетъ идололатрію другихъ. См. О двухъ разумахъ и двухъ сословіяхъ, - ученыхъ и неученыхъ). Придавать важность и дъйствительность мыслимому только, мнимому, задуманному, вначить ям пребывать въ истинь, быть совершеннолатнимъ человакомъ? (Примъч. 5-е) Не высказывается ли, напротивъ, въ этомъ благоговъніи къ мысли, не выраженной въ дъйствіи, или выраженной въ уничтоженіи, въ разрушеніи, — (какъ у иконоборцевь и у архивоборцевъ), -- только самодовольное суевъріе философовь, бездушное варварство мыслителей и дъятелей, не только отвергающихъ всъ средства возстановленія отшедшихъ, но и уничтожающихъ всё слёды прошедщаго. Протестантизмъ есть начало отрицанія дъла, внъшности, отрицані самой религіи, какъ культа предковъ. Последній соборъ не осудиль сохраненія памятниковъ, памяти объ отцахъ; напротивъ, онъ возвелъ въ высшій законъ поминовение, ибо сама религія есть совокупная молитва всёхъ живущихъ о возвращеній жизни всть умершимь; исключеніе же изъ синодиковъ (поминаній) вселенскіе синоды признавали высшею м'їрою наказанія; это исключеніе употреблялось, какъ духовная смертная казнь, наказаніе въчною смертью. Такой-то казни и предаль соборь не признавшихъ памят-

никовъ, при чемъ онъ осуждалъ одинаково и тъхъ, которые довольство. вались мысленными образами, которые удовлетворялись изображеніями, приписывая имъ жизнь: онъ осудилъ и идея и идоловъ. Слъдовательно. -внесеніе въ синодикъ было залогомъ не только вѣчной памяти, но и необходимымъ условіємъ спасенія, - если признавать, что внѣ церкви нѣтъ спасенія; а что безъ соединенія, безъ любви невозможно искупленіе, въ это не только можно върить, но искупленіе иначе и понять нельзя. Внъшнимъ выраженіемъ синодика служитъ кладбище съ его памятниками, ###же какъ вившнимъ выраженјемъ святцъ служитъ самъ храмъ съ его иконами; (нужно замътить при этомъ, что синодикъ, т. е. диптихъ, предшествовалъ святцамъ, ибо последніе выделились изъ перваго). Если соборомъ признана необходимость иконъ, то этимъ самымъ признана нужда и памятниковъ; ибо иконами изображались тъ, чрезъ которыхъ обращались съ мольбою къ Богу, а надгробными памятниками изображалось самое содержаніе молитвы, т. е. тъ, за кого приносились молитвы; отвергавшіе же иконопочитаніе не должны были допускать и памятниковъ, чтобы не ввести во искушеніе, не вызвать невольно молитвы за умершихъ у своихъ единовърцевъ, т. е. соумышленниковъ противъ солидарности поколъній. Соборъ не признавалъ безусловно ∠святыхъ, — это были бы боги, — хотя въ этомъ именно и обвиняли иконопчитателей; но соборъ не признавалъ и безусловно-гръщныхъ, чего, повидимому, хотъли иконоборцы, отвергая молитву за умершикъ,

Синодики не только церковные, но и частныхъ лицъ были вселенскими, какъ и дни поминовения назывались вселенскими субботами. (Великій пятокъ быль также днемъ вселенскаго поминовенія, покаявшійся разбойникъ положилъ начало поминовеню, какъ это видно изъ проповъди Златоуста, произнесенной на Антіохійскомъ кладбищѣ). Въ синодики вносились имена не ближайшихъ только родственниковъ, а въ самомъ началъ ставились имена первыхъ прародителей, прадъда Адама и прабабы Евы, т. е. тъхъ, которые первые подпали гръху; затъмъ по смыслу вселенскаго синодика. -- (ибо синодики начинаются истинно-вселенскою формулою: «Помяни, Господи, всёхъ отшедшихъ отъ Адама и до сего дни», т. е. "о нейхъ и за вся"), -- слъдовало ожидать цълаго ряда гръшниковъ отъ Каина и Ламеха до Ирода, и далъе всъхъ евреевъ и не евреевъ до насъ, послъднихъ по времени, (но не по грѣхамъ), такъ какъ синодикъ есть списокъ не святыхъ, а тёхъ, которые нуждаются въ молитве за нихъ, и особенно тёхъ, которые наиболъе въ ней нуждаются. Въ синодикъ, составленномъ по благословенію перваго патріарха Всероссійскаго Іова, говорится, что Григорій Богословъ (sic) молитвою "нечестиваго царя Транна (гонителя христіанъ) по смерти спасе", -- и при этомъ не получилъ приказанія свыше впредь не молиться за такихъ, какъ это по католической легендъ; также и Өеодоры царица умолила за богомерзкаго царя Өеофила (иконоборца) и т. д. Говорится же это въ опровержение глаголющихъ тако: "яко не пользуется душа, со грахомъ отходяща отъ сего житія, аще и въ приношеніи поминяема будеть", т. е. въ опровержение протестантовъ. Такимъ образомъ помянники, за исключениет синодика недъли православія, не только не имъли совсъмъ анафематствованій, - хотя нъкоторые и заключали въ себъ благословенія, - но и анафематствуемыхъ не считаютъ осужденными. Послъ такихъ примъровъ избавленія душъ, - (примъровъ не полагающихъ границъ поминальной молитвъ, - особенно соборной, - отрицающихъ адъ, какъ въчный), - можно бы ожидать истинно вселенскаго помянника: къ сожалѣнію небольшой синодикъ, изъ котораго сдѣлана приведенная выписка, чисто именословный, не обозначающій ни времени, ни мъста, ни положенія поминаємыхъ лицъ; но есть синодики съ историческимъ характеромъ, которые также снабжены повъстями объ избавленіи отъ мукъ и не только по молитвъ святыхъ, но по молитвъ и "въкінхъ чоловъкъ"; такіе синодики поминаютъ и греческихъ патріарховъ и царей, сопровождая иногда имя краткой епитафією, напр.: - царя Константина, пострадавшаго за православную в вру отть безбожнаго царя Турскаго; воспоминаютть Римскихъ папъ, но только бывшихъ до раздъленія церквей, хотя по логикъ вселенской церкви следовало бы поминать во особенности техъ, которые были по раздѣленіи церквей. Не молиться за отдѣлившихся, значитъ не признавать церковь вселенскою, канолическою. Въ новооткрытомъ памятникъ, въ 1-й главъ, говорится; "молитесь за враговъ вашихъ и поститесь за гонителей". Отъ всеобщей исторіи синодикъ переходитъ къ русской, поминаетъ кіевскихъ митрополитовъ, московскихъ патріарховъ и царей,---(раскольники сами себя изобличаютъ въ расколъ, заканчивая поминовеніе царемъ Михаиломъ Өедоровичемъ и патріархомъ Іосифомъ), — поминаетъ князей, боярт и братій нашихъ, убіенныхъ отъ татаръ, отъ Литвы, отъ нъмцевъ, отъ иноплеменныхъ и отъ своей братіи, крещенныхъ, — убіенныхъ на Калкахъ, за Дономъ..., подъ Казанью, подъ тихою Сосною, на ледовомъ побоищЪ, на Мурманъхъ, въ полону скончавшихся.. Истинно-вселенскаго характера, но только по чувству, синодикъ достигаетъ въ такъ называемой общей памяти, въ которой исчисляются всевозможные роды смерти: въ темницахъ заключенныхъ, въ лъсахъ, въ блатъхъ и дебряхъ заблудившихся, громомъ убіенныхъ... гладомъ, мразомъ... отъ рыбъ раздробленныхъ, ихъ же некому именъ ихъ помянути... Да и имена ихъ неизвъстны, потому что разумъ и знаніе далеко отстали отъ чувства. Синодикъ не будеть вселенскимъ, не будеть имъть полноты, пока соборы будутъ отлучать, - что, конечно, легко, - а не изслъдовать причины появленія ересей, вызвавшія необходимость отлученій. (Примъч. 6-е). Соборъ вселенскій не сказалъ еще послъдняго слова, и только въ чаяни будущаго собора, т. е. продолженія предыдущихъ соборовъ, - мы можемъ считать и бывшіе вселенскими. Изследованіе, какъ действіе разума, входить въ молитву, которая есть проявление всей души, всёхъ си опособностей, чувства и разума; изслъдование и есть та составная часть молитвы, которая очищаетъ признанныхъ грѣшниками, отлученныхъ и, вообще, не святыхъ; изслѣдованіе даже Туду предателя не оставило въ адъ, на самомъ днъ бездны; оправданіе же Іуды есть справданіе послідняго грівшника; если изслідованіе, на основаній священнаго же писанія, входя въ душу Іуды, находитъ что не корыстолюбіе руковолило имъ въ дѣлѣ преданія (Прав. Обозрън. 1884 г. статья Муретова), то изслъдованію, руководимому любовью, надо приписать оправдывающую, возстановляющую силу; но съ оправданіемъ Ічлы уничтожается причина нашего раздора и съ Ічлейскимъ народомъ. Не нужно забывать, что притязанія наши на каноличность тогда лишь могутъ имъть основания, когда мы хотя въ будущемъ видимъ всеобщее примиреніе, когда всеобщее примиреніе ставимъ всеобщею цізлью. Синодикъ по тому значеню, которое онъ имълъ въ древней Руси, могъ бы быть великимъ, образовательнымъ, т. е. примирительнымъ, орудіемъ, если бы выдержалъ значение вселенскаго. Первая молитва, которой научаютъ ребенка, заставляя его поминать отча, мать и все православное христіанство, т. е. живищее и умединее, есть уже сокращенный синодикъ, синдень первоначальный, элементарный, но тъмъ не менъе вселенскій, которому остается только наполняться, расширяться, чтобы сдълаться всемірною исторією нашего рода. Если первая устная молитва есть синодикъ, то и первый опытъ письма должень быть составленіемь синодика, расширяющагося по мітрь воспитанія. (Примітч. 7-е). Въ світскомъ воспитаніи оннодивамъ соотвітствують, замъняють ихъ, учебники всеобщей исторіи, почти также только именословные (у Ю. Крижанича историкъ называется "изпоминникъ"); это списки лицъ воевавшихъ, или производившихъ перевороты, изобрътавшихъ орудія разрушенія или орудія производства роскоши, т. е. тоже гръшившихъ, хотя эти грёхи вибияются имъ въ славу, -- въ чемъ и заключается противоположность светскихъ учебниковъ исторіи съ синодивомъ, или священною исторією. Синодикъ, въ смыслъ не поминовенія только, а оправданія и искупленія грішниковъ, -- примиряетъ священную исторію съ свътскою; и если всеобщая обязательность синодика, какъ поминовенія, совершенно-понятна для в'трующаго, (синодикъ приказывается читать "но вся дни"), то въ дълъ искупленія, или примиренія, она также понятна и для невърующаго, тогда какъ обязательность обученія всеобщей исторіи, не им'єющей никакого приложенія, совершенно непонятна. Иллюстрированные синодики наглядно показываютъ дъйствіе поминальной молитвы; имена, вписываемыя въ синодикъ, вписываются въ животную книгу на небъ. Имена эти, или же изображенія тъхъ, которые носили ихъ, могутъ писаться и на сводъ храма, - соотвътствующемъ въ храмъ небу; въ числъ этихъ именъ могутъ писаться тамъ и имена, или изображенія тъхъ, которые были врагами нашей въры, нашей народности, нашими личными врагами, и не могутъ только, но мъсто таковыхъ и есть именно тамъ, на первомъ планъ, предъ нашими глазами, ибо это есть выражение нашего примиренія съ ихъ единов рцами, соотечественниками, съ ихъ близкими: дълая такія изображенія на сводъ храма, мы будемъ изображать то самое, что предполагается происходящимъ на небъ, будучи твердо убъждены, что если мы примиримся съ потомками враговъ нашихъ на землъ, то и сами они, враги наши, будутъ внесены въ животную книгу на небъ, ибо оживление и на землъ, можетъ быть только результатомъ дъйствія примиренныхъ. Не въ отрицаніи поминовенія, какъ это дълаютъ протестанты-иконоборцы, а во вваимномъ внесеніи именъ отцовъ-церкви, отцовъ знанія и цр., восточными западныхъ и западными восточныхъ въ свои синодики заключаются начало примиренія (соборъ) и дальнъйшій ходъ его, который долженъ выразиться въ собраніи вещественныхъ памятниковъ прошедшаго, т. е. въ созданіи музея, который ость выраженіе синодика, какъ проекта, а Всеобщее Воскрешеніе есть осуществленіе этого проекта.

Синодикъ-личный, диптихъ, или поминаніе-по церковному, памятная книжка-по свътски, есть тоже, что иконы въ домб, крестъ на шеъ въ отношеній къ храму, -- тоже, что миніатюры (карманный, такъ сказать, музей) къ музею; — личный синодикъ дълаетъ пребываніе въ музеъ. т. е. трудъ музейскій, постояннымъ. Но памятная книжка отличается отъ наперскаго крестика (Примъч. 8-е) и образковъ тъмъ, что она есть не одно храненіе въ памяти, а возстановленіе, какъ действіе разума. Синодикъ, или памятная книжка, есть знакъ принадлежности къ вселенскому собору, или, что тоже, къ единой соборной церкви, знакъ участія въ трудѣ всеобщаго возстановленія. Если бы литургія, - (которая есть также выраженіе синодика, или поминовенія святыхъ и не святыхъ, умершихъ и живущихъ, изъ всвхъ народовъз. не была бы именословнымъ только поминовенемъ, а сдълалась бы выраженіемъ расширяющагося историческаго знанія, возстановленіемъ памяти въ каждомъ приходъ, то война прекращала бы богослуженіе, ибо для исторической работы возстановленія необходимы самыя ділятельныя сношенія между всёми странами міра.

Не разъ принимали мъры къ тему, чтобы священники вели лътопись, писали исторіи своихъ приходовъ, но только въ исключительныхъ случаяхъ эти мъры приводили къ чему-нибудь; а между тъмъ исторія, понимаемая въ смыслъ синодика, есть священнъйшая, самая существенная обязанность священника, есть его долгъ; исторія, какъ поминовеніе, какъ синодикъ, такая же обязанность, какъ совершение литургіи, которая и есть поминовеніе. (См., -- О синодикъ, составленномъ свящ. Орловымъ, -- въ зап. Apxien. Саввы). Синодикъ возводитъ свое происхожденіе къ собору апостольскому, происходившему, будто бы, тотчасъ по Вознесеніи. («Сказаніе святыхъ отецъ, како узакониша святіи апостоли и святіи отцы на овдьмомъ соборъ изложища, иже въ Никеи, усопшихъ душа поминати»). Соборь этотъ не только дъйствительно быль, потому что ученики до Пятидесятницы не разлучались, пребывали вмъстъ, но онъ былъ даже постоянный, а не періодическій или временный, ибо соборь и церковь составляли одно и тоже, и поминовение было ежедневное, ибо основою собора или церкви была память, или воспоминаніе, о Христв.

Въдъйствительности же синодикъ установленъ былъ гораздо ранъе, самимъ Христомъ, на вечери, когда онъ завъщалъ сноимъ ученикамъ -- "сіе тво-

рите въ мое воспоминаніе", (Примѣч, 9·е),—(это слово нельзя не слышать и во всякомъ завѣщаніи),—это и была литургія, поминальная вечеря, въ которой сиподикъ не можетъ не составлять существеннѣйшей, важнѣйшей части. По мѣрѣ успѣховъ собиранія, синодикъ, въ который включались новые члены изъ евреевъ и язычниковъ и не исключались умершіе, принялъ письменную форму, затѣмъ получилъ новое выраженіе въ епитафіяхъ, въ живописныхъ изображеніяхъ. Григорій Нисскій въ своей рѣчи противъ тѣхъ, которые откладываютъ крещеніе, говоритъ: «Дайте мнѣ ваши имена, чтобы я внесъ ихъ въ чувственныя (видимыя) книги... (это и есть, надо полагать, диптихъ, или синодикъ), а Богъ напишетъ ихъ въ скрижаляхъ, надъ которыми разрушеніе не имѣетъ силы». Какимъ уваженіемъ пользовались синодики въ старину можно судить по переплетамъ на нихъ, не уступавшимъ Евангелію, по почетному мѣсту, на которое они ставились; занимающіеся древностью говорятъ, что синодикъ былъ первою книгою у нашихъ предковъ.

Чтобы синодикъ имълъ характеръ дъйствительно-вселенскій, нужноне ограничиваться возстановленіемъ его по однимъ только христіанскимъ кладбищамъ, а должно расширить его на всъ жальники, курганы, мары, городища, -- это обширное доисторическое всероссійское кладбище, -- для котораго не было письменнаго синодика, хотя они сами, эти жальники, курганы и пр., и есть письмена, которыми хотъли увъковъчить память умершихъ и указатели которымъ уже составляются. Родословныя суть также синодики, если составители ихъ не имъютъ въ виду превознесение своего рода надъ другими родами, зная, что-что родъ древите, тъмъ онъ больше сближается со всёми другими. Хотя и теперь составляются родословныя и указатели того, что можетъ быть названо до-историческимъ кладбищемъ, составляются исторіи церквей, приходовъ, но составляется все это только случайно, потому что не считается священною обязанностью; а между тъмъ составление исторіи церквей не какъ храмовъ, а какъ приходовъ, или же исторіи храмовъ, какъ выраженія синодиковъ, должно быть вибнено въ обязанность не какъ что-либо побочное, но обязанность эта должна быть поставлена рядомъ съ обязанностью совершенія литургіи, которая безъ синодика, какъ сказано, лищена своей существеннъйшей части; исполненіе же этой обязанности и приведеть къ тому, чтобы не отдіблять вбры отъ знанія... Какъ только синодикъ отдъляется отъ исторіи, храмъ отъ музея, такъ въра превращается для народа въ суевъріе, а для духовенства дълается доходною статьею, т. е. начинается упадокъ; знаніе же, если оно ведетъ къ дълу, спасаетъ отъ упадка.

Внѣшнимъ выраженіемъ синодика, какъ это уже сказано, служитъ кладбище съ его памятниками (Примѣч. 10-е), также точно какъ внѣшнимъ выраженіемъ святцъ служитъ храмъ съ его иконами. Храмы, можно сказать, выросли надъ могилами мучениковъ, потому они и назывались martyrium' ами: въ подземной криптъ, надъ могилою, воздвигался алтарь, по нашему престолъ; на поверхности, надъ криптою, созидался другой ал-

тарь и покрывался навъсомъ (cyborium); такимъ образомъ, самый храмъ былъ уже сънью надъ сънью. Величина и богатство храма соотвътствовали достоинству мученика или, вёрнёе сказать, той степени уваженія, которое къ нему питали; этимъ и объясняется, почему martyrium Salvatoris, какъ называетъ его Евсевій, уступаль въ величинъ и великольпіи martyrium'y Petri et Pauli. Не святые не имъли достаточной силы, чтобы создать надъ собою храмы, т. е., можно сказать, надгробные памятники суть храмы въ зародышномъ состояни. Впрочемъ, сила, созидавшая памятники, завистла столько же отъ достоинства умершихъ, сколько и отъ памяти и пониманія ихъ живущими (Примъч 11-е)... Крестъ, - [обыкновенно осьмиконечный, съ 3-хъ ступеннымъ подножіемъ (это Голгофа), съ копіемъ и тростью на подножіи - по объ стороны креста], - изображаемый на антиминсахъ, -- им ветъ поразительное сходство съ крестомъ на могильныхъ плитахъ. Но если у подножія могильнаго креста изображался черепъ, то это было изображеніе не Адамовой головы, а головы его потомка, лежащаго въ той могилъ, къ которой относился крестъ, -- зарытаго въ нее по физической необходимости, и вызваннаго наружу по необходимости нравственной. Убъдиться въ этомъ можно изъ древнъйшей христіанской живописи въ катакомбахъ, гдв портреты погребенныхъ встръчаются въ символическихъ изображеніяхъ; -- иначе, -- т. е. не признавая это изображеніе символическимъ, -- какъ понять, что Ной въ ковчегъ изображается то старикомъ, то молодымъ, а разъ изображенъ даже въ видъ женщины; точно также и воскрещенный Лазарь, - другое изображение часто встръчающееся на могильныхъ плитахъ въ катакомбахъ, -- встръчается съ лицомъ дъвочки; -очевидно, что Ной представляетъ здъсь самого умершаго, надъющагося послъ плаванія по бурному житейскому морю получить съ неба масличную вътвь мира; тоже можно сказать и объ изображеніяхъ воскрешеннаго Лазаря. Портреты погребенныхъ вводятся въ символическо-библейскія сцены, они встръчаются и въ картинахъ крещенія, брака, угощенія, и въ формъ, такъ называемыхъ, орянсъ, -- молящейся фигуры съ распростертыми руками. [Орансь-женщина; въ позднъйшее время это изображение играло очень важную роль, - (такъ какъ въ такомъ видъ изображалась церковь), —замънившееся въ эпоху историческаго искусства Богородицею. «Словарь Христіанскихъ Древностей», -- Мартиньи]. Введеніе портретной живописи въ символическую вполнъ объясняетъ эти изображенія, осмысливаетъ изображенія и такихъ символовъ, какъ фениксъ, павлинъ (символы воскресенія): -- эти посл'єдніе нужно принимать за предложенія, въ которыхъ подлежащее, лицо, подразумъвается. (Примъч. 12-е).

Живопись называють грамотою для неграмотныхь, а между тѣмъ эту грамоту (т. е живопись) умѣють читать немногіе и изъ грамотныхъ, потому что отрѣшились отъ старой жизни. Живопись и у насъ называлась письмомъ, называлась она такъ и у Грековъ, а Римляне говорили о картинахъ – не разсматривать, а читать; но даже мало сказать и читать, по картинамъ нужно не читать только, а учиться; точно также не достаточ-

но говорить о живописи только "писать", но "учить". (Примвч. 13-е). У археологовь и въ настоящее время живопись называется письмомъ, но къ современной живописи это названіе не приложимо, потому что читать ее нельзя, — это не слова даже, а только буквы; что можно прочитать, напримвър, въ картинв "жальчить, играющій въ свайку". Еще шагь по этому пути и мы будемъ выставлять глаза, носы, рисовать которые научають въ школв. Но если мы возьмемъ картины даже историческаго содержанія, то какой смысль имветь изображеніе отдільнаго событія, какое образовательное значеніе можеть имвть изображеніе отдільнаго событія, въ которомь отношеніе его къ цілому не опреділяется? Монументальной же живописи у насъ совству ніть, потому что ніть и своего цільнаго міровозартнія, которое напрашивалось бы на изображеніе, требовало бы выраженія. Отъ того и образованіе народа ограничивается у насъ распространеніемъ общеполезныхь книжекъ безъ всякой общей мысли.

Если бы этимъ символамъ воскрешенія, (т. е, фениксу и павлину), были приданы человъческія лица, то несмотря на чудовищность такихъ маображеній, изображенія означенныхъ символовъ выиграли бы въ ясности; за такія именно изображевія и надо принимать сфинксы и, вообще, изображенія животныхъ съ человівческими лицами; - изъ этого можно заключить, что различіе, которое стараются найдти въ христіанстві по отношенію къ другимъ религіямъ, вовсе не такъ сушественно, какъ это думають; и это не въ ущербъ христіанству, напротивъ, это согласно съ самою сущностью его, которая заключается во всеобщемъ умиротвореніи, объединеніи, а не въ развореніи чего-либо. И для чего мы стараемся видъть различіе даже тамъ, гдъ сходство очевидно, -- (не находятъ ли уже, что вражды еще мало въ мірѣ?), — какъ, напримѣръ, въ поминовеніи умершихъ, которое, очевидно, тождественно съ Евхаристією. Находимые въ катакомбахъ сосуды съ золотыми картинками на днъ, изображавшими портреты не только святыхъ или мучениковъ, но и простыхъ людей, доказываютъ, какъ глубоко входило въ жизнь поминовеніе, ибо такіе сосуды употреблялись на поминкахъ, какъ потиры употреблялись въ Евхаристіи, т. е. при воспоминаніи страданій и смерти Христа. Могутъ сказать, что всё эти изображенія имівють въ виду только поученія, а не изображенія умершихъ, изображенія же череповъ имѣютъ въ виду напомнить о смерти, - memento mori! Но чему научаетъ такое изображение, какъ Ной въ ковчегъ съ лицомъ дъвочки; напоминаніе же о смерти нужно только тъмъ, которые забыли о смерти. И, дъйствительно, изображенія череповъ не относятся къ такимъ изображеніямъ, которыя явились въ самомъ началъ, —они явились, надо полагать, когда люди для того, чтобы почувствовать, стали нуждаться въ болъе сильныхъ возбужденіяхъ, они явились у людей уже испорченныхъ, а не у простыхъ и здоровыхъ натуръ, которымъ не нужны эффектныя изображенія, какъ не нужны перецъ и другія пряности въ пищъ; такія изображенія понятны, наприм'єрь, у франкъ-массоновь, этого искусственнъйшаго, антинароднъйшаго общества, построеннаго на началахъ

XVIII-го въка. Такъ называемая адамова голова есть, очевидно, сокращеніе полной фигуры человъка, которая, въ свою очередь, есть изображеніе цълаго человъчества, оживающаго отъ крови, проливающейся на него изъ прободеннаго ребра. Это наглядно представляетъ то самое, что совершается въ таинствъ Евхаристіи на престоль, который есть надгробіе (надгробная плита); потому и антиминсъ, какъ вмъстопрестольникъ, имъетъ такое же изображеніе, какое было на верхней сторонъ престола, какъ это видно изъ менологія императора Василія (см. 5 и 23 сентября, 16 и 23 января).

На позднъйшихъ антиминсахъ изображалось погребение Христа. Прежде же такое изображение писалось на пеленъ, которою покрываются святые дары, которая называется воздухомъ и изъ которой произошла плащаница. Если на воздухъ нътъ изображения того святого, которому посвященъ храмъ, изображения его умирающимъ и воскресающимъ со Христомъ, то въ этомъ нельзя не видъть непослъдовательности.

Не дътское тшеславіе покрыло изображеніями, гигантскими картинами, и крутые берега ръкъ, и скалы горныхъ проходовъ, - превративъ ихъ. такъ сказать, въ картинныя галлереи, - и внутренности пещеръ С. и Ю. Америки, и даже самую почву обширной равнины Запада С. Америки,расписавъ ее рельефами кургановъ (а иногда и углубленіями) отъ простъйшихъ, геометрическихъ, до весьма сложныхъ формъ, изображающихъ и птицъ съ распростертыми крыльями (до 30 метровъ длины), алигаторовъ, черепахъ, пауковъ (паукъ въ Менизотъ покрываетъ цълый акръ, т. е. шестую часть десятины), и, наконець, человъка; - это, такъ называемыя Mund-Builders. Все это, можно сказать, лътопись, изображенія дъяній предковъ, въ которыуъ изображавшіе видѣли не памятники только,-- по ихъ убъжденію съ этими изображеніями было связано, надо полагать, дъйствительное существованіе ц'ялаго ихъ племени; и, во всякомъ случав, это не было изображеніемъ собственныхъ дълъ, что могло бы быть отнесено къ дътскому тщеславію, пороку, свойственному нашему времени, особенно ученымъ, и до такой степени нами усвоенному, что ученый нашего времени, объясняющій происхожденіе американскихъ памятниковь дътскимъ тщеславіемъ, даже не замівчаетъ, ему и сомнівнія не приходить въ голову, что это можетъ быть только гипотезою, -- нътъ, ему такое объяснение кажется несомивнною истиною, какъ и всвиъ, впрочемъ, людямъ нашего времени, утратившимъ въру и которымъ ничего не остается взамънъ дъйствительной будущей жизни, кром'в одного лишь тщеславія. Американцы, надо полагать, не представляли исключенія изъ другихъ нервобытныхъ народовъ, и ихъ земляныя сооруженія были не укрѣпленіями только, но по всей въроятности, какъ и у другихъ народовъ, также и надгробными памятниками, которые дълались или въ видъ усъченныхъ конусовъ, служившихъ алтарями, жертвенниками, храмами, и воздвигались надъ могилами героевъ; или же въ видъ простыхъ кургановъ; самыя же укръпленія строились, -- въроятно, -- для защиты отеческих в могиль, т. е. это были Кремли. Тъ и

другіе вибств были племенными кладбищами, и судя по формв кургановь, имѣвшихъ въ планъ, по большей части, видъ животныхъ, можно раключать, что и племена, которымъ принадлежали эти кладбиша, носили имена этихъ животныхъ (Тотемизмъ). Судя по этимъ памятникамъ, насколько мы ихъ знаемъ, надо полагать, что личности были совершенно поглощены родомъ, ибо не видимъ лицевыхъ изображеній, а только общую могилу въ видъ тотема племени. Когда два племени соединялись, заключали союзъ, то создавали себъ общее кладбище, представлявшее сложную фигуру изъ соединенія двухъ животныхъ, служившихъ, такъ сказать, гербами этихъ племенъ. Если бы всъ эти племена соединились и составили соелиненныя племена, - роды, а не штаты С. Америки, то памятникомъ этого собиранія было бы общее кладбище, которое изображало бы, - такъ сказать, - вязью имена или гербы этихъ племенъ. Но эти племена не соединились и потому сдълались легкою добычею нынъшнихъ. Европейскихъ Американцевъ, которые, -- виновные въ ихъ вымираніи, -- составляють и, въроятно, успъшнъе, чъмъ у насъ въ Россіи, сиподикъ Американскаго кладбиша и музей, (Примъч, 14-е),

И въ другой половинъ земного шара, на дальнемъ востокъ, храмы и иконы имѣли такое же происхожденіе, какъ и у насъ. Ступы, топы и дагобы, Утакъ называются въ различныхъ странахъ буддійскіе храмы), были надгробными намятниками Будды. Надъ урнами съ остатками отъ сожженнаго тъла Будды возникли ступы, которыя и сами представляли подобіе цилиндрическихъ погребальныхъ урнъ съ куполами, изображавшими крышки погребальныхъ урнъ. (Примъч. 15-е). Во всякой странъ, которая принимала буддизмъ, создавалась легенда о томъ, будто одинъ кто-либо изъ этой страны получиль отъ самого Будды волосъ, обръзокъ ногтей его или что-нибудь подобное, на чемъ и создавался храмъ, ступа; - ступа и можетъ быть построена только на мощахъ, какъ и у насъ храмъ не можетъ быть безъ мощей въ самомъ престолъ или антиминсъ. (Климентъ Александрійскій говорить о мудрецахь, обожавшихь пирамиды, подъ коими погребены кости ихъ боговъ). Это то и составляетъ сущность буддизма, которою онъ не отличается и отъ другихъ религій, и религій не простого только народа, но даже и тъхъ классовъ, которые совсъмъ уже утратили въру; -ибо что такое празднованіе юбилея, какъ не своего рода служба умершему, юбиляру; не напоминаетъ ли это празднованіе литію или ланихиду, когда на возвышенномъ мъстъ ставится портретъ или бюстъ юбиляра, увънчанный цвътами, вънками, когда читаются передъ нимъ похвальныя ръчи, (величаніе), лирическія и другія произведенія, а если онъ быль авторомъ, читаются извлеченія и изъ его сочиненій; заканчивается же все это поминальной трапезой. (Примъч, 16-е).

Есть у буддистовъ легенда, объясняющая или оправдывающая, подобно нашей легендъ о царъ Авгаръ Эдесскомъ, происхожденіе изображеній. Въ этой легендъ самъ Будда дозволяетъ очертить свою тънь; этотъ очеркъ, раскрашенный, обращенный въ изображеніе, отправляется къ одному пзъ

индійскихъ царей. Мощи, — carirani, — множественное отъ — carira — тъло, т. е. буддисты почитали самое тъло Будды. Ступа, какъ сказано, можетъ быть построена только на мощахъ, какъ и у насъ храмъ не можетъ быть безъ мощей въ самомъ престолъ или антиминсъ. Будда изображался погруженнымъ въ размышленіе или проповъдующимъ. Сущность проповъди буддизма выражалась въ надписи на статуъ; — знаніе причинъ существованія съ цълью освобожденія отъ него и есть сущность Буддійскаго ученія, въ основъ котораго лежитъ признаніе, что всякое существованіе есть стъсненіе другихъ существованій, и потому самое существованіе есть не братство, т. е. вло. Вселенскій же соборъ есть изслъдованіе причинъ небратскаго состоянія, а не предположеніе, не гипотеза о неизбъжномъ тождествъ небратства съ существованіемъ, принимаемая буддистами за неопровержимую истину. Потому мыслящій и не можетъ не принять участія въ работъ вселенскаго собора.

Внъшнимъ выражениемъ синодика, какъ уже говорилось, служитъ кладбище съ его памятниками (Примъч. 17-е); памятники же есть еще искусственное (а не естественное) воспроизведеніе тѣхъ, которые заключены въ могилахъ; столообразное возвышение съ изображениемъ умершаго есть обыкновенный типъ памятниковъ, т. е. умершій продолжаетъ лежать предъ нами на столъ, какъ въ первый день смерти, представляя тъмъ недоумъніе наше передъ явленіемъ смерти, - недоумъніе, продолжающееся и досель, которое выражается и въ церковной погребальной пъснъ, которое выражается и во всъхъ нашихъ спорахъ о состояніи умершихъ, объ ихъ участи послъ смерти; и мы до сихъ поръ не ръшили, что намъ дълать при этомъ. Впрочемъ, большая часть намятниковъ не дорастаютъ, не доразвиваются до такого выраженія, ограничиваясь пом'єщеніемъ, -- вм'єсто изображенія умершаго, - такъ называемой, Адамовой головы; иногда же и того нътъ; хотя есть и такіе, которые, превращаясь въ мавзолеи, какъ бы хотять замвнить двиствительность, и потому служать выраженіемь неверія, отрицанія в'єры и надежды, а вм'єст'є съ т'ємъ 🖝 своимъ переразвитіемъ, и такимъ отрицательнымъ разръшеніемъ общаго недоумънія, мъшають развитію остальныхъ памятниковъ.

До какой степени неестествененъ запретъ, наложенный Исламомъ на лицевыя изображенія, доказываютъ самыя надгробныя надписи на мусульманскихъ кладбищахъ, замѣняющія изображенія; — надписи эти не остаются простыми буквами, а переходятъ въ самыя затѣйливыя арабески, въ которыхъ нельзя не видѣтъ стремленія къ изображенію живого. Еще очевиднѣе неестественность этого запрета видна на турецкихъ кладбищахъ, гдѣ накрываютъ чалмою столбъ; — очевидно, это только потому, что не могутъ вмъсто столба поставить изображеніе умерщаго. (Примѣч. 18-е). Изучающіе славянскій орнаментъ находятъ и цвѣтокъ, смотрящій глазомъ, и листъки въ иниціалахъ, снабженные ушами и глазами; — такъ было бы и съ мусульманами, если бы не тяготѣло надъ ними запрета. Самое названіе орнаментъ совершенно невѣрно, такъ какъ создавая то, что нынѣ носитъ на-

званіе орнамента, стремились не къ украшенію, а къ оживленію; если даже самый орнаментъ служитъ не къ украшенію, то какъ же вѣрна, стало быть, теорія, по которой все искусство обращается въ украшеніе, т. е. во что-то лишнее, не необходимое, слѣдовательно, ненужное;— и теорія эта создается защитниками искусства. Ни протестанты, ни даже магометане не отказались отъ надгробныхъ памятниковъ; только, кажется, у насъ молокане не дозволяютъ насыпать даже возвышенностей надъ могилами, не говоря уже о крестахъ или оградахъ на мѣстахъ, гдѣ хоронятъ умершихъ; это значитъ, уже вовсе нѣтъ кладбищъ.

Если бы на могильныхъ плитахъ съ орудіями страстей, или на водруженныхъ надъ могилами крестахъ, вмъсто адамовой головы, - (изображавшейся и на старинныхъ антиминсахъ, замъняющихъ престолы, бывщіе также надгробными памятниками, надъ которыми творилось не воспоминание только, а таинство тъла и крови, т. е. воскрешения), – если бы на всякой могилъ вмъсто адамовой головы было портретное изображение погребеннаго, тогда было бы легко, - (при перенесеніи кладбищъ за предълы населенныхъ мъстъ, по физической необходимости, вслъдствіе которой производится и самое погребеніе), -- скопировавъ эти изображенія, составить иконографическое собраніе, портретный синодикъ. Если надъ могилами мучениковъ и святыхъ воздвигались алтари, престолы, а на престолахъ совершалось таинство тѣла и крови, - то и надъ могилами не прославленныхъ, не святыхъ, совершались поминальныя транезы; поэтому, какъ алтари первыхъ замънялись переносными алтарями, такъ и могилы, служившія поминальными трапезами, могли бы замъняться, при перенесеніи ихъ, т. е. могилъ, вивсто-стольниками, такъ сказать, т. е. могильными-плитами съ надписями именъ погребенныхъ или же съ ихъ изображеніями. Собраніе такихъ изображеній, какъ выраженіе синодика, -- лицевой синодикъ, -- должно быть главнымъ, центральнымъ мъстомъ музея; общій же крестъ или распятів съ атрибутами страстей, поставленное надъ этими снимками съ могильныхъ памятниковъ, съ обширнымъ подножіемъ, обнимающимъ всё эти изображенія, эти головы, выступившія изъ своихъ Голгофъ и ждущія у подножія креста окропленія животворящею кровью, (это-музейскій иконостасъ),такое распятіе сохранило бы смыслъ и цъль этихъ собраній въ отличіе отъ портретныхъ галлерей, не имъющихъ другого значенія, кромъ воспоминанія объ изображенныхъ и ихъ прославленія; такъ что картинныя галлереи есть, собственно, искаженное только выражение синодика, создавшее себъ даже особую теорію происхожденія лицевыхъ изображеній, которая выводитъ происхожденіе портретовъ не изъ сыновней любви, а изъ любви невѣсты къ жениху или жениха къ невъстъ. (Разсказъ Плинія о Дебутадъ). Это тоже секуляризація, которая есть не профанація только, но обезамысленіе, раздожение целаго; а между тъмъ, и секуляризація была протестомъ противъ мертвенности, жаждала жизни (memento mori в memento vivere, изображеніе съ живства и съ мощей, съ метрвыхъ); но не отвергая ни того, ни другого, можно соединить первое съ послъднимъ, имъя на одной сторонъ портретное изображение съ живого, на другой съ умерщаго.

Синодикъ, - [которому галлерея портретовъ съ дъяніями на ихъ поляхъ, наполняемыми по мъръ изслъдованія, служитъ выраженіемъ (Примъч. 19-е)], — заключаетъ въ себъ не только поминовене, но и побуждене къ поминовенію, для чего и присоединяются къ нему вступительная часть, рядъ повъстей, извлеченныхъ изъ такъ называемаго Великаго Зерцала, раскрывающихъ значение поминовения и различныя наказания въ загробномъ mint въ видажъ устращенія. Синодикъ съ Великимъ Зерцаломъ (imago mundi) есть уже философія исторіи, которая имбеть то преимущество передъ обыкновенною философіею истроріи, что въ ней не отдъляется нравственное отъ умственнаго. Разсказы, приложенные къ синодику, имъютъ значеніе примъровъ, прикладовъ, прилоговъ, притчей, exempla, почему Великое Зерцало, которое было экстрактомъ всей средневъковой литературы, и называется также Speculum exemplorum. Эти разсказы служили темами для проповъдей, изъ нихъ почерпала содержание и поэднъйщая литература, хотя разсказы эти и были примѣрами только личной жизни, церковно-аскетическаго свойства. Для полнаго соотвътствія синодику передняя часть музея должна быть изображеніемъ Великаго Зерцала, но изображеніемъ, вытекающимъ изъ изслъдованія, ибо музей есть созданіе науки, критики, содъйствующей религіи.

Музей заимствоваль отъ могиль не одни только надписи и изображенія; въ могилахъ помѣщалось все, что нужно было умершимъ при жизни, и потому отъ нихъ, отъ могилъ, можно было получить все, что нужно для познанія жизни умершихъ. Изъ могилъ могутъ извлекаться также черепа, собраніе которыхъ можетъ быть названо краніологическимъ или остеологическимъ синодикомъ.

Данта можно считать послъднимъ выражениемъ Зерцала, его произведеніе -- самимъ Великимъ Зерцаломъ, и тъмъ не менъе истиннымъ образомъ міра оно быть не можетъ. Но если Дантовская комедія удовлетворить человъка не можетъ, то и другое направление, ксторое для краткости можно назвать Шекспировскимъ, которое адъ переноситъ на землю и наказаніе сверхъестественное дълаетъ естественнымъ, а людей, взятыхъ въ отдъльности, д'влаетъ виновниками адскаго, т е. небратскаго состоянія міра, -- и это направленіе можетъ служить лишь прикладомъ, или примѣромъ, для отдъльныхъ только личностей, а не цълому міру; - Шекспиръ указываетъ только зло и не указываетъ выхода изъ него. Критика показываетъ, что вое, чего человикъ стращился и на что надъялся въ прежнее время, отъ чего, (т. е. отъ этого страха и надежды), не вполнъ освободилось большинство и въ настоящее время, черезъ что, (т. е. черезъ этотъ страхъ и надежду), и въ настоящее еще время проходять почти всё, - что все это, (т. е. эти страхи и надежды), есть произведение самого человъка; - но это еще не значитъ, чтобы все это было ложно, напротивъ, наказаніе будущее существуеть уже въ настоящемъ, а то, что считалось наградою, можетть быть только произведениемъ общаго труда. Изображения Дантовской комедіи—по западному, хожденія по мытарствамъ—по восточному, изображеніе ада вемного, не мен'ве жестокаго, чімъ подземный,—по світскому, изображеніе земного рая и, наконець, изображеніе великой апокалипсической притчи, составляеть только входь, паперть музея. Самый же музей открывается вопросомъ о причинахъ страданій и смерти, вопросомъ, тождественнымъ съ вопросомъ о причинахъ неродственнаго состоянія, а также съ вопросомъ о средствахъ возстановленія всемірнаго родства, къ постановкі котораго и ведеть все изображенное на паперти. (Примітч. 20 е).

Апокалипсисъ представляетъ въ чудовищныхъ формахъ горькую, хотя и весьма простую истину; картины апокалипсиса изображаютъ, съ одной стороны, необходимыя слъдствія крайняго развитія городскаго (мануфанктурно-торговаго) быта, въ себъ самомъ носящаго наказаніе и паденіе; а съ другой стороны—естественныя бъдствія, происходящія отъ исключительной преданности производству предметовъ наслажденія и отъ оставленія природы, трудиться надъ которою есть первая обязанность человъка по заповъди Божіей. Это общія всъмъ временамъ черты, толкованія же ихъ примънялись къ каждому времени, къ каждому въку; такъ, въ настоящее время, подъ многоголовымъ звъремъ, съ рогами многими, мы вынуждены разумъть князей промышленности, милліардеровъ, билліонеровъ.

Но если бъдствія, представляемыя апокалипсисомъ, суть необходимыя слъдствія городскаго быта, то самъ городской быть не есть необходимое явленіе. Изображеніе апокалипсиса на паперти показываетъ, что онъ есть не послъднее слово, а самое первое, и это слово означаетъ "покайтесь", -потому то оно и изображалось на томъ мъстъ, гдъ стояли кающеся. Апокалипсисъ не единственное явленіе: на картинъ страшнаго суда, писавшейся, обыкновенно, на Западной только сторонъ, въ хартіяхъ у всъхъ пророковъ, апостоловъ, въ трехъ Евангеліяхъ-можемъ читать апокалипсическія угрозы. По Ерминіи, росписаніе храма начинается изображеніемъ Вседержителя-Христа, явленіемъ его среди чиновъ ангельскихъ, за которыми слёдують пророки съ вышесказанными изрёченіями на хартіяхъ въ рукахъ; выше же чиновъ ангельскихъ изображенъ деисусъ, т. е. моленіе о спасе. ній міра Богоматери и Іоанна Предтечи; (входящіе въ храмъ, присоединяются къ деисусу, т. е. къ моленію о спасеніи); такимъ образомъ, и росписаніе храма начинается тоже апокалипсическою картиною, угрозою конца міра. Апокалипсисъ есть самая великая всемірно-поучительная притча; апокалипсисъ есть притча потому, что и всё притчи имёють въ виду конецъ міра, хотя ніткоторые изъ нихъ и заключають въ себіт не угрозу, а обнадеживаніе; но обнадеживаніе заключается и въ апокалипсисъ, гдъ конецъ не разъ откладывается, какъ мы увидимъ. Апокалипсическая притча есть изображеніе судьбы земного Вавилона и небеснаго Іерусалима, (а каждый городъ имъетъ свой Вавилонъ, бывшій торговый посадъ, нынъшнюю базарную площадь, и свой Терусалимъ -- бывшій Кремль или острожекъ и остающійся еще и нын'в храмъ или соборъ), какъ и въ Евангельскихъ

притчахъ заключается изображеніе не только Царствія Божія, но и міра сего, который тоть же Вавилонъ,—апостолы же это—закваска, зерно горчишное, изъ котораго должно было произрасти Царствіе Божіе. Глава XVIII-я Апокалипсиса есть полное изображеніе Вавилона,—а по нынѣшнему просто города, который, апокалипсически, не можетъ быть изображенъ иначе, какъ зеѣремъ съ атрубитами, взятыми изъ современнаго состоянія, слѣдовательно, вооруженнымъ такими орудіями, о которыхъ даже самому Риму пикогда и на умъ не приходило; на немъ, на звѣрѣ, сидитъ жена, разукрашеная всѣми соблазнами, производимыми нынѣшнею промышленностію, соблазнами, отъ которыхъ гибнетъ и послѣдній здоровый остатокъ на землѣ; другой звѣрь, выходящій отъ земли, имѣетъ видъ агнца, а говоритъ языкомъ змѣи обольстительницы, это—мысль, философія міра сего, которая, обольщая городскими соблазнами, старается возбудить распри, раздоры, и самую борьбу хочетъ представить благомъ.

Пройдя паперть, просмотрѣвъ или, лучше, прочитавъ внимательно изображенія, вступая въ храмъ, мы приходимъ къ самому простому рѣшенію апокалипсической притчи, а именно, что апокалипсическій звърь это и есть мы сами, и горожане, и сельчане, -- для последнихъ апокалипсисъ служитъ предупрежденіемъ, чтобы они не увлекались соблазнами города, горожанъ же учитъ возвращению къ селу. (Недостатки всъхъ толкований апокалипсиса въ томъ и заключаются, что всякая ересь, секта и проч., видъла въ звъръ своихъ противниковъ и не замъчала звъриныхъ свойствъ въ себъ самой. Но снять съ себя звъриный образъ, въ этомъ и заключается нашъ вопросъ, наша задача Дпокалипсисъ есть крайнее изображение противобратского состоянія и потому онъ есть первая, начальная, книга новаго завъта. Апокалипсисъ, какъ притча, относится не къ отдъльнымъ людямъ и не къ отдъльнымъ даже народамъ, а ко всему человъчеству. Въ апокалипсисъ подъ угрозами кроется глубокая надежда на спасеніе; притча, очевидно, научаетъ насъ не унывать, когда отверста и седьмая печать и настала страшная тишина, когда, казалось бы, тотчась же и долженъ бы быль настать конець; но и после этого конець еще не настаеть, конецъ еще отложенъ и опять являются семь ангеловъ; не нужно приходить въ отчаяние и тогда, когда протрубитъ и седьмой ангелъ, и когда будетъ посланъ серпъ, чтобы пожать виноградъ, не сросшійся въ одну вътвь, потому что и тогда еще возможно спасеніе. Но притча научаетъ также не оставиться и въ бездъйствии, ибо въ семи ангелахъ, имущихъ седмь язвъ послъднихъ, кончается гнъвъ Божій, (Примъч. 21-е). Апокалипсисъ служитъ дополненіемъ притчей Евангельскихъ, или притчи служатъ дополненіемъ апокалипсиса; такъ притча о съятелъ прямо заставляетъ насъ подумать о причинахъ пеуспъшности проповъди. Но обращаясь къ притчамъ, мы будемъ читать ихъ по изображеніямъ византійскаго письма, которыя многому могуть научить и не однихъ неграмотныхъ;-такъ изображение притчи о работникахъ, нанятыхъ въ разные часы дня, ставитъ Еноха и Ноя въ положение трудившихся въ первый часъ, Авраама – въ третій, а Апостолы изображаются, какъ работники послъдняго часа, и возбуждають зависть Еноха и Ноя.

Уже одна мысль видать въ исторіи, — котя еще только и священной, — въ нынашнемъ смысла, — работу спасевія, работу поколаній, генерацій въ разныя эпохи, или періоды исторіи, — показываетъ, сколько образовательнаго матеріала заключается въ такомъ толкованіи, если это толкованіе не будетъ ограничиваться одною Еврейскою исторіею и опредаленнае обозначитъ — самую работу. (Примач. 22-е).

Притча о купцъ, ишущемъ добрыхъ "бисерей", объясняется сказаніемъ о Варлаамъ и царевичъ Іосафъ; - Рарлаамъ указываетъ на Христа и держить хартію съ словами, т. е. говорить, пвоть многодінный бисеръ"; а позади ихъ разбросаны короны, золото, серебро и обломки идоловъ. Въ другомъ отдъленіи этой картины стоятъ Эллинскіе философы, и надъ головою Христа надпись — "Христосъ многоцинный бисоръ"; — въ этомъ нужно видъть побъду надъ апокалипсическимъ звъремъ, хотя звъремъ и не XIX-го еще въка, (Примъч, 23-е). Притча о погибшей одной изъ ста овцѣ, и объ утраченной драхмѣ изображается такъ: на небѣ незанятый престоль; взоры девяти чиновь ангельскихъ устремлены долу, гдф Оставившій престоль выводить изъ ада грівшника и, надо думать, послівдняго, потому что на другой картинъ виденъ Христосъ уже на престояъ и держить въ одной рукъ Адама, а въ другой -- хартію съ надписью: "радуйтесь со мною, яко обрътохъ драхму погибилую". Въ изображении притчи о крѣпкомъ (Мато. 12, 29, Марк. 3, 27)-Христосъ благословляетъ Матөея (мытаря), Павла (Савла гонителя), Марію Магдалину, — каюшихся гръшниковъ, припадающихъ къ его стопамъ; — а въ другомъ отдъленіи ангелы связывають дьявола (т. с. эло) и повергають его въ адъ; — не значить ли это ненавидѣть эло, грѣхъ, и любить грѣшниковъ, не указываетъ ли это на необходимость искорененія самыхъ причинъ вражды, чтобы достигнуть всеобщаго спасенія.

Но для нагляднаго изображенія вопроса о причинахъ небратєтва, для того, чтобы всёхъ воспитать въ единодушій, въ единомыслій, чтобы всёхъ сдёлать участниками въ разрёшеній этого вопроса, чтобы всёхъ приготовить къ совокупной дёятельности, необходимо обратиться также и къ западной живописи, которая также, впрочемъ, выросла на Византійскомъ корнё.

Въ Ватиканъ, въ такъ называемой палатъ «подписи». Рафаоль изобразилъ богословіе, философію, поззію и юстицію; и хотя онъ не имѣлъ намѣренія изображать въ этихъ картинахъ небратотва и причинъ его, но такъ какъ онъ былъ въренъ дъйствительности, мы видимъ въ этихъ картинахъ изображеніе, и довольно ръзкое, какъ неСратства, такъ и причинъ его, если не первыхъ, то второстепенныхъ. Богословіе изображено въ картинъ, которая носитъ названіе -- "диспутъ о таниствъ", о таинствъ причащенія (т. е. о таинствъ братства), или поминовенія всъми сынами и дочерями, какъ однимъ потомкомъ, всъхъ отцовъ и матерей, какъ одного предка, которое и изображается въ срединъ картины подъ видомъ "Гостів".

Допустимъ, что названіе, усвоенное этой картинѣ, и не совсѣмъ точно, но тъмъ не менъе изображенная на верху картины. Троица, не заключаетъ въ себъ ни единаго намека на согласіе, на требованіе братства, (хотя Троица есть образецъ высочайшаго согласія Сына и Св. Духа, живущихъ для Отца, съ Отцомъ и въ Отцъ), какъ нътъ такого намека и въ срединной картинъ, въ «Гостіи». И хотя богословы, окружающіе алтарь, на которомъ "Гостія", -- судя по ихъ взорамъ, устремленнымъ къ Троицъ, -- и выражають, быть можеть, нѣкоторое согласіе, то въ картинѣ есть и другія группы, которыя совершенно выдёлились и, повидимому, даютъ свое особенное толкованіе таинству, и толкують его, конечно, не въ смыслъ братства, иначе они не отдълились бы отъ другихъ. И, во всякомъ случат, единодуше, котораго нужно было бы ожидать при изображеніи такого таинства, въ картинъ ничъмъ не выражено. Нужно еще прибавить къ этому, что Рафаэль не дожилъ до самыхъ горячихъ споровъ о таинствъ, -- споровъ, которые произвели расколъ въ самихъ отдълившихся отъ католицизма протестантахъ. (Примъч. 24-е). Вторая картина, изображающая философію, хотя и называется авинскою школою, но върнъе бы назвать ее споромъ; - въ самой серединъ этой картины изображены Платонъ и Аристотель, и судя по тому, что одинъ изъ нихъ указываетъ на небо, а другой на землю, между ними не могло быть другихъ отнощеній, кромъ полемическихъ. (Не нужно забывать, что эта картина писана была до Коперника, признавшаго и Землю звъздою, небеснымъ тъломъ). Нравственная философія, -отъ которой можно бы было ожидать объединения даже и неба и земли, въ лицъ Сократа могла быть поставлена лишь въ сторонъ отъ главныхъ фигуръ, какъ яравственность отвлеченная. Относительно же другихъ философскихъ направленій, какъ то стоиковъ, какъ нравственности отрица. тельной, и эпикурейцевъ, какъ положительной безиравственности, само собою понятно, что между ними кромъ спора, и при томъ пустого, самаго пустъйшаго, - и быть ничего не могло. Поэзія представлена подъ видомъ Парнаса съ музами, во главъ съ Аполлономъ подъ сънью лавровъ, и поэтами, во главъ которыхъ Гомеръ со скрипкою, вмъсто древней лиры; но уже одно то, что поэты увънчаны лаврами, показываеть, что они -ипоже воспи-за прославление вражды (и приготовление къ ней,--военное воспитаніе, Пиндаръ), - и чувственности (Сафо). Вообще Парнасъ есть изображеніе "восторга", понятнаго лишь при забвеніи дъйствительности. Но если существують эти три картины, то необходимость четвертой, —изображенія юстиціи, символическая фигура которой представлена съ карающимъ мечемъ и въсами, - становится понятною, очевидною. Было бы странно, конечно, рядомъ съ богословіемъ, философіею и поэзіею видѣть также и юстицію; но если богословіє развивалось путемъ диснута, философія путемъ спора, а поэзія прославляла вражду, - то необходима и юстиція съ карающимъ мечемъ. Какъ нътъ связи между четырьмя стънными картина-(диспутомъ, авинскою школою, Парнасомъ и юстицією), такъ нътъ связи и между четырьмя символическими фигурами, соотвътствующими этимъ картинамъ; и эта отдъльность ихъ чрезвычайно важна, —въ ней, можно сказать, нѣчто пророческое, такъ какъ писались эти картины еще при самомъ началѣ новой исторіи, при самомъ возникновеніи новой философіи. Въ этихъ картинахъ представляется новый секуляризованный университетъ съ его распаденіемъ на факультеты. Въ символическихъ же фигурахъ богословія и философіи, — [изъ которыхъ трехцвѣтною одеждою женской фигуры богословія выражены вѣра (бѣлый цвѣтъ), любовь (красный) и надежда (зеленый), а одежда фигуры философіи составлена изъ слѣпыхъ стихій міра] — заключается намекъ даже на ихъ противоположность; и дѣйствительно на долю философіи, вмѣсто вѣры, досталось сомнѣніе (Декартъ), вмѣсто любви — борьба :Дарвинъ), вмѣсто надежды — отчаяніе (Шопенгауэръ и Гартманъ)...

Въ отдълени каждой изъ этихъ силъ (выражающихся въ богослосіи, философій и поэзій) отъ всёхъ другихъ, въ раздёльности ихъ, и заключаются причины небратства, распаденія, если не первыя, то, по крайней мъръ, второстепенныя.. И при этомъ не замътно ни малъйшей даже попытки къ соединенію, что видно, между прочимь, и изъ изображенія этихъ силъ въ видъ женскихъ. - т. е. страдательныхъ (пассивныхъ) фигуръ. Такъ какъ картины, изображающія эти силы, были написаны лишь при началѣ послъдняго раздъления, — того раздъления, до котораго дошли лишь въ настоящее время — то раздыльность ихъ, этихъ картинъ, не поражасть; надлежащее впечатлъние произвели бы эти картины, если бы они были продолжены и если бы философія (Авинская школа), наприміть, доведена была до послъднихъ Европейскихъ школъ, поээія до Зола, юстиція до Игеринга съ хартією въ рукахъ, на которой было бы написано: «Вора, который покушается отнять у меня золотые часы, я им'вю полное право лишить жизни на томъ основаніи, что часы принадлежать миб, а тбло (т. е. жизнь?) хотя и имъетъ значение для самого вора, для меня не имъетъ ни малъйшей важности». (Съ точки эрънія высшаго права, —которое, какъ извъстно, есть высшая несправедливость, - это было бы справедливо, если бы даже золотые часы замфнить мфднымъ грошомъ).

Подобный же сюжеть быль разработань въ первой четверти настоянато въка однимъ изъ представителей новъйшей нъмецкой школы — Корнеліусомъ, который расписалъ актовую залу, мъсто собранія 4-хъ факультетовъ Боннскаго Университста. Четыре факультета, или четыре науки, изображены у него и въ видъ символическихъ фигуръ, и исторически, въ видъ главныхъ создателей права, —юридической науки, — а также и трехъ другихъ предметовъ знанія (богословія, философіи, медицины), и нътъ ни мальйшаго намека на ихъ преходящее значеніе, на ихъ отношеніе къ цълой жизни человъческаго рода, т. е. всегда, значитъ, будутъ существовать преступленія, бользни; и даже двъ очевидныя крайности религіи, католицизмъ и протестантизмъ, будутъ существовать въчно; поэтому эти изображенія должно признать панегирикомъ партикуляризму, законодателямъ и юристамъ; —не достаетъ только нимбовъ и ореоловъ, которыми мож но бы бы-

ло наградить и католическихъ и протестантскихъ богослововъ за упорную полемику; самыя же символическія фигуры этихъ отвлеченностей, взятыя въ ихъ отдъльности, повидимому, вполнъ сознаютъ въчность своего назначенія, и возвышая себя, унижаютъ человъческій родъ, признавая его неспособнымъ существовать безъ внъшняго принужденія, -- неспособнымъ перейти отъ мысли (философіи) къ дълу, и хотя бы только въ религіи чувствовать свое единство, согласіе, Но если бы эта школа, представляемая Корнеліусомъ, была истинно универсальною, дъйствительно христіанскою, то надъ этими четырьмя символическими фигурами, которыя по справедливости могутъ быть названы языческими богинями, былъ бы представленъ символь высшаго единства, заключающій въ себѣ указаніе пути къ объединенію; эти фигуры получили бы значеніе если бы правду представить въ трауръ по жертвамъ, которыя она вынуждена приносить, философіюблъдною фигурою, ибо она только представление, отражение міра, и при томъ міра, не одно добро въ себъ заключающаго, для уничтоженія же зла у нея ивть рукъ; (свою короткорукость, свое безсиліе искоренять бользни медицина не считаетъ даже недостаткомъ)... А, между тъмъ, эта блъдная, въ сущности-безсильная фигура имћетъ притязанія чрезвычайныя...

Мысль новъйшей философіи, Канта, и въ особенности Фихте, что жіръ есть мое представленіе, нашла свое выраженіе въ картинахъ того же Корнеліуса, которыми росписаны три залы Мюнхенской Глиптотеки. Въ 1-й заль изображено происхожденіе міра и боговь, и происхожденіе это приписано генію человівчества, поставленному на мівсто Эроса, вліянію котораго въ древности приписывалось образование міра и боговъ изъ хаоса. Переходъ отъ хаоса и образованіе стихій изображено въ 4-хъ отдъленіяхъ; -- въ одномъ отдъленіи -- Эросъ, -- въ видъ генія человъчества. -- на дельфинь, сопровождаемый авророю (утро) и богинею весны, -этимъ изображается образованіе воды; въ другомъ отділеніи, - Эрось въ томъ же видів генія человітчества, на орлів Юпитера съ перунами въ когтяхъ, въ сопровожденіи Аполлона на колесницъ солнца, - это - образованіе огня и лътняго полдия; въ третьемъ отдъленіи, - Амуръ съ павлиномъ въ сопровожденіи симполическихъ фигуръ вечера и осени, - это воздухъ; въ четвертомъ, -- Амуръ играеть съ Церберомъ, свитою его служатъ ночь и зима, -этимъ изображается земля.

Конечно, геній человъчества не управляєть стихіями, иначе вода не производила бы потоповъ, огонь не быль бы губительною силою, воздухъ не разръжался бы чуть не до нирваны, земля не твердъла бы до омертвънія... Самое представленіе о стихіяхъ,—въ прошедшемъ неистинное, въ настоящемъ недостаточное и недосказанное...

Было бы гораздо цѣлесообразнѣе не смѣшивать представленія съ дѣйствительностію, не приписывать "генію человѣческому" господства надъсилою, которую онъ даже не знаетъ, надъ силою безчеловѣчною, неразумною, которою онъ не управляетъ; гораздо вѣрнѣе видѣть аъ нихъ, въ стихіяхъ, дѣйствительно стихійныя силы, изъ коихъ каждая способна уничтожить человъчество. Потому то апокалипсическое воззрън е гораздо трезвъе философіи...

Подъ стихіями изображены три царства Зевса, Посейдона и Плутона, торжество человъка надъ которыми представлено: въ видъ Орфея, спускающагося въ адъ—царство Плутона, — въ видъ Геркулеса, съ торжествомъ входящаго на Олимпъ—царство Зевеса, — и въ видъ Оріона, также побъдоносно дъйствующаго на водъ — въ царствъ Поссейдона.

Согласно духу времени и живопись приняла участіе въ бунтѣ земли противъ неба, по выраженію Фортуля; но какъ древняя борьба титановъ происходила лишь въ воображеніи, т. е. была миоическою, такъ и настоящее возстаніе происходитъ въ области только мысли, т. е. эта борьба по отношенію къ небу совершенно мнимая; но, производя опустошеніе въ душахъ и мысляхъ людей, въ жизни—она отражается революціями, отрицаніемъ братства и отечества, т. е. родства. Когда, — съ появленіемъ Орфея въ аду, —адскіе боги лишаются силы, приговоры адскихъ судей замираютъ на устахъ. Сизифы, Данаиды освобождаются отъ безплодной, безцѣльной работы, — это, конечно, значитъ, что въра въ адъ кончается, но тѣмъ не менъе безцѣльная работа въ самой жизни продолжается.

Впрочемъ, даже и въ томъ случаѣ, если бы дѣйствительно люди были освобождены отъ работъ, отъ труда, какъ мечтаетъ о томъ современная цивилизація, изобрѣтая машины, то адъ не исчезъ бы, ибо наказаніе заключается не въ работѣ, а въ ея безцѣльности; праздностью также можно наказывать, да и наказывають, когда подвергаютъ тюремному заключеню безъ работы.

Божество было изгнано изъ всёхъ стихій, не осталось ему м'єста и вніз или выше ихъ, и сталъ міръ слівною силою, а въ душахъ водворилась пустота, въ жизни раздоръ.

Въ переходной залѣ изображенъ и самый бунтъ, и бунтовщикъ въ видѣ мива Прометея, т. е.—изображенъ новый человѣкъ, яѣрующій въ прирожденныя права не только въ обществѣ, но и въ природѣ, и потому знающій одно только средство, это — возмущеніє: Каинъ Байрона протестуетъ противъ труда. — Спиритизмъ и, вообще, мистицизмъ также вѣритъ въ прирожденное право, если приписываетъ себѣ силу — вызывать души, дѣйствовать силою не пріобрѣтенною, не разумною, а прирожденною...

Сюжетъ того же содержанія, который быль разработываемъ Рафаэлемъ и Корнеліусомъ, но позднѣе ихъ, въ концѣ первой половины девятнадцатаго вѣка, разработывалъ также французскій художникъ,—хотя и
не получившій извѣстность, но заслуживающій ее болѣе, чѣмъ многіе другіе, пользующіеся ею,—Шенаваръ. Въ 1848 г. Шенавару было поручено
Ледрю-Ролленомъ росписать Пантеонъ. Шенаваръ задумалъ, говоритъ Т.
Готье, замѣнить наивную покровительницу Парижа (Св. Жвневьеву)
теніомъ человѣчества, задумалъ написать на стѣнахъ этого храма біографію, или синтетическую исторію коллективнаго существа, состоящаго изъ
людей всѣхъ мѣстъ и временъ, котораго душа-Богъ, и которое отъ Адама

идеть твердымь шагомь къ цъли, ему будто бы извъстной: это-легенда апотеозъ человъчества. Такой храмъ былъ бы върнымъ изображеніемъ пантеистической мысли первой половины XIX въка; такой храмъ быль бы пантеономъ, въ которомъ, говоритъ Т. Готье, и халдеи, - (давно уже, надо замътить, исчезнувшіе), - найдутъ свои звъзды, и Египтяне найдутъ своихъ Озириса и Тифона, которые, впрочемъ, давно забыты и вспоминать ихъ считается за гръхъ и не должно, если не уклоняться отъ истины и долга, не смотря на то, что явленія и силы, въ нихъ олицетворенныя, существують и господствують надъ Египтомъ по прежнему; но на это продолжающееся и даже усиливающееся господство ихъ Шенаваръ не обратилъ вниманія, какъ не обратилъ онъ вниманія на продолжающееся господство и боговъ Олимпа, которыхъ хотя и найдетъ Грекъ въ Пантеонф, но онъ не любилъ ихъ и въ до-христіанское время, считая завистниками человъческаго счастія, боится ихъ и до сихъ поръ, поклоняясь имъ и въ настоящее время, хотя и подъ другими именами; такъ вмъсто Зевеса поклоняются нынъ Ильъ Пророку, что очевидно изъ одного уже того, что на Олимпъ существуетъ въ настоящее время монастырь во имя Ильи Пророка, такого же, по понятію народа, громовержца ... Христіане не признаютъ въ этомъ Пантеонъ Христа, уравненнаго здъсь съ Зароастромъ и Магометомъ; отъ изображенія же Магомета отвернутся и мусульмане, --фанатики изъ мусульманъ, -- считая самое изображеніе за нечестивое дѣло; не поклонятся Іеговъ, не признаютъ Пантеонъ за его храмъ, и Евреи, -- которые ишуть не братства и чтуть leroby, объщавшаго имъ господство. Нъменкому же народу нътъ надобности напоминать о воинственномъ Одинъ, потому что нѣмцы и яъ настоящее время чтутъ своего Одина, чтутъ его на дълъ.... Пантеонъ Шенавара былъ бы храмомъ только для тъхъ, которые не върують ни въ какихъ боговъ: — очевидно, что серьезной цъли собиранія и примиренія Шенаваръ не имълъ; замънивъ св. Женевьеву геніемъ человъчества, онъ оттолкнулъ бы католиковъ и не привлекъ бы другіе нарсды, художникъ котя и видёль эло во враждё, въ войнахъ, но равнодушный ко всёмъ религіямъ, онъ не искаль того, что есть общаго въ религіяхъ ... (Примъч. 25-е).

Шенаваръ, не входя въ разсмотръніе причинъ небратства, не придавая и братству истиннаго его смысла, считалъ, повидимому, не труднымъ дъломъ дать общую, эклектическую, религію всъмъ народамъ и даже примирить ихъ, и потому надъ дверями съ внутренней стороны онъ предполагалъ изобразить братскую (конечно забывшую отцовъ) вечерю, агале, всъхъ народовъ; въ этой картинъ, говоритъ его толкователь Т. Готье, хотълъ онъ изобразить, иллюстрировать, пъсню Беранже «Священный союзъ народовъ», (написанную въ 1818 г. по поводу очищенія Французской территоріи отъ союзныхъ войскъ), приглашающую пароды покинуть вражду, подать другъ другу руки. Судя по мъсту, занимаемому этой картиной, надъ самымъ входомъ, можно подумать, что Шенаваръ или въ искусствъ признавалъ могушественную силу примирять и дъйствительно върилъ,

что всб народы, къ какимъ бы религіямъ они не принадлежали, могутъ въ росписываемомъ имъ храмѣ приносить молитву, или же онъ не придавалъ никакого значенія причинамъ, считая небратство, вражду, безпричинною Но даже либеральные католики,—Монталамберъ и его приверженцы,—не сочли возможнымъ для себя молиться въ этомъ храмѣ и постарались номѣшать исполненію плановъ Шенавара, что имъ и удалось.

За картиною братокой трапезы человъчества идуть изображенія внутренней его (человъчества) исторіи, нанафинен, какъ называеть ихъ Т. Готье, занимающія весь фризъ. Изображенія фриза начинаются хаосомъ, изъ котораго рождается индусская тримурти, затъмъ различныя аватары чудовищныхъ формъ, (Примъч. 26-е), постепенно переходящія въ человъческій формы, въ боговъ Греціи, которымъ не достаетъ только нравственной красоты, — красота эта дается христіанствомъ; затъмъ слъдуютъ великіе люди и фризъ оканчивается неясными, блъдными, постепенно исчезающими картинами дальняго будущаго.

На стънахъ изображена уже самая исторія человъчества, открывающаяся потопомъ, изображеннымъ не столько по библейскому сказанію, сколько по ученію Кювье и другихъ геологовъ, допускающихъ катаклизмы въ прошедшемъ, но не отвергающихъ возможности ихъ въ настоящемъ и будущемъ: тутъ гибнутъ колоссальные ихтіозавры, чудовища первобытнаго міра, но волны достигають и человічества, изображеннаго въ виді города Энохіи, (27-е прим'вч.). Вторая картина начинается отверженіемъ Хама за непочтеніе къ отцу и обреченіемъ его на рабство братьямъ, потомкамъ двоихъ другихъ сыновей. Въ посмертномъ судъ жрецовъ надъ царями Египта, — (въ слъдующихъ картинахъ), - можно видъть крайнее выражение господства теократіи; въ смерти Зароастра отъ скифовъ, когда воинъ убиваетъ жреца, виденъ переходъ отъ теократіи къ военной аристократіи, къ героическому періоду, (28 е прим'тч.). Противъ самаго входа изображены: на верху тріумфальное шествіє, т. е. самое высшее господство Рима, а внизу въ тоже время видны катакомбы, и въ нихъ незримое для торжествующихъ дъло христіанъ, подтачивающее древній Римъ... Оканчивается исторія челов'ї челов картиною революціи, которая изображена Шенаваромъ, какъ высшее проявление разума, правды и проч... (29-е примъч.)

Отъ изображеній на столбахъ, которыми поддерживается сводъ, естественно ожидать отвъта на вопросъ, чёмъ держится міръ, и въ отвътъ этомъ мы прочтемъ, конечно, воззрѣнія на этотъ предметъ времени, т. е. идею вѣка. Въ XVI-мъ вѣкъ отвътъ этотъ данъ Рафаэлемъ въ палатѣ "подинст", въ концѣ же первой половины XIX-го вѣка воззрѣнія на этотъ предметъ своего времени хотѣлъ увѣковѣчить Шенаваръ,—воззрѣнія, которыя онъ признавалъ, конечно, несомнѣнно истинными. Религія не исключена еще изъ основъ міра и потому она, представленная Моисеемъ, помѣщена на одномъ изъ столбовъ,—но геній съ дѣтскою маскою въ рукѣ поясняетъ намъ, что вѣра есть принадлежность ранняго, дѣтскаго возраста человѣчества. Геніями, держащими маски, обозначены: и искусство (пред-

ставителемъ котораго является Гомеръ) — юношескою маскою, — и философія (представленная Аристотелемъ) — маскою зрѣлаго возроста, — и наука (представленная Галилеемъ) — обозначена маскою старасти.... Но такое обозначене опоръ, силъ, уничтожаетъ ихъ, дѣлая ихъ преходящими, исчезающи ми явленіями, приэраками; а между тѣмъ, религія рѣшительно безсмертна, и философію убигь нельзя, а должно лишь превратить ее въ планъ, проектъ, и тогда миюологія, олицетвореніе, исчезнетъ, потому что осуществится. Наука же можетъ быть старостью только для Запада: для человѣческаго же рода, она, — наука, — т. е. знаніе безъ дѣла, есть лиць несовершеннол втіе.

Сравненіе возорѣній первой половины XIX-го вѣка съ возорѣніями эпохи возрожденія, выраженными Рафаэлемъ, т. е. воззрѣній антропологическихъ съ теологическими, а затъмъ и съ воззръніями второй половины XIX-го въка, которыя должны быть названы зоологическими, — весь. ма поучительно. У Шенавара уже нёть раздёленія на небо и землю, Моисей получаеть не скрижали отъ руки Божіей, а смерть, которая изображена на картинъ, помъщенной надъ нимъ, Моисеемъ, и эта смерть вмъняется ему въ мученичество; Христу, ведомому на смертную казнь, и Магомету, бъгствомъ спасающемуся отъ преслъдованія, дано равное значеніе, т. е. равно мученическое. [Примъч. 30 е]. Символическая фигура въры ве указываеть богословамъ, на землъ находящимся, на небо, гдъ Христосъ съ Отцомъ и Духомъ, какъ у Рафаэля, -- она сама имѣетъ распростертыя крылья, которыя и вознесли ее къ небу и она касается неба головою; прикрытая облакомъ, эта воздушная фигура какъ будто намекаетъ, что она есть только парящая мысль человъка; по воологическому же возвренію нашего времени эта парящая мысль низведена уже до представленія, свойственнаго и животнымъ, такъ что собака, лающая на зонтикъ, движимый вітромь, за которымь ей чудится кто-то чужой, считается достаточнымь объясненіемъ всей обширной области религіи, цёлаго внутренняго міра, этихъ глубокихъ, высокихъ, захватывающихъ духъ образовъ и мыслей...

Шенавару кажется недостаточнымъ дѣтской маски для указанія, что религія суть принадлежность ранняго возраста человѣчества; какъ бы опасаясь, что его не поймутъ, онъ придумалъ еще новый символъ для изображенія той же мысли, —восходящее солнце показываетъ, что эти видѣнія, эти парящія фигуры, принадлежатъ къ утреннимъ миражамъ. Искусство въ лицѣ Гомера, представленнаго слѣпымъ, очень вѣрно, хотя и ненамѣренно, изображаетъ, что искусство безъ знанія слѣпо; впрочемъ, собственно къ Гомеру это относиться не можетъ. Символическая фигура поэзіи, какъ и религія, съ крыльями, но эти крылья не возносятъ ее до небесъ; фигура эта обращена лицомъ къ высоко-поднявшемуся солнцу, и это, надо полагать, значитъ, что поэзія видитъ будто бы яснѣе и отчетливѣе религіи; точно также и геній человѣчества съ юношеской маской даетъ поэзіи высшее предъ религіей мѣсто въ жизни человѣческаго рода. Сократъ помѣшенъ на одномъ столбѣ съ искусствомъ, что, вѣроятно, озна-

чаетъ нравственное вліяніе искусства; хотя Сократъ скорѣе былъ иконоборецъ и противникъ поэзіи, судя по діалогамъ ученика его, Платона; да и самъ Сократъ, скульпторъ по профессіи, отказался отъ скульптуры, ради философіи; — во Шенавару нуженъ былъ мученикъ поэзіи, или искусства, для его новой церкви, которая, нужно замѣтить, другого безсмертія, кромѣ художественнаго не обѣщаетъ. И Фидій, который изображенъ на этомъ же столоѣ, также сопричисленъ къ лику мучениковъ новой церкви, — и только потому, что былъ заподозренъ въ утайкѣ золота, хотя и оправдался. По зоологической же теоріи 2-й половины XIX го вѣка. по повой подборъ и игра собакъ, притворно грызущихся въ свободное отъ дѣйствительной службы время, считается достаточнымъ для объяснения художественной способности человѣка; при такой теоріи символической фигурѣ искусства нѣтъ надобности уже и въ крыльяхъ, она съ успѣхомъ можетъ превратиться даже въ пресмыкающееся.

Историческая фигура философіи у Шенавара-Аристотель; у Рафаэля же въ центръ картины помъщенъ не одинъ Аристотель, но и Платонъ; и это, конечно, показываетъ, что во время Шенавара философія, показывающая на землю, предпочитается той, которая показываетъ на небо. Выше Аристотель представленъ учителемъ Александра, - какъ Сократъ учителемъ Алкивіада и Критія, -- и это, -- повидимому, -- указаніе на политическое значеніе философіи; - а еще выше Аристотель представленъ мученикомъ, въ виду выше объясненной уже цібли, хотя мученія Аристотеля я заключались только въ томъ, что онъ удалился изъ возбужденныхъ противъ него Авикъ, не желая сдълать Афинянъ во второй разъ виновными противъ философіи. Помъщая на томъ же столов Юстиніана, окруженнаго законовідами всъхъ временъ, - Макківвели, Гуго Гроціємъ, Пуффендорфомъ, Монтескье и проч., --не давая, слъдовательно, юстиціи самостоятельнаго значенія, дълая законодательство органомъ, такъ сказать, философіи, Шенаваръ желалъ этимъ выразить лишь соціальное значеніе философіи; тогда какъ у Рафаэля юстиція, т. е. каноническое, (котораго у Шенавара совствить уже нъть), и свътское право, - отдълена и отъ философіи и отъ богословія. Затъмъ слъдуютъ Руссо и дъти, (Примъч. 31-е), т. е. значение философіи въ воспитаніи, реформа воспитанія и т. д. Символическая фигура философіи представлена съ сложенными крыльями, лишенною всякой одежды, смотрящеюся въ Зеркало,-пиознай себя" (Примбч. 32-е)... Сопоставляя же эти воззрѣнія Рафаэля и Шенавара съ зоологическою точкою зрвнія второй половины XIX-го въка, делжно сказать, что по зоологической теоріи -общество есть муравейникъ, потому что и человъкъ-только общественное животное.

Въ такомъ же родъ представлена и наука въ лицъ Галилея, — мученика, — въ темницъ съ цъльмъ рядомъ научныхъ дъятелей: Бюффонъ, Лавуазье (дъйствительный мученикъ) и т. д. Судя по маскъ и заходящему солнцу, наука, т. е. собственно естествознаніе, есть старческое занятіе, для котораго нътъ будущно ти. Отдъленіе науки отъ философіи, — хотя та и другая есть знаніе, предметъ котораго, — въ наукъ и философіи, —

одинъ, ибо и въ естествознани есть философія, и общество имѣетъ не одну философію, но и науку, — (даже если бы оставитъ въ сторонѣ, такъ называемую соціологію); такое отдѣленіе науки отъ философіи вынуждаетъ поставить вопросъ, чѣмъ же онѣ, будучи знаніемъ одного и того же предмета, отличаются одна отъ другой? И если наука — истина, то что же будетъ философія? Для многихъ въ наше время этотъ вопросъ рѣшенъ, и рѣшенъ въ смыслѣ отрицанія истинности философіи; но такое рѣшеніе нельзя не признать нѣсколько поспѣшнымъ, ибо философія есть знаніе того, что должно быть, она есть планъ дѣятельности, который есть у всѣхъ людей; наука же, изучающая то, что есть, даетъ лишь средства для дѣйствія. (Примѣч. 33 е).

Философскія воззрѣнія собственно своего времени,— пантеистическое воззрѣніе, принимаемое самимъ Шенаваромъ за вѣчное,—онъ хотѣлъ изобразить мозаичными: картинами въ пяти кругахъ, подъ пятью куполами Пантеона, расположенныхъ крестомъ на полу.

То, что религія изображаєть на верху, на сводахъ, какъ на небъ, --то свътскій художникъ хотъль изобразить внизу — на полу; для насъ это и выговорить дико, а на Западъ такъ дълается. Восточная церковь, не довольствуясь изображеніями на стънахъ храма, на верхнемъ куполъ, и не внутри лишь храма, но и внъ его, создала, кромъ того, иконостасъ, поднимая его все выше и выше, создала высовій амвонъ и покрыла его изображеніями, не оставила безъ изображеній и влиросы, но никогда не писала на полу, развъ травный орнаменть. Правда, кладбище можетъ быть названо барельефною картиною, —или іероглифическимъ синодикомъ на самой землъ, —но съ проходами между могилъ или надгробныхъ плитъл какъ буквъ.

Въ центральной мозаикъ предполагалось изобразить колоссальную фигуру Слова, котораго Христосъ является только однимъ изъ провозвъстниковъ; на правой сторонъ той же мозаики—четыре основныя добродътели (села, или мужество, правда, благоразуміе, терпъніе (Прим. 34-е)] — ведутъ къ подножію Слова боговъ востока—Кроноса, Юпитера, Изиду и проч.; на лъвой сторонъ три богословскія добродътели (въра, надежда, любовь) ведутъ боговъ съвера, Одина, Тора и проч.

Эта мысль о концѣ религіи, воспроизведена позднѣе въ картинѣ "Вожеотвенная Трагедія": при концѣ древняго міра, при явленіи на небѣ
Троицы, смерть съ помощью правды и разума поражаеть боговъ. Такимъ
образомъ и у религіи есть свои парки, которыя перерѣзываютъ нить ихъ
бытія.—такъ это и изображено на картинѣ. Смерть, паконецъ, вознесена
на самое небо, чѣмъ показывается, что и Христіанству и, вообще, ясѣмъ
религіямъ будетъ конецъ.

Облачная полоса отдъляетъ ту часть картины, на которой изображено Слово съ умирающими у подножія его религіями, отъ средней части этого круга, которая представляетъ портикъ изъ трехъ арокъ и подъ средней изъ этихъ арокъ изображенъ идолъ, составленный изъ символовъ всѣхъ

религій: надъ тремя животными, — (коровою-символомъ браманизма, грифомъ-символомъ Персіи и сфинксомъ-символомъ семитическаго племени), —изображена погребальная барка Египтянъ, на баркъ кивотъ ветхаго завъта и надъ кивотомъ католическая гостів. Этотъ же эклектическій символь, воспроизведенный изъ гранита, долженъ быть алтаремъ для поклоненія всѣхъ народовъ

Полагаемъ, что многіє даже изъ тѣхъ, которые раздѣляли пантеистическія воззрѣнія, предъ этимъ алтаремъ увидѣли бы больше, чѣмъ странность,—увидѣли бы всю ложь этихъ воззрѣній; и въ этомъ мы не можемъ не видѣть громаднаго преимущества искусства предъ философіею. (Примѣчаніе 35-е).

Однако, что же общаго въ этихъ символахъ различныхъ религій; а между тъмъ во всъкъ религіяхъ есть общее. Нашъ престоль, -- по католически алтарь, — представляетъ это обшее, ибо онъ есть памятникъ всѣмъ умершимъ и, слёдовательно, святыня для всёхъ, кто признаетъ себя смертнымъ. (Самъ Шенаваръ, который отвергаетъ, конечно, поминовеніе, создаетъ памятникъ и даже расширяетъ синодикъ, внося ученыхъ, философовъ и пр.) И почему изображены именно эти символы, а не другіе? Хлѣбъ и вино, это святыни земледъльческихъ народовъ, это - христіанская, религія; кивотъ-это святыня кочевыхъ народовъ, это-Еврейство и Магометанство .. Но габ же символы городской религіи, которая бываетъ то идолопоклонническая, то идолоборческая?.. Нельзя не пожальть, что П. Шенавару не удалось осуществить свой планъ: Пантеонъ, росписанный Шенаваромъ, былъ бы полнымъ выраженіемъ критико-революціонной философіи; это быль бы уже памятникъ всему революціонному періоду, необходимое его заключение и выходъ къ новому. И тъмъ болъе можно надъяться на окончаніе революціоннаго періода, что Франція опять выступаеть на поприще колонизаціи, прекращеніе коей и было главною причиною революціи.

Подъ правымъ и лъвымъ портиками по лъстницамъ, ведущимъ отъ нихъ на площадку, изображены распространители Слова... Вь нижней же части этого круга представлена терраса, и на ней изображена новая исторія въ лицъ реформаторовъ, художниковъ, философовъ, политиковъ, и на первомъ планъ-- Наполеонъ, какъ послъдній представитель перваго періода новой исторіи, и Вашингтонъ и Уаттъ, которые открываютъ новівйшее время, при чемъ эти послъдніе стоять на террасъ одной только ногой, другая же занесена ими въ туманное будущее. Но художникъ не хочетъ оставить насъ въ невъдъніи и будущаго; - вновь мы видимъ лъстницу, высъченную въ скалъ, а на ней купца, склонившагося надъ банковыми билетами, надъ золотомъ, опирающагося на тюкъ хлопка, но хранящаго еще черты человъческаго образа; у ниже изображенныхъ – человъческій образъ постепенно утрачивается; еще ниже - исхудалыя матери съ изсохшими грудями, это - природа человъческая, утратившая плодотворность; а дальше-умирающія парки, веретено и ножницы выпали изъ ихъ рукъ; а въ самомъ низу, въ противоположность верхней части, изображающей твореніе світа, представленъ огонь, погребальный костеръ, въ который геніи бросаютъ послѣдніе трупы. Но этотъ погребальный костеръ міра—не конецъ, не выраженіс отчаянія, а неразумное упованіе на огонь.— (вмѣсто того, чтобы уповать на разумный трудъ), --ибо изъ погребальнаго костра вылетаетъ фениксъ, сынъ собственнаго праха, пепла. Впрочемъ и этого феникса ожидаетъ такой же конецъ; слѣдовательно, это не отвѣтъ, а лишь повтореніе того же вопроса.

Въ четыремъ остальнымъ кругамъ изображены: въ лѣвой и нижней оконечностяхъ креста -- чистилище и адъ, а въ верхней и правой -- элизій и рай. Изображеніемъ чистилища и ада художество (или искусство) не затруднялось, но воображение отказывалось служить въ изображении эливія и, особенно, рая. Изображеніе Фіезоли и Рафаэля созерцающими нъмомъ восторгъ дъйствительную Мадонну, - вотъ все, что могъ сдълать художникъ для изображенія мистическаго рая. Элизій разнообразнѣе, но и тутъ на сто адскихъ наказаній едва можно придумать одно линь удовольствіе. Въ Елисейскихъ поляхъ, по изображенію Шенавара, виденъ банкетъ философовъ, подъ председительствомъ Эпикург, который принимаетъ въ свое стадо Рабле, Лафонтена и т. п. веселыхъ особъ. Затъмъ концертъ, гдт Бетховенъ и Гайденъ перевертываютъ страницы нотъ для хора небесныхъ дъвъ.. Слъдуя этой мысли, нужно было бы ожидать, что мы встрътимъ картинную галлерею, а вмъсто того находимъ сидъ, гдъ бродитъ дружба и очищенная отъ грубой чувственности любовь, или гдъ иные просто спятъ на лугахъ, усфянныхъ цвътами... Что же это за рай, гдъ только разсуждають, т. е. гадають объ истинь, гдв только предчувствують гармоню, какъ въ музыкъ, гдъ дружба и любовь безъ содержанія, гдъ, наконець, можно заснуть? Для чего въ такомъ случав и пробуждаться? Положимъ, что все это не серьезно, что адъ, какъ поясняетъ Т. Готье, есть — зависть. чистилище — сомићніе...

Трудность представленія рая заключае ся въ томъ, что нынѣшній человѣкъ, пресыщенный эпикуреецъ, разумѣя подъ раемъ пріятное, а не великое, ограничиваетъ эстетику, т. в. науку о вѣчношъ блаженствѣ, страдательными удовольствіями. что нынѣшній больной человѣкъ не можетъ представить себя здоровымъ, мощнымъ, сильнымъ, дѣятельнымъ, а между тѣмъ здоровье, свѣжесть, мощь и сила есть первыя условія райскаго состоянія, потому что состояніе это можетъ быть найдено только въ дѣятельности, столь же широкой, какъ знаніе, и не отдѣлять знаніе, какъ бы общирно оно ни было, — отъ дѣятельности есть первое условіе пониманія райскаго состоянія; въ отдѣленіи же знанія отъ дѣятельности и заключается причина того, что для художниковъ и философовъ нѣтъ рая. Для больного, утомленцаго воображенія пѣтъ вичего страшнѣе вѣчности и безграничной шири...

Въ только что изложенныхъ изображеніяхъ всемірно историческому знанію дана художественная форма, но недостаєть этимъ изображеніямъ религіозно-нравственнаго характера; въ нихъ заключается изображеніе

познанія, даже причинъ познанія, но не причинъ небратства (Примбч. 36), въ нихъ заключается и изображение "божественныхъ вещей повнания", но нъть указанія средствъ для возстановленія братства; оттого-то и отличаются холодомъ эти изображенія, особенно символическія; но отсюда не слъдуетъ, чтобы нужно было обращаться къ такъ называемымъ жанровымъ картинкамъ, -- должно, не оставляя широты и высоты этихъ изображеній, дать имъ и глубину чувства, и тогда монументальная живопись получить воспитательное значение, котораго въ настоящее время, - имъя значеніе учебное, — она не им'веть; и это возможно, потому что холодность орначенныхъ изображеній произошла лишь отъ забвенія, что все человъчество составляетъ семью, одинъ родъ, и даже философскіе, самые отвлеченные термины были терминами родственныхъ отошеній, — еще въ старославянскихъ переводахъ то, что мы называемъ категоріями, т. е. самыя общія понятія, переводились—"роднайшів роды"; да и вообще какъ общественный бытъ, -- всъ формы общества, -- есть только искажение рода, родового быта, такъ и отвлеченные, философскіе, термины есть только искажение родовыхъ терминовъ.

Мы могли бы перенести къ себъ, воспроизвести художественно, всю исторію философіи отъ Афинской школы Рафаэля до новъйшей Европейской — Шенавара, Корнеліуса, до зоологическихъ теорій, если бы они нашли свое выраженіе; — но мы перенесли бы ес къ себъ, какъ отжившую, какъ высказавшую свои недостатки, научающую насъ не отвергать стараго, праотеческаго. Наша Ерминія, или наставленіе, должна быть составлена по наблюденіямъ въ древнихъ Византійскихъ росписанныхъ церквахъ и въ Европейскихъ, также росписанныхъ, музеяхъ, отъ Ватиканскихъ падлатъ до музеевъ Мюнхенскихъ и Берлинскихъ.

По Византійской Ерминіи весь храмъ и въ особенности куполъ есть изображеніе исполненія молитвы-приврить, посфтить, утвердить виноградъ, подъ которымъ, въ христіанскомъ смыслів, разумівется весь родъ человъческій, а не одинъ еврейскій народъ; самое изображеніе выражаетъ, что молитва услышта: на небъ купола уже виденъ Господь-Вседержитель, т. е. Христосъ, или возносящимся или паки грядущимъ, а кругомъ написана эта молитва, которую мы произносимъ, а Онъ слышитъ... Виноградъ, -обвивающій образы Христа, дв'єнадцати учениковь, семидесяти апостоловъ. — спускается по аркамъ, но не общилъ еще всего человъчества, потому что оно не сдълалось еще одною виноградною лозою. Если бы всъ вътви соединились въ одну лозу, т. е. если бы кочевые народы обратились въ земледъльческие, если бы и городъ обратился къ землъ, тогда не было бы раздѣленія между религіею, наукою и искусствомъ, не писали бы ихъ раздъленными и западные художники. Слъдуя дъйствительности, мы не можемъ представить символическія фигуры религіи, науки и искусства соединившимися, какъ не можемъ изобразить и села, объединившимъ въ себъ горожанъ и номадовъ; слъдуя же не одному тому, что есть, но и тому, что должно быть, мы можемъ представить ихъ на Западной сторонъ, — какъ

существующее, какъ фактъ, - раздъленными, и на Восточной, - какъ дол-женствующее, какъ проектъ, - соединенными или сближающимися. (Примѣчаніе 37-е).

Но и на Западной сторонъ, согласно съ исторією, центральное мъсто должно быть дано религіи, науку же и искусство должно изобразить по сторонамъ, потому что знаніе и искусство выд'влились изъ религіи, родились отъ нея, какъ отъ матери. Одежда символической фигуры религіи и по Рафаэлю эаключаетъ въ себъ красный цвътъ, что означаетъ не только любовь, но и любовь родственную, кровную, ибо, по писанію, отъ единой крови созданы всъ языки; по нашему же изображенію красный цвътъ доженъ быть главнымъ, основнымъ цвътомъ одежды символической фигуры религіи, ибо другіе цвъта, въ которые облекъ символическую фигуру богословія Рафаэль, - бълый, означающій въру, зеленый - надежду, - не составляють что-либо самостоятельное, отдёльное отъ любви, потому что въра, - довъріе и върность, - суть свойства любви, а надежда есть таже любовь только къ тъмъ, которыхъ нътъ, - утраты превращаютъ любовь въ надежду. Въ одной рукъ символическая фигура держитъ книгу, какъ это изображено у того же художника, -- по нашему эта книга-синодикъ, облеченный цвѣтомъ надежды (зеленый); другою же рукою она указываетъ, должна указывать на свой образецъ, прототипъ, Отца, и Сына, и Святаго Духа. Духъ Святый по своему символу есть также любовь, и любовь дочерняя, т. е. такая же какъ и сыновняя, а своимъ названіемъ указываетъ на ту глубину, которую заключаетъ въ себъ любовь Сына и Св. Духа ко Отцу, и Отца къ Сыну и Святому Духу, т. е. указываетъ на въдънје, но не отвлеченное, а оживляющее, животворное. Родственная любовь, обозначающаяся краснымъ цвътомъ, есть любовь тройная: первая и главная любовь воть сыновняя и дочерняя, отеческая же и братская ею утверждается, тогда какъ силу и крвпость супружеской любви придаетъ любовь къ дътямъ; и потому супругамъ, имъющимъ дътей, обычно называть другъ друга отцомъ и матерью, какъ бы забывая, что они мужъ и жена, да и напоминать имъ объ этомъ нътъ надобности, какъ нътъ надобности въ заповъди о любви къ самому себъ; нечего и говорить, что нътъ такой любви и въ прототипт, т. е. въ Троицъ.

Религи въ сушности только одна, — это любовь сыновъ и дочерей (т. с. дътей) къ отцамъ, т. е. культъ отцовъ-предковъ; отъ этой любов зависитъ и братская любовь; любовь же отцовъ къ дътямъ должна выражаться только во внушеніи имъ, дътямъ, любов къ себъ, къ отцу, но это "къ себъ" не значитъ къ одному себъ, а ко всъмъ отцамъ, какъ къ одному отцу, (иначе это былъ бы эгоизмъ). Такая любовь требустъ и знанія и дъйствія, т. е. не только науки во всей ея полнотъ, но и приложенія этой полноты знанія ко всей дъйствительности; при томъ такая любовь, совершенно безкорыстная, представляєтъ высшую степень нравственности. Любовь же отцовъ къ самимъ дътямъ можетъ выражаться только въ питаніи ихъ, въ потворствъ имъ, т. е, такая любовь воспитываетъ только эгоистовъ.

Наука (подъ которою разумѣемъ и философію) и искусство (подъ которымъ понимаемъ и поэзію) хотя, согласно дѣйствительности, и должны быть представлены отдѣлившимися отъ своей матери, религіи, но не совершенно еще утратившими ея цвѣтъ. Осповной цвѣтъ науки бѣлый, потому что она происходитъ изъ вѣры; но вмѣстѣ съ тѣмъ наука, хотя и блѣдно, все же сохраняетъ красноватый оттѣнокъ своей матери, указывая тѣмъ, что и въ ней не изсякла еще совершенно любовь, и любовь сыновняя къ отцамъ, которая, какъ сказамо, есть основная любовь.

Этотъ блъдный, красноватый оттънокъ есть выражение недостатка любви, выражаетъ слабую любовь. Такимъ недостаткомъ любви и отличается, напримъръ, такъ называемая, филантропія, которая, не обращая надлежащаго вниманія на причины преступленій. требуетъ лишь омагченія наказаній, тогда какъ изслъдованіе причинъ небратскаго состоянія требуетъ искорененія преступленій и ведетъ къ уничтоженію наказаній.

Искусство также не вполнѣ утратило и цвѣтъ родотвенной любви, и свой основной — зеленый цвѣтъ, хотя и изображаетъ большею частью уже не то, что нами утрачено, изображаетъ не утраты наши, — а угождая чувственности, — изображаетъ то, что еще существуетъ. И религія можетъ отождествляться съ искусствомъ и съ художественною промышленностью, дѣлаясь идолопоклонническою и постепенно утрачивая свое существенное свойство, т. е. любовь къ отцамъ, и ставя цѣлью жизни чувственное наслажденіе (Афродиты, Мелиты, Гермесы—въ смыслѣ покровителя торговли и промышленности); не тогда начинается реакція, т. е. религія, соединяясь съ отвлеченною философією, дѣлается идолоборческою, отождествляясь съ нею довольствуется одною внутреннею областью, становится только внутреннею религіею.

Репигія можетть дѣлаться идолопоклонническою и идолоборческою, но это лишь искаженія религіи, а не особыя религіи, ибо религія, какъ уже сказано, только одна:—религія есть объединеніе живущихъ (сыновъ и дочерей) для воскрешенія умершихъ (отцовъ,—подъ именемъ же отцовъ разумѣются отцы и матери). Допускать болѣо однов религіи,—значитъ не имѣть на однов.

Двъ религи, - это безсмыслица.

Сближеніемъ и отдаленіемъ символическихъ фигуръ науки и искусства отъ символической фигуры религіи, и перемѣнами, которыя въ нихъ при этомъ происходятъ, можно изобразить поучительную исторію науки и искусства. Символическая фигура науки, при отдаленіи отъ религіи дѣлаясь чистою, не прикладною, блѣдиѣетъ, становится очеркомъ безъ красокъ, безъ свѣта и тѣни: становясь же при этомъ отдаленіи прикладною, она вооружается телескопами, микроскопами и другими разными орудіями,—но все, производимое ею при этомъ, кратко можно представить въ видѣ Пандоры, при чемъ богами, надѣляющими ее обольстительными качествами, будутъ распавшіяся науки. При дальнѣйшемъ движеніи блѣдный очеркъ, обнимающій собою все,—и прошедшее, и отдаленное,—можетъ и совершенно,

наконецъ, исчезнуть, какъ неимѣющій приложенія; прикладное же знаніе обратится тогда на удовлетвореніе исключительно чувственныхъ потребностей. Искусство можетъ указать даже причины такого явленія, находя ихъ въ отдѣленіи города отъ села, что и даєтъ городу возможность обратить всѣ силы, какъ умственныя, такъ и физическія, на удовлетвореніе сказанныхъ (т. е. чувственныхъ) потребностей. Чтобы оцѣнить надлежащимъ образомъ величайшую услугу, которую можетъ при этомъ оказать искусство, нужно не забывать, что промышленность, не представленная въ цѣломъ, — въ ея причинахъ и послѣдствіяхъ, — поражаетъ, изумляетъ человѣка, представляется благодѣтельницею его и потому господствуетъ надъ нимъ.

Одно лишь слово, - безъ нагляднаго изображенія, - безсильно бороться съ впечатлѣніемъ, производимымъ, напримъръ, промышленными выставками, особенно на большинство, которому сама же промышленность не даети времени обдумать, представить себъ ее въ цъломъ, въ ея вредныхъ слъдствіяхъ, въ ея нечистыхъ источникахъ; чтобы выразить это коротко, должно сказать, что чистая наука безучастия къ бедствіямь человека (къ борьбъ и истребленію), а прикладная дълается даже участницею истребленія, - въ войнѣ примо, изобрѣтеніемъ орудій истребленія, и въ промышленности косвенно, придавая соблазнительную наружность вещамъ, предметамъ потребленія, вносящимъ вражду въ среду людей; промышленность происходитъ изъ животнаго источника и обращаетъ человъка въ скота, разрушаетъ братство, вооружаетъ сыновъ противъ отцовъ, культъ отцовъ превращаетъ въ культъ женъ, комфортъ становится цёлью, и дать участіе въ комфортв всямъ считается высшею цёлью; въ этомъ и заключается истинный смыслъ промышленности, ибо человъкъ безъ знанія причинъ небратства, и даже не задающійся этимъ вопросомъ, есть только промышленное животное. Чтобы бороться съ впечатлѣніемъ, производимымъ промышленною выставкою, нужно противопоставить ей музей, храмъ, съ такою монументальною живописью, о которой теперь говоримъ. Искусство черезъ такой трудъ станетъ истиннымъ участникомъ искупленія, или спасенія, облегчая обнять причины страданій, утрать, небратства.

По другую сторону фигуры религи въ той же полосъ, соотвътствующей фризу, нужно изобразить подобную же исторію искусства, показывающую, чъмъ становится искусство по мѣръ отдаленія отъ религіи. Отдаляясь отъ религіи, искусство оставляетъ могилу,—(изъ которой оно по нравственной необходимости возникло),—за собою, за своими, такъ сказать, плечами; отказываясь отъ возстановленія утраченнаго, оно обращается къ настоящему, удвоиваетъ удовольствіе, давая возможность переживать настоящее не только въ дъйствительности, но еще и въ изображеніи; или же искусство сердится (и сердится и гнъватся за веѣхъ, въ чемъ и видитъ свое нравственное, гражданское, свое образовательное значеніе),—сердится на препятствія къ достиженію идеала, заключающагося въ томъ, чтобы всѣхъ избавить отъ всякаго труда и всѣмъ доставить наслажденіе. А между тѣмъ только трудъ можетъ доставить высшее удовлетвореніе,

изъ пассивныхъ же, т. е. страдательныхъ удовольствій рая, — вопреки миъ нію Шенавара, — создать нельзя, только изъ великаго, — мірового, — труда создастся рай. При дальнъйшемъ движеніи въ томъ направленіи, въ которомъ оно развивается въ настоящее время, искусство, надо ожидать, превратится только въ орнаментъ промышленности.

То, что на верху, на фризъ, выражено символически, -- (т. е. религія, а также наука и искусство въ ихъ отношени къ религи), -- тоже самое ниже, на той же Западной сторонь, должно быть изображено исторически. Паденіе, (т. е. отдъленіе, удаленіе человука отъ Бога, сына отъ Отца, творенія отъ своего Творца 1 - творенія, не пожелавшаго творить волю Творца, быть разумомъ слѣпыхъ силъ, вслъдствіе чего эти слѣпыя силы и обрушились на него, (что и естественно было ожидать, въ чемъ и заключается утрата рая), --- воздухъ сталъ бурею, ураганомъ, вода -- ливнями, разливомъ, лавинами, потопомъ, земля поколебалась и полуслъпыя силы природы, т. е. животныя, сдълались врагами человъка, райское состояние кончилось, эемля приняла первыя жертвы грЪха; - такою картиною открывается исторія, эта картина сопровождаеть ее, служить, такъ сказать, фономъ, на которомъ развивается исторія-какъ фактъ. Изображая бушующія, необузданныя разумною волею стихіи, внизу мы должны изображать жертвы этихъ стихій, т. е. начало ада, который полосою, то расширяясь, то съуживаясь, тянется подъ всею исторією, - подъ изображеніемъ исторіи, какъ факта, и обходитъ весь храмъ музей, естественно оканчиваясь подъ жертвенникомъ, чтобы вновь выйдти въ видъ синодика, или собора воскресающихъ, -- это исторія какъ проектъ, обнимающая всю восточную сторону подъ фризомъ. Въ первомъ паденіи, въ отдібленіи человівка отъ Бога, какъ отца, кроются всв слёдующія отпаденія, кроется тоть распадь, въ которомъ нынъ находится родъ челозъческій. (Примъч 38-е),

Вторая картина - нечестіе сына (Хама), отвергнутаго отцомъ и обреченнаго на рабство другимъ сынамъ, т. е. это небратство. Въ нечестіи Хама - начало города; потомство Хама (хамиты) было изобрътательнымъ, промышленнымъ, городскимъ и какъ городское, изивженное оно двлалось добычею воинственныхъ кочевниковъ и пиратовъ, т. е. Семитовъ и Яфетидовъ. Вавилонъ есть продолжение и слъдствие нечестия Хама; потомки отверженнаго работаютъ потомкамъ другихъ сыновъ; въ картинъ Каульбаха въ Берлинскомъ музев (одной изъ шести картинъ, изображающихъ всемірную исторію) Нимвродъ приказываеть продолжать работы даже въ то время, когда гивать Божій уже разразился надть промышленнымъ городомъ, и не смотря на просьбы жены, дътей; тутъ и надемотрщики съ бичами, у которыхъ рукоятки изъ человвческихъ костей; на этой картинв и возстаніе противъ рабства. - работники убиваютъ архитектора; внизу же жертвы рабства и возстанія — адъ; и полоса ада, начавшаяся подъ картиною перваго паденія, наполняясь тамъ жертвами слівных в силь, подъ Вавилономъ должна получить большую глубину, такъ какъ тутъ она приняла въ себя, кромъ жертвъ слъпыхъ стихій, оставленныхъ безъ управленія, еще

жертвы прямого небратства, жертвы рабства и возстанія. Конечно, этого необходимаго послѣдствія промышленности въ картинѣ Каульбаха нѣтъ; художникъ, рисовавшій картину Вавилона съ неумолимымъ строителемъ и его надсмотрщиками съ бичами, конечно, думалъ, и не безъ внутренняго удовольствія (такое впечатлѣніе сообщается и эрителямъ его картины),— на сколько Берлинъ и вообще всѣ нынѣшніе промышленные города стоятъ высоко въ нравственномъ отношеніи надъ Вавилономъ: бичей нѣтъ, работаютъ повидимому не по принужденію, работа очень легкая, сидячая, въ закрытомъ помѣщеніи; а между тѣмъ не одинъ подъ-Вавилонскій, но и всякій подъ-промышленный городской адъ заключаетъ въ себѣ жертвы не одной ужъ слѣпой силы природы (Примѣч. 39-е).

Третья картина – первое столкновеніе варварскаго Запада съ промышленнымъ цивилизованнымъ Востокомъ. Слѣдуя первымъ строкамъ Иліады, мы должны внизу, подъ картинами, изображающими поля битвъ, отвести мѣсто и для гибнушихъ на этихъ поляхъ. По картинѣ Берлинскаго музея, въ которой изображено появленіе Гомера въ Греціи, на верху, надъ радужной полосой, представлено небо, а на небѣ – боги всѣхъ племенъ Греціи, боги и Троянъ; и хотя боги эти были собраны на одинъ Олимпъ, но мира между ними не было, иначе онъ былъ бы и между людьми, не было бы и Троянской войны, которую раздували боги; а потому, слъдуя дъйствительности, Гомеръ и боговъ не могъ изобразить въ согласіи между собою.

Трудно объяснить, почему Каульбахъ, отведя на верху мъсто для изображенія причинъ вражды, для изображенія боговъ, не отвелъ, вопреки тексту поэмы, вопреки логической послъдовательности, мъста для изображенія слідствій вражды. Въ картині Греціи, нарисованной Каульбахомь, мы видимъ лишь эффектную внъшность, а между тъмъ по существу Эллада есть раздоръ; такъ бы и слъдовало назвать ее (подобно тому, какъ у насъ назывались нъкоторыя поселенія, названія которыхь, очевидно, соотвътствовали дъйствительности), - такое названіе, данное всей Греціи, также было бы согласно съ дъйствительно въ ней происходившимъ. Гомеръ, водимый Сивиллою, пристаеть къ берегамъ Греціи и привлекаетъ своими пъснями народъ, - такъ изображаетъ Каульбахъ; слушаютъ его художники, поэты, скульнгоры, архитекторы... Но Гомеръ передаетъ имъ печальную, - или какть это у насъ въ извъстномъ Словъ называется, трудную повъсть, -- повъсть о гибели ихъ героевъ; а они лишь восхищаются храбростью ихъ, ихъ удальствомъ, военными хитростями; Гомеръ указываетъ имъ на раздоры Олимпійцевъ, а скульпторы видятъ въ нихъ и изображаютъ только красоту, силу, могущество, и даже мудрость... Гомеръ, или Омиръ, такъ понимаемый, могъ бы быть внесенъ и въ христіанскій храмъ; да онъ и быль тамъ изображаемъ, напримъръ, въ Московской придворной церкви "Распятія", гдѣ на нижнихъ клеймахъ самого иконостаса изображены Омиръ и Менандръ, а также и въ другихъ храмахъ. Поэма Гомера есть эпическій синодикъ; и поэма эта, хотя и не съ такимъ характеромъ, продолжала расти въ особенности въ сказани объ Энеъ, который и по Гомеру основаль новый городъ. Оракуль на Идъ предсказываль, нь утвшение разореннымъ Троянамъ, возстановленіе Иліона и предсказаніе это исполнилось... (Примъч. 40-е). Завладъвъ Иліономъ, Греки продолжали свое движеніе въ Азію до Александра и его преемниковъ; но съ тыла противъ Грековъ появились возставшіе Трояне, т. е. Римляне, которые сами себь приписали Троянское происхождение: они-то въ лицъ Константина и возстановили Иліонъ, отодвинувъ его только на другой проливъ; этотъ возстановленный Иліонъ, 2-й Римъ, и сдѣлался центромъ новаго міра, какъ храмъ примиренія Востока и Запада, какъ городъ соборовъ, примиряющій ученія Восточное и Западное, создавшій символь, принятый всёми христіанскими исповъданіями; потому-то Константинополь и можетъ быть изображенъ храмомъ Софіи, но не такимъ, каковъ онъ теперь, а какимъ онъ вышелъ изъ рукъ строителя, -- храмомъ, воздвигнутымъ еще тогда, когда не только не было протестантства, но не было и раздъленія церквей; и при томъ это храмъ божественной премудрости, противъ которой ничего не могутъ сказать ни магометане, ни евреи. И если на одной сторонъ храма или музея, мы изобразимъ Иліонъ и съ нимъ всю древнюю исторію міра, то на другой сторонъ должны будемъ изобразить Константинополь и повую исторію, начиная отъ Константина, Юстиніана и проч.

Всв народы не только Европейскіе, или - точнве — христіанскіе, католическаго ли то или протестантскаго толка, — но и тв изъ нехристіанскихъ народовъ, которымъ враждебенъ Исламизмъ, — напримвръ Китай, — имвютъ виды на К-поль, или имвютъ его въ виду на самомъ крайнемъ планв, такъ какъ К-поль составляетъ центръ панъ исламизма; и потому тв народы, которые желаютъ всеобщаго мира, тв, которые желаютъ воспитать себя въ этой мысли, въ этомъ чувствъ, въ этомъ стремленіи, должны въ своихъ храмахъ, въ своихъ музеяхъ, вездъ, гдъ изображается исторія всего міра, поставить въ самомъ центръ К-поль, который былъ конечною цълью всвхъ войнъ, веденныхъ народами; но, — главное, — нужно изображать его съ жертвами подъ нимъ, съ жертвами уже принесенными для завоеванія или, какъ это у всвхъ христіанскихъ народовъ называется, для освобожденія его (К-поля).

Впечатлѣніе, произведенное взятіемъ К-поля, было сильно на Западѣ, по еще сильнѣе оно было у насъ; оно открыло намъ наше значеніе въ мірѣ, какъ преемниковъ примирительной миссіп К-поля. Носителемъ этой мысли о преемствѣ мы можемъ считатъ Макарія-дивнаго, по выраженію современниковъ, по стопамъ котораго слѣдовалъ, по собственному признанію его, св. Филиппъ. Изображеніе Макарія съ дѣяніями его мы поставимъ на высокомъ амвонѣ, подобномъ тому, который самъ онъ создалъ въ Новгородской Софіи и, конечно, съ тою цѣлью, чтобы сдѣлать богослуженіе поучительнымъ, а не для проповѣды, которой у насъ почти не было и которая потому и возникла, что богослуженіе стало непоучительнымъ; дѣянія Макарія будутъ поучительны и для нашего времени; въ рукахъ у него

хронографъ, открытый на повъсти о паденіи Царь-Града, начинающейся такъ: «хощу глаголати повъсть, еже не точію человъки, но и нечувственное каменіе и самыя стихіи творять плакати» (Примѣч 41-е); на поляхъ этой повъсти вънчание на царство Іоанна, какъ преемника Константина, Өеодосія, Юстиніана. Далъе Макарій поддерживаетъ своими посланіями Ioанна, идущаго на Казань (Примъч. 42-е), приказываетъ написать житје литовскимъ мученикамъ и болгарскому Георгію, замученному турками; тутъ же должны быть изображены соборы и канонизація мізстныхъ святыхъ. Передъ амвономъ, -- какъ учительнымъ мъстомъ, съ котораго произносятся и ектеньи о соединеніи встахъ, читаются поминовенія, который находится среди храма, сбведеннаго кругомъ вышеописаннымъ истинновселенскимъ синодикомъ, стоитъ громадная наглядная картина, иконостасъ, какъ это въ Успенскомъ соборћ; на ней, на этой картинћ мы видимъ прастцевъ, которые въ въровани во единаго Бога хранили завътъ о собираніи всіхть коліть земных видимь пророковь, какъ предвозвістниковъ собора, апостоловъ, какъ въстниковъ, посланныхъ для собиранія; самый амвонъ м. б. подобіємъ иконы Софіи, т. е. седьми столпнымъ зданіемъ, съ изображеніемъ на седьми столбахъ и седьми соборовъ, ждущихъ продолженія, и седьми таинствъ, въ которыхъ также выражается собираніе, начиная отъ "шедше научите, крестяще", съ надписью надъ этими изображеніями, -- какъ на холмогорской иконѣ Софіи, -- «Посла рабы своя, созывающе съ высокимъ проповъданіемъ на чашу».

Дальнъйшее раскрытіе мысли Макарія принадлежить Западной Руси, когда католицизмъ ополчился на православіе; въ полемикъ, открывшейся при этомъ, впервые, надо полагать, выяснилось существенное различіе между идеей монархизма въ Западной церкви и идеею соборности въ Восточной церкви. Эта соборность, составляя наше отличіе отъ католическаго монархизма, точно также стличаетъ насъ и отъ протестантскаго анархизма. Реформація, можно сказать, есть собороборство и иконоборство: картина Каульбаха въ Берлинскомъ музеъ-Реформація-(одна изъ шести, изображающихъ Всемірную исторію, о которыхъ мы говорили выше) далеко не выражаетъ истиннаго смысла реформаци: изображая - съ одной стороны Лютера-реформатовъ, а съ другой Лютера-лютеранъ, двъ главныя секты протестантства, Каульбахъ посредствомъ причащенія представляєть обрашеніе въ протестантство; --но значеніе причащенія есть общеніе, объединеніе, тогда какъ смыслъ протестантства есть свобода, разъединеніе даже по мысли, а относительно дъла-протестантство не только не признаетъ необходимости общаго дъла, но даже и личное дъло не считаетъ необходимымъ условіемъ спасенія. Если бы картина ограничилась изображеніемъ только множества капеллъ, представляющихъ ереси, на которыя естественно распалось протестантство, то и тогда не былъ бы еще выраженъ настоящій смыслъ протестантства; - всякая капелла есть собраніе приносящихъ общую молитву, тогда какъ протестантизмъ, не допуская молитвы за умершихъ вообще, допускаетъ, слъдовательно, молитву лишь за себя

лично. Протестантство можно, кажется, изобразить только хаосомъ, который произвель, поднявъ книгу, - библію, - Лютеръ (Примъч. 43-е). Само собою разумъется, что протестантство не осталось върно своей мысли и не могло быть послъдовательно въ особенности по отношению къ иконоборству; отвергнувъ иконы, протестанты завели музеи и впали въ самую худиную изъ всёхъ лятрій, въ мануфактуро-лятрію. Чтигели иконъ имъли бы полное право, если бы сами не отдъляли музеевъ отъ храмовъ, спросить своихъ противниковъ, -- почему у нихъ то самое, что осуждается и не допускается въ храмахъ, это самое вив храма не только дозволяется. какъ уступка слабости человъческой, но и величается творчествомъ, изобрътательностью, даже и въ томъ случаъ, когда творческій даръ употребляется на удовлетвореніе личныхъ прихотей. Если идоломъ называется то, къ чему человъкъ наиболъе привязанъ, чему преданъ всей душой, то существованіе иконъ, -- (изображеній отцовъ и братьевъ, даже великихъ, святыхъ отцовъ). -- доказываеть, что идоломъ въ этомъ случав служитъ отечество, братство и нравственное величіе; существованіе же мануфактурной промышленности доказываетъ, что идоломъ для человъка будутъ не лица, а вещи. Тоже самое нужно сказать и объ общени; -- существование различныхъ ученыхъ обществъ, въ особенности историческихъ, - что, конечно, вовсе не соотвътствуетъ запрещенію молиться объ умершихъ, -- также составляетъ противоръчіе основнымъ началамъ протестантства.

Потому то и нужно для изображения протестантства дёлить картину на двё половины, изъ которыхъ на одной будетъ отвергаться то, что утверждается на другой, такъ что если на одной половинё протестантство отвергаетъ и соборы и иконы, то на другой оно признаетъ ихъ. Точно также признавая, — и совершенно справедливо, — ничтожество дёлъ (напримёръ благотворительности), протестанты тёмъ не менёе дёлаютъ ихъ.

Выше представленное противоръчіе, очевидно, не замъчается; не замъчаютъ и крайняго бездушія протестантизма, по крайней мъръ, не замъчаютъ его у насъ; иначе, какъ объяснить появленіе такихъ запоздалыхъ подражателей протестантизма, каковы штундисты, редстокисты, пашковцы; а православіе остается или безотвътнымъ, или что еще хуже оправдывается, а что всего уже хуже само подражаетъ протестантству, ограничивая себя заведеніемъ церковно-приходскихъ школъ, проповъди, тогда какъ въ самомъ храмъ и богослуженіи можетъ заключаться самое дъйствительное, самое широкое поученіе, въ которомъ не будетъ того противоръчія, какое есть у протестантовъ.

Папство сдвлало уже шагъ къ примиренію съ православіемъ, если подъ православіемъ понимать такое ученіе, которое не отдвляеть отъ ввъры знанія, любви отъ правды, искусства отъ падежды, такъ какъ папство начало сближаться съ знаніемъ и искусствомъ еще съ самаго паденія К-поля, иногда даже подчиняясь свътскому знанію въ ущербъ ввры; и только постоянныя вмѣшательства въ политическія двла, т. е. свътская власть, которая не соединима съ нравственнымъ долгомъ и чувствомъ, служитъ

препятствіемъ къ тѣснъйшему соединенію религіи съ наукою и искусствомъ; и потому то, что считается упадкомъ папства, т. е. утрата имъ политическаго вліянія и св'єтской власти, нужно считать благотворнымъ явленіемъ, эпохою въ исторіи папства. По православному возар'внію. - Климента XIV -. уничтожившаго језуитскій орденъ, т. е. сокрушившаго самое оруліе политическаго вліянія папства, начавшаго обращеніе въ музей самого Ватикана, т. е. открывшаго собою рядъ папъ, преимущественно извъстныхъ, какъ основатели музеевъ, и почти неизвъстныхъ или мало значившихъ въ политикъ, - Климента XIV нужно поставить выше Николая I го, Григорія VII-го, вовлекціихъ палство въ политическіе свары, и тъмъ выше, что уничтожение Гезуитскаго ордена было съ его стороны подвигомъ и стоило ему, какъ полагаютъ, жизни. Съ Климента XIV-го начинается новая эпоха въ исторіи папъ, хотя важность и значеніе этой перем'вны въ наше время могуть быть оцінены немногими. Уничтоженіе Іезуитскаго ордена есть первая и при томъ отрицательная только заслуга, но тъмъ не менъе великая, ибо это значило отречение отъ политическихъ интригъ, нравственное очищение папства; мало того, этимъ, можно сказать, положено начало отречению отъ свътской власти. Къ сожалънию преемники Климента не только не продолжали этого д'вла, а даже возстановили уничтоженный имъ орденъ, и свътская власть, отъ которой не хотъли отречься добровольно, была взята у панства силою. Вторая заслуга положительная, относится къ знаню и состоитъ въ томъ, что папы, лишенные политическаго вліянія, дѣлаются основателями музеевъ и, можно сказать, ограничиваются ролью хранителей ихъ, (Примъч. 44-е). Хотя и прежніе папы, начиная съ Николая У-го созидали библютеки, музеи, но эта дъятельность ихъ была побочною, а не главною. Такую перемъну въ папахъ нужно приписать тому значенію, какое получили въ XVIII вѣкѣ знаніе и искусство. Но потому-то и можно надъяться, что когда знаніе изъ отвлеченнаго превратится въ правственное, т. е. изъ безцъльнаго познація причинъ сдълается познаніемъ причинъ небратства, а искусство будетъ поучительнымъ изображеніемъ этого небратства и его причинъ, и когда такое знаніе и искусство получать силу, то окажуть подобное же дъйствіе и на папство, обративъ папство-господствующее и въ учащее, въ изслѣдующее соборно,всемірно - соборно, - тотъ же правственный вопросъ о причинахъ небратства. Понятно, что обращение, примирение папства съ православиемъ находится въ зависимости отъ того усердія, отъ той распространенности, -- которую получить діло о братстві у нась самихь; тогда сами паны, благодаря вліянію, пріобр'ятшему силу, обратять музеи, и теперь сближенные съ храмими, въ храмы-музеи.

Исторію папства можно разд'влить на два періода, изъ коихъ первый періодъ, —господства, — окончился Бонифаціємъ VIII-мъ. Тотъ же народъ, который возвеличилъ папство, далъ ему свътскую власть, нанесъ и оскорбленіе въ лицъ Бонифація VIII, отвелъ его въ плънъ. Въ тоже время Дантъ осудилъ папство, какъ свътское. 2-й періодъ начинается возвращеніемъ

папства въ Римъ, строеніемъ Ватикана, гдѣ папство, дозволивъ Рафаэлю помѣстить Данта въ числѣ богослововъ (въ диспутѣ о таинствѣ), тѣмъ признало незаконность свѣтской власти. Комедію Данта, т. е осужденіе свѣтской власти, могли читать и неграмотные, и не въ одной Италіи, а вездѣ, гдѣ она была изображаема. Катедраль Флорентійскій, помѣстивъ самого Данта съ раскрытою книгою его сочиненія, какъ бы приглашалъ ее читать. Въ этомъ отношеніи, и только въ этомъ, Дантъ—союзникъ православія.

Напство въ отношеніи науки виновно не въ томъ, что оно считало ее служанкою религіи, а въ томъ, что оно употребляло науку не на изслѣдованіе причинъ небратства, не на всеотеческое дѣло, а на поддержаніе своего господства и своей непогрѣшимости.

Папы, сделавшись основателями музеевъ, темъ самымъ сделали и первый шагъ къ сближенію съ православіемъ;-- по чтобы папство сдълало и еще шагъ къ сближению съ православіемъ, т. е. чтобы перешло отъ науки и искусства, чуждыхъ религи, къ наукъ и искусству, составляющимъ съ религіею одно,--нужны и съ пашей стороны труды и усилія и тёмъ большіе, что самая цівль, которая будеть ими достигнута, несравненно выше цълей чисто научныхъ и только художественныхъ; наши усилія и труды д. б. направлены во 1-хъ къ сближению знания съ върою, - а такое сближеніе произойдетъ, когда знаніе будетъ, какт, выше сказано, изслѣдованіемъ причинъ небратства; во 2 хъ къ сближени надежды съ искусствомъ, сближаться же надежда съ искусствомъ будетъ, когда искусство, возстановляя прошедшее, отцовъ, будетъ мирить сыновъ, чтобы составить изъ нихъ соборъ для дъйствительнаго осуществленія надежды всеобщаго воскрешенія, при чемъ только и возможенъ крѣпкій союзъ сыновъ, братство, въ которомъ любонь соединится съ правдою. Чемъ более знаніе, сближенное съ върою, искусство съ надеждою, т. е. музей съ храмомъ, общество съ церковью (правда съ любовью), получать силы и значенія, тъмъ болъе можемъ имъть надежды на примирение съ католицизмомъ; сила же и значеніе ихъ пропорціональны трудамъ и усиліямъ, которыя мы употребимъ на созданіе храмовъ и музеевъ и на соборное изслѣдованіе въ нихъ, ибо въ нихъ, въ этихъ трудахъ будетъ говорить духъ времени, подобный тому, который въ прошломъ въкъ принудилъ папъ отказаться отъ политики и побудиль ихъ предаться созиданію музеевъ. И Римъ представляетъ благопріятную почву для воспріятія этого духа, ибо не только храмъ св. Петра имветъ свой музей въ Ватиканв, храмъ Іоанна Латеранскаго соединенъ съ музеемъ того же имени, но и сама конгрегація распространенія въры (Congregatio de propaganda fide) при помощи миссіонеровъ, которыхъ она имъетъ во всъхъ частяхъ свъта, созидаетъ себъ музей. Но не говоря уже о музеяхъ, отдъльныхъ отъ храмовъ, не говоря объ институтахъ. — соборахъ. — изсявдователей ивмецкихъ, французскихъ, которые давно уже тамъ существуютъ, и существуютъ отдъльно, самъ Ватиканъ, зажлючающій въ себъ древности классическія, Этрусскія, Египетскія, какое

можеть имъть отношение къ христіанскимъ храмамъ, если католицизмъ считаетъ христіанство противоположнымъ язычеству? А устраненіе, примиреніе этого противов'вчія, православіе и ставить своею задачею. Усвоивъ себъ единство въры и знанія, правды и любви. Напство будеть читать себѣ осужденія и въ панегирикѣ, который ему написанъ художниками въ Ватиканъ, и въ Варволомеевской ночи, и въ картинахъ превозношенія его надъ свътскою властью (Григорій VII и Генрихъ IV, Александръ III и Фридрихъ 1); еще большее осужденіс будеть читать себъ папство въ палатъ, разрисованной Рафаэлемъ, такъ какъ въ разъединеніи, которое тамъ выражено, виновно то же папство, которое было вождемъ западной Европы. И осуждение это будетъ плодотворно, потому что изъ сознанія виновности. ставшей на мъсто жалкой, безплодной непогръшимости, родится мысль, которой тёсенъ будетъ и Ватиканъ, и храмъ св. Петра, ибо она восприметъ въ себя не только музеи, хотя и бывшіе при храмахъ, но чуждые имъ, восприметь въ себя и тъ институты изслъдователей (французскіе, нъмецкіе), о которыхъ говорилось. И чъмъ глубже папство проникнется сознаніемъ своей погръшимости, (Примъч. 45-е), тъмъ оно будетъ православнъе, ибо православіе, не принисывая непогръщимости ни каждому въ стдъльности, ни одному изъ всъхъ, ставитъ ее цълью совокупнаго дъйствія всъхъ, т. е. вселенскаго собора, (Примъч. 46-е).

При обращеній базилики въ христіанскій храмъ къ средней абсидѣ пристраивались, обыкноенно, двъ другія абсиды, изъ которыхъ въ одной хранились книги, а въ другой -- сосуды и вообще принадлежности богослуженія; изъ первой образовалась библіотека, а изъ второй хранилище вещественныхъ памятниковъ; и всъ эти три части, такимъ образомъ, составляли одно цълое. Но между храмомъ и музеемъ существовала еще болбе тысная связь; древній храмь, какъ мы знаемь, допускаль изображенія и не святыхъ, и даже болѣе того- язычниковъ, -- въ подлинникахъ даются наставленія какь писать философовь, сивилль, между философами упоминаются, кром'в Платона. Аристотеля, Плутарха, и историки, какъ Фукидитъ, трагики, какъ Софоклъ; и православная церковь не составляла въ этомъ исключенія, даже католицизмъ въ этомъ отношеніи поступаль совершенно также, - католицизмъ, какъ извъстно, почти канонизовалъ Аристотеля, и на картинъ въ церкви св. Екатерины въ Пизъ, изображающей Өому Аквинскаго, - нѣсколько ниже его, - по обѣ стороны. - изображены Платонъ и Аристотель, отъ устъ которыхъ идутъ къ св. Өомъ золотыя нити, означающія, что въ богословскую систему св Өомы вошли также ученія Платона и Аристотеля, Такимъ образомъ, нетерпимость въ этомъ отношеніи принадлежить не древней Руси и не среднямъ въкамъ, это-спеціальная принадлежность новбишаго времени, уступка протестантизму, подражаніе ему; слідовательно, по православному возэрізнію, къ соединенію музся съ храмомъ нЪтъ препятствій, и портретное собраніе не составляетъ чего-либо несовмъстнаго съ храмомъ, - и потому вопросъ можетъ состоять не "о соединеніи ихъ", а о томъ, почему музей существуетъ отдъльно отъ храма: ибо что такое музей, отдъленный отъ храма, какъ не расколъ, "наука ересь", а ученое общество-самочинисе собраніе. (Примъч. 47-е). И неужели же всъ эти явленія, — музей, наука, должны быть отнесены къ такимъ, которыя могутъ быть только терпимы и не могутъ служить для назиданія; если же они могутъ служить для назиданія, то почему церковь ими не пользуется; а если они только терпимы, терпимы, слъдовательно, какъ зло, то почему она ихъ не искорсняетъ?.. Если бы мысль о соединении музея и храма явилась, — интересно знать, -- кто большее оказаль бы сопротивление этому соединению, или, --върнъе сказать, - возсоединеню, - духовные или свътске? Надо полагать, что духовные; хотя и свътскіе не отличаются особою терпимостью къ духовному, но тъмъ не менъе наибольшаго сопротивления должно ждать со стороны духовныхъ, какъ это ни странно, какъ ни удивительно, въ особенности въ настоящее время, когда съ одной стороны, съ юга надвигается Штундизмъ (Примъч. 48-е), требующій поучительности и по этой именно причинъ отдълившійся, а съ другой стороны заявляетъ о себъ старообрядчество, которое требуеть отъ духовенства также учительности. Для протестантовъ вопросъ о храмв и музев, которые въ отделени теряютъ образовательную силу, есть вопросъ о соединении; для православныхъ же и католиковъ это -- вопросъ о возсоединении; но въ высшей степени замъчательно, что протестанты, соединивъ музей съ храмомъ, перестанутъ быть иконоборцами, противниками поминовенія, т. е. самыя причины къ отдбленю ихъ отъ католицизма уничтожатся; мало того, - создастся необходимость, и необходимость неизбъжная, къ соединенію. Католицизмъ же, или папство, допустивъ въ храмъ музей, который есть выражение знанія, т. е. изслъдования, не можетъ признавать своего главу, -- себя, -- непогръшимымъ. Въ этой то непогръшимости, въ правъ, присвоенномъ папами, ръшать догматическіе вопросы, вводить новые догматы и, вообще, новшества, и заключается существенная причина отдёленія католицизма отъ каволицизма,

Признавая въ ученіи о Троицѣ образецъ собора, мы должны будемъ признать въ первой человѣческой семьѣ соборъ вселенскій, такъ какъ въ ней заключался весь родъ человѣческій (Примѣч. 49-е). Но соборъ этотъ продолжался до тѣхъ только поръ, пока въ первой человѣческой семьѣ существовало согласіе. Затѣмъ, когда родъ человѣческій распался, тогда тѣ, которые увѣровали въ Бога единаго, общаго для въѣхъ людей, и въ тоже время надѣялись, что черезъ ихъ потомство будетъ дано благословеніе всѣмъ колѣнамъ земнымъ, т. е. произойдетъ соединеніе, или иначе сказать, видѣли въ потомствъ своемъ миссіонеровъ единства, апостоловъ, или народъ іереевъ Бога вышняго, —сочли нужнымъ для сохраненія своей вѣры обособиться отъ всѣхъ. Но тѣмъ не менѣе въ отдѣленіи, въ отчужденіи себя ради даже сохраненія вѣры въ единаго Бога, ради упованія на будущее единство, нельзя видѣть приближенія къ соединенію. Впрочемъ, не Авраамъ служилъ своимъ потомкамъ образцомъ въ отчужденіи отъ

другихъ народовъ, ибо, по библейскому сказанію, Авраамъ принялъ чуждыхъ, неизвъстныхъ ему странниковъ, какъ близкихъ, какъ родныхъ, какъ Самого Единаго Вога, и этимъ призналъ, что Единый по отношенію къ намъ, въ собъ, -- при единствъ, -- Онъ заключаетъ и множество. Явленіе Аврааму трехъ странниковъ заключаетъ въ себъ для Авраама и для его потомковъ урокъ объ отношеній къ тъмъ, отъ которыхъ онъ отдълился и которыхъ потомки его чуждаются и теперь. Патріархи хранили эту мысль о собираніи, потомки ес забывали; пророки напоминали и прецвозвъщали соборъ, исполнителемъ же этой мысли былъ самъ Христосъ, пославшій в'ыстниковь; несогласіе среди этого собранія разныхъ народовъ вызвало необходимость новаго примирителя, -- собора въ соборъ. Согласно съ этими самыми соборами, въ которыхъ и последній не считаль себя окончательнымъ, послъднимъ, необходимо признать ихъ вселенскими. Мы можемъ и должны даже представить этотъ рядъ соборовъ засъданіями одного и того же, еще неоконченнаго собора, а всъхъ жившихъ позже послъдняго засъданія этого многовъковаго собора, и въ особенности самихъ себя, виновными въ томъ, что соборъ не былъ продолжаемъ. Протестанты, проповъдовавшіе противъ соборовъ и церкви и тъмъ препятствовавшіе ихъ продолжению, не замъчали, что они сами (протестанты) были виновниками того, что соборы не достигли окончытельной ціли, - которая лежала въ ихъ основъ, -т. в. примиренія... Соборы не пришли еще и къ тому, чтобы предметомъ своихъ изслъдованій сдълать причины вражды или небратскаго состоянія; -- первые два собора выработали лишь образецъ примиренія, въ слідующихъ, до седьмого, они раскрывали способъ дібіствія; наконець, седьмой соборъ защищаль необходимость внѣшняго выраженія противъ тъхъ, которые хотъли ограничить религію лишь мыслію и чувствомъ; этотъ соборъ защищаль, во 1-хъ иконописный храмъ, т. е. храмъ поучительный, воспитывающій для объединенія въ единой мысли и чувстві, въ чемъ только и можетъ заключаться цбль нагляднаго поученія; во 2-хъ соборъ этотъ защищалъ мощи святыхъ и все, что служитъ къ напоминанію о нихъ, а также моленіе за умершихъ (вселенскій синодикъ) (Примъчаніе 50-е); путемъ же такого воспитанія сама церковь обращалась бы въ постоянный соборъ, каждый приходъ призывался бы къ соборному дѣянію, къ устроенію всеобіцаго мира, такъ что вст помъстные соборы были бы частями одного вселенскаго и ихъ нельзя было бы ни различать, ни тъмъ болѣе противополагать вселенскому.

Дъянія такъ называемаго седьмого вселенскаго собора состояли въ историческихъ и даже археологическихъ изслъдованіяхъ; онъ собралъ мнѣнія отцовъ всѣхъ предшествующихъ вѣковъ по вопросу объ иконахъ и, вообще, живописи; кромѣ мнѣній онъ основывался на обычаѣ, т. е. на употребленіи церковью иконъ въ предшествующіе вѣка; но что болѣе всего дѣлаетъ этотъ соборъ вселенскимъ, это то, что онъ не вошелъ въ разсужденіе по вопросу, который ему дѣлали противники иконъ: «Необходимы ли иконы для спасенія?» По образу мысли того времени положитель-

наго отвъта на этотъ вопросъ нельзя было дать, но соборъ не придалъ мнъніямъ, взглядамъ въка значенія равнаго вселенскому преданію. Опредъленія этого собора и до сихъ поръ не были еще надлежащимъ образомъ приведены въ исполненіе, а потому едва ли мы имъемъ право жаловаться, что со времени седьмого не было вселенскихъ соборовъ...

Почему вселенскіе соборы прекратились и прекратились ли они? Можетъ быть, послъдующие соборы ничъмъ въ дъйствительности не отличались отъ предыдущихъ и только не были признаны вселенскими? Католики и называли ихъ вселенскими, мы же, не удовлетворяясь ими, не давали имъ такого наименованія. Такъ католики Флорентійскій соборъ называютъ VIII вселенскимъ; но если бы даже на Флорентійскомъ соборѣ и состоялось примиреніе, то и тогда нельзя бы было приписывать ему наименованіе вселенскаго, ибо такое примиреніе сдълало бы лишь возможнымъ вселенскій соборъ: вселенскій соборъ предполагаетъ согласіе двухъ половинъ, но такого согласія предъ Флорентійскимъ соборомъ не было, потому Восточная церковь не признала и самой флорентійской уніи. Зат'ємъ не было и предварительных в соборовъ, соборовъ для примиренія, въроятно потому, что перестали върить въ возможность достигнуть этимъ путемъ примиренія, и имъли, конечно, основание не върить, - соборъ въ смыслъ спора утратилъ повидимому довъріе. Но если бы даже соборъ духовенства всъхъ христіанскихъ исповъданій и достигь примиренія, согласился на соединеніе, то ръшенія этого собора все гаки не были бы приняты народомъ, или народами (Примъч, 51 e); потому что образование положило ръзкую грань между народомъ и образованнымъ классомъ, и согласіе на соединеніе между образованными классами не можеть имъть никакого значения для народовъ, раэличія между которыми коренятся въ самомъ быту ихъ. Соединеніе между духовенствами не только христіанскихъ, но даже и нехристіанскихъ странъ, благодаря индиферентизму, или терпимости, легко можетъ состояться: но таксе соединение не имфло бы пикакой цъны и было бы даже сигналомъ къ новому расколу. Впрочемъ, нътъ ничего прискорбнаго въ темъ, что примиреніе не можетъ состояться на такомъ основаніи, потому что, если бы народъ и согласился на него, оно не было бы дъйствительнымъ примиреніемъ; для д'Ействительнаго примиренія нужно народъ ввести въ соборъ, нужно міръ, - нужно народы всъхъ религій, - обратить въ соборъ.. Между церковью и соборомъ, -по объему, -нътъ и не должно быть различія; различіе заключается въ томъ, что соборъ предполагаетъ опредъленное сознание единства, даже больше, — онъ предполагаетъ совокупное общее дъйствіе, тогда какъ церковь основываєтся на неопредъленномъ лишь сознаніи, на чувств'ї лишь единства; такимъ образомъ, обращеніе церкви во кселенскій соборъ предполагаетъ опредѣленное сознаніе каждою мъстностью, каждымъ даже членомъ церкви своего отношенія къ цълому міру, такая церковь и была бы соборною, каковою она и въ настоящее время называется, но не есть. Къ счастью седьмой соборъ отстояль средство для пріобщенія народовъ къ собору или для обращенія ихъ и ЦЪлаго

міра въ одинъ соборъ, отстояль вселенскій синодикъ и иконописный поучительный храмъ и вообще внѣшнія дѣйствія. Въ положеніяхъ 7-го собора заключается возможность соединенія музея и школы съ храмомъ.

Благодаря, конечно, седьмому собору, который далъ живописи священное значеніе, создалась и теорія живописи (юдинъ Дамаскинъ), которая приравнивала живопись ко встить искусствамъ, служащимъ внтинему выраженію, тогда какт древній міръ даже не даль особой музы золчеству. ваяню, живописи. Живопись, благодаря тому же собору, не была удержана въ своемъ полетъ. — именно полеть. — потому что ни разстояние, ни время не составляли для нея препятствія, внутреннее не было для нея недоступнымъ, -- она писала то, что было за стѣнами, что происходило въ душъ, внутри человъка и т. п. По причинъ такого образовательнаго значенія иконописи. продолженіемъ вселенскихъ соборовъ можно считать то строительно-иконописное движеніе, которое созидало храмы, историровало ихъ; движеніе это обняло не только Россію, но и весь Западъ Европы усвоилъ Византійскую иконопись; движеніе это не прекратилось и въ настоящее время, хотя почти утратило свою поучительную силу; утрата этой поучительной силы и составляетъ силу протестантизма. Иконопись на Западъ, подавленная протестантизмомъ въ храмахъ, возродилась въ музейной и, вообще, монументальной живописи, не приводящей, однако, къ сознанію разъединенія и не указывающей пути къ соединенію. Подавляющее вліяніе протестантизма, враждебнаго всему, что служитъ къ соединенію, не только проникло къ намъ, но даже вошло въ насъ, вошло въ самое духовенство, выражаясь въ немъ предпочтеніемъ проповіди поучительному богослуженію, пренебреженіемъ къ образовательному значенію иконописи, и къ иконописи вообще, -- (иконы стараются скрыться сколько можно, стушеваться, не только въ частныхъ домахъ, а даже и въ храмахъ), - сказываясь полною увъренностью, хотя и скрываемою, въ силъ и истинности протестантства и въ безсиліи православія, такъ что не столько страшенъ намъ штундизмъ, сколько этотъ, живущій въ насъ самихъ, союзникъ протестантизма. А живетъ онъ, этотъ союзникъ протестантизма, и въ большей части интеллигенціи, выражаясь въ благогов'єніи къ отвлеченному разуму, живетъ онъ въ интеллигенціи, не считающей необходимымъ для разума, мысли, внъшняго выраженія, проявленія во внъ. Благодаря тому же протестантизму, наши свътскія школы враждебны церковно-приходскимъ и всякій школьный учитель ставитъ себя безконечно выше священника, полагая, что у него можно многому научиться, тогда какъ въ храмъ учиться нечему. Благодаря, наконецъ, тому же протестантизму, вырыта непроходимая пропасть между наукой и религією, храмомъ и музеемъ; и конечно не далеко то время, когда строительно-живописное движеніе, въ которомъ, какъ сказано, мы видимъ продолжение вселенскихъ соборовъ, прекратится. Протестантизмъ не столько вреденъ даже для Германіи, -- которая терпитъ противоръчія, даже возводитъ ихъ въ законъ разума, -- всю разрушительную силу протестантизмъ можетъ проявить у насъ, которые не умъемъ оставлять

въ жизни то, что отрицаемъ въ теоріи. Противъ протестантскаго собороборства (протестантизмъ есть и соборо-и иконо- и дъло-борство) нужно не соборо-поклоненіе, нужно дійствовать соборно, соединиться въ одинъ соборъ, такъ чтобы каждый приходъ, каждая отдёльная мёстность вошла въ него; и это нужно точно также, какъ противъ протестантскаго иконоборства, нуженъ музей, - музей нуженъ какъ внѣшнее выраженіе собора. Намъ, впрочемъ, нътъ нужды вступать въ борьбу съ протестантизмомъ, если онъ возстаетъ только противъ отдёльныхъ иконъ, если онъ возстаетъ противъ дълъ, разумъя подъ этимъ только личныя дъла, которыя,дъйствительно, - не имъють силы, какъ не могутъ имъть образовательной силы и отдъльныя иконы; - мы говоримъ о соборной, такъ сказать, живописи, о храмъ, всемірно-исторированномъ, также, какъ и о дълахъ не личныхъ, а о дълъ всеотеческомъ. (Единая соборная живопись, какъ единая и соборная церковь, какъ единое и совокупное дъло, единое, соборное толкованіе, т. е. проектъ). Противъ протестантскаго соборо-борства, допускающаго личное толкованіе, нуженъ соборъ, изслъдующій причины, по которымъ люди приходятъ къ различнымъ толкованіямъ, изъ чего и создаются различные религіи, толки, -- состояніе, протестантизмомъ одобряемое, признаваемое за то, что такъ и быть должно; -- но при этомъ изслъдованіи необходимо самое толкованіе писанія, —ведущее только къ раздору, -- вамънить исполнениемъ писанія, т. е. устраненіемъ причинъ къ раздору, - нужно обращеніе міра, людей всёхъ м'ёстностей въ соборъ отцовъ учащихъ и сыновъ учащихся, изъ коихъ ни одинъ не считаетъ себя святымъ, непогръшимымъ, ибо христіанство учитъ покаянію, сознанію своей вины, поэтому-то входъ въ храмъ и есть мъсто для кающихся, а первая часть литургін – литургія оглашенныхъ, т. е. кающихся; это объясняетъ также, почему православіе не признаетъ чистилища, -- чистилище мы имъемъ въ самомъ храмъ, какъ покаяніе.

Говоря объ обращеніи міра въ соборъ, подъ словомъ міръ мы разумъемъ все признаваемое стоящимъ внъ религи, т. е. не церковное, свътское, мірское, временное, плотское, если церковное признавать духовнымъ; и этотъ міръ, хотя и связанный экономико-юридическими отношеніями, тъмъ не менъе и онъ, какъ и церковь, есть соборъ, но соборъ искаженный; искажение его состоитъ въ томъ, что онъ не ставитъ своею задачею дъйствительнаго примиренія, братства; но поставить этотъ вопросъ онъ можеть, и тогда сдълается дъйствительнымъ соборомъ; такъ что если бы какой либо парламентъ вмъсто того, чтобы продолжать пренія, задался вопросомъ о причинахъ существованія партій,—не въ немъ (парламентъ́), конечно, ибо онъ представляетъ только партіи, раздирающія самую страну, которой онъ служитъ представителемъ, -- то онъ и сдълался бы соборомъ. Въ міръ есть и спеціальные международные конгрессы, которые представляють собою распавшійся вселенскій соборь, ибо вселенскіе соборы,-центральные, представительные, - были собраніемъ пастырей, и учителей; подъ послъдними разумъются ученые, такъ какъ въ эпоху вселенскихъ соборовъ, особенно послѣдняго изъ нихъ, свѣтское, т. е. свѣтская наука, — какъ отдѣльное, — почти не существовало. Есть въ мірѣ и помъстные соборы, это — парламенты, законодательныя палаты; существуютъ подобныя же соотвѣтствія и между другими дѣленіями церкви и общества: каждый приходъ имѣетъ свое собраніе, храмъ, нѣсколько приходовъ имѣютъ соборьный храмъ, затѣмъ каведральный и т. д.; но эти церковные союзы не имѣютъ ничего общаго съ сельскимъ міромъ, съ волостями, уѣздами и прочепримѣч. 52-е); существуютъ и еще соотвѣтствія между міромъ и церковью: вѣроученіе — въ церкви, наука — въ мірскомъ обществъ иконопись — въ одномъ, живопись — въ другомъ, и вообще, — церковное искусство и свѣтское искусство и т. д.

По протестантскому воззрѣнію отдѣльное существованіе свѣтскаго и духовнаго, военнаго и гражданскаго, совершенно нормально... Но нельзя забывать, что протестантство, -- даже и умъренное, -- признаетъ до извъстной степени Законными ереси и расколы; радикальное же протестантство въ ересяхъ и расколахъ видитъ жизнь религи; тогда какъ православная, соборная церковь, въ раздёленяхъ не можетъ видъть дъйствительнаго блага, — напротивъ, она, православная цорковът какъ печалованіе обо всёхъ вообще раздорахъевъ наукъ, не изследующей причины небратства, не можеть не видеть ереси, а во всехъ разнообразныхъ собраніяхъ, сходкахъ, конгрессахъ, парламентахъ, не имфющихъ пфиью устранение причинъ къ раздору, - не можетъ не видъть раскола, не можетъ не ставитъ ихъ наравнъ съ инославными, съ иновърными, ибо она, сама православная церковь, есть, какъ сказано, печалованіе о всівхь, вообще, раздорахъ. Впрочемъ, если православная порковь, будучи по существу печалованіемъ о всёхъ раздоракъ, и не задается цёлью изследованія причинь раздоровъ, причинъ неродственности, небратства, сознательно, то въ той цъли, которую она не отвергаетъ (разумвемъ примиреніе религій), если понять ее надлежащимъ образомъ, и заключается устраненіе причинъ небратства (междусословныхъ, международныхъ и проч.), безъ чего, какъ это было уже сказано, никакого примиренія и соединенія произойти не можетъ; но духовное въ дъйствительности такою цълью не задается, а хотя и считаетъ возможнымъ дъйствительное примиреніе, признаетъ возможнымъ примиреніе только внѣ міра, внѣ времени, т. е. когда не будетъ времени, когда, слъдовательно, будетъ уже поздно, и благодаря лишь этому, духовное уживается и съ наукою, въ настоящемъ ея видъ, и со всъмъ свътскимъ, мірскимъ, допускающимъ вражду, какъ необходимое; только въ прежнее время допускалась эта вражда, какъ необходимое эло, и потому "міроков" было синонимомъ гръховнаго, въ настоящее же время свътское не признаетъ себя гръшнымъ, и, мало того, во враждъ оно усмотръло путь къ прогрессу, въ своихъ недостаткахъ оно видитъ свое достоинство; въ настоящее время возводится въ обязанность не достигать, а сознавать свое достоинство, считая его врожденнымъ по происхожденію, -- в троятно, отъ приматовъ. Пока свътское будетъ относиться легкомысленно къ порокамъ, къ злу, до тѣхъ поръ духовное должно считать его расколомъ, а пока будетъ расколъ между духовнымъ и свѣтскимъ, соборовъ ни центральнаго, ни мѣстнаго быть не можетъ,—мѣстные соборы не могутъ приступить къ дѣлу, къ устроенію поучительныхъ храма и богослуженія, пока не будутъ направляемы центральнымъ.

Впрочемъ, мъстный соборъ можетъ и теперь приготовляться къ совокупному дъйствію съ центральнымъ, если только не будетъ вносить при этомъ никакихъ новшествъ, а даже будетъ возстановлять старину; и если, руководствуясь единственно поучительностью, онъ будетъ сближаться съ одной стороны съ старообрядчествомъ, а съ другой, — не ссорясь съ протестантствомъ, -- дастъ высшую миротворную поучительность, то въ этомъ выразится требованіе времени, требованіе, чтобы православіе не оставалось безотвътнымъ предъ возстающими на него сектами, которыя всъ могутъ быть распредълены на два класса, - на отвергающія новшества (старокатолики, т. е. стародогматцы) и на отвергающія старину (протестантскія, раціоналистическія, мистическія). Такой соборъ напишеть на куполъ своего храма, (согласно съ древними изображеніями, существовавшими уже въ Х-мъ въкъ въ храмъ монастыря св. Луки въ Ливади), угрозу суда, т. е. будетъ торопить примиреніемъ, пока есть еще время; на фризъ напишетъ примирительный катехизись, какъ выраженіе Богословія и философіи; на стінахъ же изобразитъ священную исторію, внося въ нее и свътскую, согласно съ палеею и хронографомъ; будетъ писать и мѣстную лѣтопись, отмѣчая, какъ предметъ покаянія, то, въ чемъ должны покаяться, сознать себя виновными партіи въ нынъшнихъ городахъ, - земскія, дворянскія и всякія другія.

Соборъ, имъющій цълью дъйствительное примиреніе всъхъ религій, отыскивающій коренныя причины разділенія ихъ, можеть остановиться только на бытовыхъ, на коренящихся въ образъ жизни причинахъ. Бытовыя причины, коренящіяся въ образѣ жизни, существують и въ настоящее время въ видъ отдъльныхъ сословій; изъ этихъ сословій духовное и свътское, отъ которыхъ зависитъ починъ собора, хотя и составляютъ еще особыя сословія, особенно у насъ, но не различаясь по образу жизни, если и будутъ сопротивляться сближенію въ общей мысли, то продолжительнымъ такое сопродивление быть не можетъ; гораздо скоръе можно ожидать отъ нихъ, -- какъ городскихъ, какъ сходныхъ по образу жизни, -- совокупнаго противодъйствія осуществленію собора въ самомъ дъйствін, которов у городскихъ должно быть общимъ съ сельскими жителями. Происхожденіе различныхъ толковъ у единаго человъческаго рода, рода смертныхъ, о Подателъ жизни, о судьбъ человъческой объясняется способами пропитанія. Главныхъ способовъ пропитанія два, - земледівліе и скотоводство. Городъ не имфетъ своего особаго источника пропитанія, городъ только перерабатываетъ добываемое первыми двумя способами; онъ не имъетъ и самостоятельной религіи, а только преобразованную изъ тёхъ двухъ, которыя возникаютъ у землевлад вльческихъ и кочевыхъ народовъ. Первоначальная религія, которая предшествовала раздёленію на кочевниковъ и земледёльцевъ, была върою въ небесныхъ Сына и Отца, отношеніе между которыми обозначалось третьимъ существомъ. (Примъч. 53-е). Религія кочевыхъ — въра въ суроваго, грознаго Бога, — такъ какъ самый способъ пропитанія требовалъ умершвленія животныхъ и это умершвленіе сдълалось кровавыми жертвами. (Примъч. 54-е). Религія земледъльца — въра въ Бога (или боговъ) милостиваго, которому приносили плоды. Въ грозности, въ суровости, въ нетерпимости и нужно искать происхожденіе исключительнаго единства.

Задача центральнаго собора—не изслѣдованіе только причинъ различныхъ толковъ, но и устраненіе ихъ для соединенія всѣхъ въ одинъ соборъ, въ соборъ дѣйствія для цѣли, которая у смертнаго рода можетъ быть лишь одна. На этомъ основаніи религіи могутъ быть раздѣлены:

- 1) на земледъльческія,—въ которыхъ заключаются всѣ задатки истиннаго христіанства, такъ какъ для земледѣльцевъ, живущихъ въ родовомъ, патріархальномъ быту, и въ Богѣ будетъ понятна родственная любовь, но только наука и образованіе могутъ любовь, ограниченную семьей или племенемъ, возвести до универсальности; должно присовокупить также, что евхаристія и воскресеніе мертвыхъ также имѣютъ задатки въ земледѣльческомъ быту.
- 2) Городскія религіи бываютъ или художественно.—или промышленноидолоповлоническія; послѣднія (промышленное идолопоклонство), отрицающія первыя (художественное идолопоклонство, т. е. поминовеніе отцовъ)
  и есть идоло- или иконо-борческія религіи, религіи вообще отрицающія внѣшнія выраженія. Доказательства тому, что идоло- и иконо-борчегкая репигія
  есть вмѣстѣ религія промышленно-поклонническая (мануфактуро-лятрія), можетъ представить и Византійское иконоборство; ибо Императоры иконоборцы, лишивъ храмы иконописи, обратили въ храмы свои дзорцы, украсивъ ихъ всѣмъ, что можетъ сдѣлать искусство, порабощенное промышленностью. Существовали, конечно, и послѣдовательные идолоборцы, которые не поклонялись идоламъ и промышленности; но такія секты по неустойчивости, по сравнительно малой роспространенности ихъ, не заслуживаютъ вниманія; не слѣдуетъ придавать имъ и значенія, ибо на энтузіазмѣ, на явленіяхъ исключительныхъ, нельзя построить чего-либо прочнаго.
- 3) Кочевыя религіи,—къ которымъ нужно причислить (кромѣ первобытной, ничѣмъ не отличающейся отъ первобытной земледѣльческой) еврейство и магометанство,—бываютъ воинственныя (Исламизмъ) и торговыя (Іудаизмъ). Исламизмъ соотвѣтствуетъ той стадіи кочевого быта, когда разрозненныя племена соединились для завоеванія, или сдѣлались завоевателями; такъ приняли магометантство татары и турки; для аравитянъ же Исламизмъ былъ, можно сказать, проектомъ завоеванія міра. Переходъ къ городу легокъ вообще, а для кочевыхъ легокъ въ особенности,—завоеватели руками завоеванныхъ строятъ города; но городъ оказываетъ свое дѣйствіе, изнѣженность лишаетъ кочевниковъ воинственности, и религія, примѣнясь къ новому быту, превращается въ богословіе.

Общее во всёхъ этихъ религіяхъ—расколахъ, въ религіяхъ земледёльческой, городской. — въ ея художественно-идолопоклоннической стадіи, — и кочевой, есть поминовеніе отцовъ умершихъ; отрицается же такое поминовеніе только тогда, когда городъ творитъ себѣ идола изъ промышлен пости Хотя, впрочемъ, поминовеніе и отрицается въ идолоборческихъ религіяхъ, какъ у протестантовъ, отчасти у магометанъ, но изгнанное въ одной формѣ, оно появляется въ другой, — у протестантовъ музеи, юбилеи, магометане чтутъ могилы своихъ святыхъ... Значеніе идолоборческихъ религій заключается въ томъ, что они показываютъ дёйствительное значеніе поминовеній, учатъ не ограничиваться однимъ только поминовеніемъ, — своимъ отрицаніемъ идолоборческія религій заставляютъ поставить цёлью дёйствительное воскрешеніе.

Примиреніе религій можеть заключаться лишь въ обращеніи кочевыхъ народовъ въ земледѣльческіе и въ возвращеніи города къ селу, но къ селу, въ которомъ встествознаніе будетъ душею и разумомъ земледѣлія, въ которомъ знаніе вообще будетъ одушевлять сельскую жизнь. Къ этому нужно прибавить, что село съ зимнею промышленностью и скотоводствомъ не уничтожаетъ, а только ограничиваетъ крайности двухъ родовъ быта, городскаго и кочеваго

Въ селъ съ зимнею только промышленностью, т. е гдъ промышленность не составляетъ исключительнаго зачятія, не можетъ быть промышленнаго идоловоклонитва: не можетъ быть тамъ и художественнаго идолопоклонства, ибо природа не только постоянно передъ глазами, но въ ней совершается и главная работа села. Знаніе въ селъ не можеть служить исключительно промышленности, ибо для села главное заключается въ обезпеченій урожия; потому же знаніе въ селб не можеть остаться чистымъ, неприкладнымъ, а религія внутреннею, духовною, какъ не можетъ сдблаться и фетицизмомъ, язычествомъ; слъдовательно сельская наука, согласная съ религіею, будетъ изучать самыя условія, причины смертности, а искусство въ родовой, -- но неограниченной племенемъ или народомъ, -- религи будеть не мысленнымъ, или искусственнымъ (т. е мнимымъ), возстановленіемъ, а дъйствительнымъ воскрешеніемъ. Такимъ образомъ, изъ всего этого видно, что религія, наука и искусство въ возсоединившемъ въ себъ городъ и кочевой бытъ селя будутъ одно. Народъ, перемъняя образъ жизни можеть, и даже очень долго, сохранять религю, родившуюся при иныхъ условіяхъ жизня, но въ такомъ случаб религія дълается одною формою; точно также народъ, оставнясь при прежнемъ образѣ жизни, принимаетъ новую религію, но въ такомъ случав самал религія эпачительно из. MI HARTON.

Для вселенскаго собора необходимо одно только условіе, условіе это желаніе мира. Признавая коренцыми причинами разд'яленія единаго челов'я-ческаго рода на различния религіозныя толки - бытовыя условія, мы, съ примиреніемъ религій, получимъ д'яйствительный миръ, при которомъ не возможны ни война, ни революція.

Теоретическое разлъление редигии, которое можно назвать послъднимъ словомъ науки, разлъление, въ которомъ религи расположены, какъ партіи парламента, гяб религіи пантеистическая и деистическая, съ различными оттънками ихъ составляютъ крайнюю правую, и крайнюю лъвую, вуализмъ и магометантство-правую и лѣвую, христіанскія ереси составляютъ правый и лівний центръ, а христіанство, которое и само не представляеть единства, распадаясь на православіе, имѣющее въ основѣ своей село, католицизмъ, соотвътствующій первой стадіи развитія городской жизни (идолопоклоннической) и поотестантство, соотвътствующее второй стадіи развитія городской жизни (идолоборческой), -- составляеть центрь; -- такое представление религи, очевидно, не имъетъ въ виду примиръщя ихъ, а, напротивъ, признаетъ необходимость въчнаго ихъ существованія, въчнаго раздъленія религій, видитъ въ нихъ не различные лишь толки, но въчный споръ; въ такомъ представленіи выразился взглядъ, по которому религіяместь различные лишь толки, не имъюще въ основъ своей ничего дъйствительнаго. Наука о религіяхъ, изследованіе ихъ, тогда только достигнетъ полноты, когда будеть изучать религи въ связи съ самимъ бытомъ народа: и когда это положение (о связи редиги съ бытомъ) будетъ признано върнымъ, такое признание будетъ требованиемъ собора какъ тъхъ, которые изучають религи, такъ и тъхъ, которые изучають быть, т. е всъхъ изучающихъ человъка и общество. И ссли соборъ имъетъ въ виду не изучение только причинъ раздора, но и самое примирение, то явится необходимость присутствія на соборт и естествознанія... Такимъ образомъ, вселенскій соборъ будетъ собраніемъ представителей всёхъ спеціальныхъ знаній, собраніемъ всёхъ представителей науки, (Прим'вч. 55-е).

Сообразно теоретической клиссификаціи религій (Прав. Обозр. 1884 г. № 3 й, стр. 497-я), соборъ представителей всъхъ религій распался бы на шесть партій, - христіанство же, составляющее центръ, нельзя считать за партію. 1. къ крайней правой принадлежатъ язычники и нынъщніе пантеисты; 2, къ крайней лѣвой - Іудеи и нынѣшніе деисты; 3. правую составля-Втъ дуализмъ (Примъч. 56-е), по ученю котораго Богъ благъ, но не всемогущъ; 4. лъвую--Исламъ, по учению котораго Богъ всемогущъ, но не благь; 5. къ правому центру принадлежатъ язычествующія ереси христіанства, отрицающія личность Сына и Духа и 6. къ лівому центру-Іудействующія ереси христіанства, не допускающія ревенства Сына и Духа съ Богомъ Отцемъ. (Примъч. 57-е). Всъ эти религіи и ереси можно соединить въдвъ партіи, изъкоторыхъкаждая состоить изъ трехъ фракцій, при чемъ правая партія будеть языческая, а лівая - іудейская; и обів эти партіи, ненавидя другъ друга, согласны между собой лишь въ одномъ, въ общей ненависти къ христіанству; и если бы этотъ соборъ шести партій обратился въ судилище, то судилище это и было бы то беззаконное соборище (Пилатъ – язычникъ и Јудеи), которое осудило Христа. Но осудивъ христіан. ство, эти партіи могутъ придти въ раскаяніе, такъ какъ религіи эти представляють лишь Крайности, которыя удовлетворить человъка не могуть;

однако, раскаяться и признать христіанство они могуть только тогда, когда само христіанство не будеть отрицаніемь только крайностей, а такимь соединеніемь противоположностей, которое въ настоящее время оно само объявляеть непонятнымь. Впрочемь, авторь статьи въ сочувствіи видить нѣкоторую слабую аналогію чуду единенія безпредъльнаго и личнаго; а между тѣмь слаба не аналогія, а слабо сочувствіе, слаба любовь между людьми, слабо согласіе; люди тѣснять другь друга на каждомь шагу и потому такъ свыклись съ мыслію, что они, т. е. личности, составляють другь для друга стѣсненіе, ограниченіе, а не расширеніе, какъ бы это было, если бы были устранены причины, заставляющія другь друга тѣснить и ослабляющія сочувствіе; стѣсненіе, существующее въ дѣйствительности, возведено въ философію, въ религію, словомъ, почти признано закономъ мысли. Иначе и быть не можеть при нынѣшнихъ условідкъ жизни, но этимъ условіямъ нельзя придэвать безусловнаго значенія.

Нельзя не замѣтить, что никакая любовь не можетъ служить аналогіею для того пункта христіанской истины, который поставленъ авторомъ статьи въ Православномъ Обозръніи первымъ, и по которому Богъ безпредёлень и личень. Но въ какомъ симвель авторъ вычиталъ такую истину; - христіанство не знаетъ Бога единоличнаго, мы читаемъ-«Върую во Единаго Бога Отца», что предполагаетъ и сына, а не во единаго Бога--лицо, которое может», быть и одно, "Вогъ безпредвленъ и личенъ" ссть отрицаніе любви, отрицаніе второго пункта, который ставится самимъ авторомъ, - «Единъ въ трехъ лицахъ». Христіанство выражается вполнъ однимъ пунктомъ "Вогъ безаредаленъ, но не единоличенъ, а триличенъ"; безпредѣльнымъ же и личнымъ признаютъ Бога и деисты. И если христіанство выставляеть тріединство, какъ образецъ для многоединства, то совершенно понятно его центральное положеніе, какъ представляющаго проектъ мира для всъхъ религій, ибо тогда христіанство будетъ продолженіемъ того самаго, чего не достаетъ пантенстамъ и деистамъ, язычествующимъ и іудействующимъ. Что не понятно для людей, живущихъ въ въчныхъ раздорахъ, то будетъ понятно для того, кто хотя чувствуетъ только сокрушеніе о раздорахъ.

Вселенскіе соборы имѣли дѣло съ пантензмомъ и деизмомъ уже въ лицѣ ересей, то язычествующихъ, то іудействующихъ; и продолженію ихъ, т. е. послѣдующимъ соборамъ, придется имѣть дѣло съ тѣми же формами религій, если только всѣ ихъ можно свести на пантеизмъ и деизмъ. Осуждать безполезно, потому что, очевидно, есть причины, пораждающія эти крайности: въ созерцательныхъ характерахъ проявляется пантеизмъ, въ характерахъ дѣятельныхъ – деизмъ; иногда эти двѣ формы религіи совмѣщаютъ съ двумя племенами: пантеизмъ съ арійскимъ племенемь, деизмъ съ семитическимъ. Но если узость поля дѣятельности, борьба, нечистыя средства, къ которымъ по неволѣ приходится прибѣгать, отталкиваютъ многихъ отъ практической дѣятельности и принуждаютъ ихъ бросаться въ пантсизмъ, довольствоваться мечтами, то при совокупной дѣятельности,

обращенной на устраненіе причинъ зла, д'вятельная, практическая жизнь потеряеть свой отталкивающій характерь. Расширеніе поля дъятельности произойдеть тогда, когда соборь поставить себь вопрось о причинахъ происхожденія крайностей, заставляющихъ человъческій родъ распадаться на деистовъ и язычниковъ, такъ какъ причины эти, очевидно, кроются въ бытовыхъ условіяхъ жизни, ибо пантеизмъ соотвѣтствуетъ земледѣльческимъ формамъ жизни и нервой стадіи развитія городской, а деизмъ соотвътствуетъ кочевымъ формамъ и второй стадіи развитія городской жизни; изъ этого слбдуетъ также, что научная классификація религій можетъ быть сведена на практическую, объясняющую ихъ распаденіе. Вмітсть съ тъмъ становится очевиднымъ, что вопросы о городъ, о городскихъ религіяхъ, о кочевникахъ и религіяхъ войны, также, какъ о сель и его суевъріяхъ, разсматривать и ръщоть отдъльно невозможно; -- села будутъ оставаться при своихъ суевъріяхъ и скудости, пока города остаются при невъріи и роскоши; - существованіе грабителей-кочевниковъ находить свое объясненіе, главнымъ образомъ, въ существованіи городовъ съ ихъ роскошью, какъ существование хишниковъ объясняется существованиемъ травоядныхъ. Роскошь городовъ вызывала соединеніе кочевниковъ въ большія массы и нашествія ихъ, Вопросъ о магометанств в тесно связань съ вопросомъ о промышленности и торговлъ.

Исламъ признаетъ войну открытую, а еврейство ведетъ войну скрытую, войну обманомъ. Но если бы города и отказались отъ роскоши, то магометане не отказались бы отъ войны явной, также какъ и Евреи, не имъюще другихъ, – кромъ обмана, – средствъ къ жизни, не отказались бы отъ войны тайной. Кочевники могутъ и обращаются къ земледълю, а Евреи? Вмъшательство въ дъла магометанства необходимо признать неизбъжнымъ; занятія, подобныя занятію Англичанами (въ 1884 г.) Суакима, Берберы, или съ нашей стороны – Мерва, Серакса, — необходимы; но занятія эти, сдъланныя въ видахъ промышленно-торговыхъ, даютъ имъ видъненавистныхъ захватовъ; но если бы эти занятія дълались только въ видахъ или обращения кочевниковъ въ земледъльцевъ, или для предотвращенія эпидемій, — такія занятія могли бы быть встръчены съ сочувствіемъ даже со стороны всего лучшаго въ самомъ исламъ.

Если корыстолюбіе, проявляющееся въ обманахъ, кражахъ, роскощи, составляетъ сущность города, а пьянство и проституція суть необходимыя слѣдствія, принадлежности, городской жизни (Примѣч. 58-е), какъ это признаютъ и сами экономисты, и какъ это особенно сильно выраженно у Лекки, то понятно, что городскія религіи, религіи, не признающія въ городской жизни зла, должны были допустить или индульгенціи, какъ католицизмъ, или же спасеніе одной вѣрою, какъ протестантство; изъ этого, между прочимъ, видно, въ какой тѣсной связи религіи находятся съ бытомъ.

Протестанты, уничтоживъ обрядность въ храмѣ, внѣ храма завели театры и оперы; а католики самое богослуженіе обратили въ оперу, внесли въ самый храмъ роскошь; — очевидно, что не католицизмъ только, но

и протестантизмъ находятся въ зависимости отъ городскаго быта: протестантизмъ разрѣшаетъ роскошь, а католицизмъ подаетъ даже примъръ роскоши въ своихъ храмахъ. Подъ видомъ спасенія одною верою давалась идульгенція корыстолюбію, сребролюбію, роскоши, т. е. промышленности и торговаћ. Вопросъ объ этомъ коренномъ порокћ города и слъдствіяхъ его показываетъ, что городъ не совмъстимъ съ христіанствомъ, что католическія индульгенцій и протестантское спасеніе върою явились необходимостью, какъ только городская жизнь была признана благомъ. При такой связи этихъ вопросовъ понятно, что отдъльные спеціальные конгрессы по какому либо одному изъ нихъ, - какъ напримъръ по вопросу о пьянствъ, о проституціи, -- не могутъ привести къ удовлетворительному ръщенію; спеціальные конгрессы, оставаясь отдільными, могуть ставить вопрэсы только объ ослабленіи городскихъ пороковъ, искорененіе же городскаго порока\_можетъ быть задачею лишь соединенныхъ конгрессовъ, -- для этого необходимо соединение всъхъ спеціальныхъ конгрессовъ въ одинъ вселенскій соборъ.

Но и вселенскій соборъ, въ смыслѣ центральнаго, рѣшить городской вопросъ не можетъ, ибо для рѣшенія его необходимо содѣйствіе и всѣхъ помѣстныхъ. Въ рукахъ центральнаго собора—знаніе и искусство; знаніе же есть и представленіе міра, какъ распавшагося собора—(вслѣдствіе забвенія смертности),—и представленіе его возстановленнымъ, т. е. проектъ всеобщаго братства; а искусство есть образное выраженіе и распаденія и возстановленія, т. е. архитектурно-живописный образъ міра, въ которомъ одинаково сильно и художественно выражено какъ распаденіе, такъ и возстановленіе; и этотъ образъ должно ввести въ душу каждаго путемъ воспитанія, какъ схематическую формулу, въ которой должны расположиться всѣ мысли, всѣ понятія; для этой цѣли и служитъ вышеописанный поучительный храмъ-музей. Впрочемъ, поучительность тогда только достигнетъ цѣли, когда всѣ зданія, общественныя и частныя, сдѣлаются частями музея, его, такъ сказать, службами.

Живопись,—только отрекшись отъ самостоятельности и свободы, въ союзъ съ зодчествомъ, пребывая въ единомысліи съ знаніемъ, изслъдующимъ причины распаденія,—сознаетъ свое назначеніе содъйствовать пріобщенію всъхъ къ вселенскому собору, станетъ миссіонеромъ храма музея. Входя въ учрежденія научныя, художественныя, живопись всъмъ имъ кистью будетъ проповъдывать о соединеніи, т. е. будетъ уяснять и содъйствовать вступленію ихъ въ соборъ; въ зданіяхъ этихъ учрежденій живопись будетъ подробно развивать тъ изображенія науки и искусства въ ихъ отдъленіи отъ религіи, которыя мы видъли на западной сторонь фриза поучительнаго храма, будетъ изображать имъ и путь къ возстановленію единства, развивая изображенія восточьой стороны фриза. Всъ зданія, отмъченныя такою живописью, будутъ дълаться частями поучительнаго музея; иначе эти изображенія остались бы только схематическими, не получили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развитія, и искусство не было бы постояннымъ и върчили бы подробнаго развита на подробна подроб

нымъ спутникомъ, выразителемъ знанія. Эти изображенія полезны не потому, что отвлеченный путь доступень для немногихь, а потому что художественныя картины и знающимъ, самимъ философамъ, даютъ ясибе и глубже понять и тверже сохранить въ памяти истины, проповъдуемыя этими изображеніями. Сокращенная историческая живопись, — на стівнах в того же поучительнаго центральнаго храма, - въ отдъльныхъ учрежденіяхъ, и во всёхъ мёстностяхъ, - т. е. въ музеяхъ мёстныхъ, областныхъ, уёздныхъ, волостныхъ. - получитъ подробность, полноту, или дальнъйшее развитіе, и такимъ образомъ, живолись сдѣлается миссіонеромъ соединенія м'встныхъ музеевъ съ центральнымъ, также какъ она была миссіонеромъ соединенія спеціальныхъ учрежденій съ общимъ; и историческія картины мѣстныхъ музеевъ, будучи подробнымъ только развитемъ историческихъ же картинъ центральнаго музея, этимъ самымъ сдѣлаютъ мѣстныя музеи частями центральнаго. Живопись имъетъ и международную миссію, обличая бывшее раздъленіе, или содъйствуя сознанію этого раздъленія и зывая на соединеніе.

## Примъчанія къ Собору.

1-е. Анавемы нужно обращать не на лица, а на мысли и догматы, какъ идео-латрія, препятствующая единомыслію, и на бездѣйствіе, увѣковѣчивающее розні, — разномысліе; единомысліе дается только общимъ священнымъ дѣломъ и истинное православіе состоитъ въ сокрушеніи, въ печалованіи о разъединеніи.

2-е. Соборъ и сборъ (наборъ), или внёшнее собираніе, всеобщая сельская всинская повивность, и собираніе внутрепнее, всеобщее обявательное воспитавіє; - послёднее и дёлаетъ сельскую воинскую повинность переходомъ отъ наборовъ для защиты отъ себъ подобныхъ, для взаимнаго истребленія, къ собору для всеобщаго оживленія, Всеобщеобязательное образованіе есть повинность всего ученего и интеллигентнаго класса.

Вопросы, поднятые на соборахъ, ръшаются наборами, т. е. войнами, или лучше сказать, что эти вопросы также мало рѣшаются войнами, какъ и соборами. — Сколько было соборовъ по вопросу объ иконахъ, сколько было войнъ между иконоборцами и почитателями иконъ, а рѣшился ли вопросъ объ иконахъ?! Если иконопочитатели готовы были, — чтобы сохранить образы умершихъ, — убивать живущихъ, а иконоборцы убивали иконопочитателей за то, что они довольствовались повидимому образами умершихъ, — не очевидно ли, что не только войны, но и основаній для спора между признающими иконы и непризнающими икъ не будетъ, когда произойдетъ переходъ или переводъ (пасха) отъ наборовъ для взаимнаго истребленя къ соборамъ для вссобщаго оживленія.

Соборъ есть военный совъть, или совъщание, не только по вопросу

о неродственныхъ (непріязненныхъ) отношеніяхъ сословій и народовъ (вообще людей), но и по вопросу вообще о неродственномъ отношени природы къ роду человъчекому, потому и сборъ можетъ быть или мобилизацією для защиты отъ себъ подобныхъ или же мобилизацією для регуляціи (управленія) стихійными силами, предупреждающе разрущительное (прямое или косвенное) дъйствіе стихійныхъ силъ и обращающей это дъйствіе въ созидательное. Организація армій или объединеніе силъ каждаго народа, не можетъ имъть конечною цълью взаимное истребление; - такое объединеніе силъ каждаго народа можетъ иміть цілью только соединеніе всіль армій, или силь всѣхъ народовъ, въ дълъ регуляціи слъпыми силами природы./При всеобщей воинской повинности между-народныя гарантіи войны теряють всякое значене. Если вст поселяне воины и вст поселенія кртпости, то и война не можетъ ограничиваться одними войсками и укрѣпленными мъстами. Покровительство на войнъ учреждениямъ науки и искусства также не можетъ имъть мъста, если всъ эти учрежденія въ каждомъ поселени объединскы въ музећ, составляющемъ самую кръпость. Воеленскій соборъ, или международный съвздъ, есть также военный совътъ, но уже исключительно въ смыслъ, т. е. по вопросу о регуляціи природы. Такъ что вопросъ состоитъ въ томъ: или истребительнъйшая война, война до окончательнаго взаимнаго уничтоженія, или же всеобщее примиреніе для взаимнаго возвращенія всібхъ утратъ, потерь, причиненныхъ взаимною борьбою, т. е. для всеобщаго воскрешенія. Только всеобщее воскрешеніе есть полное выраженіе дъйствительнаго, положительнаго, въчнаго мира и согласія, ибо только всееобщее воскрещеніе даєть, во 1-хъ, силамъ, затрачиваемымъ въ борьбъ (въ борьбъ всъхъ родовъ, - народной, сословной, личной), эквивалентный исходъ въ дълъ, въ дълъ Воскрешенія, и во 2-хъ, только оно, всеобщее воскрошение, даетъ вознаграждение за издержки, или утраты, и не равноценное только, а действительное, тождественное, т. е. возвращаетъ все утраченное. Проектъ въчнаго мира, основанный на возвращени жизни убитымъ, или на всеобщемъ воскрешени, имъетъ ръшительное преимущество предъ всъми проектами, основанными на забвеній убитыхъ, на забвеній изъ-за выгодъ, изъ за корыстолюбія.

Вселенскій соборъ есть совокупность всёхъ спеціальныхъ международныхъ съвзоявъ, объединенныхъ въ общей цёли. - т. е. въ видахъ разрёшенія вопроса о неродственномъ состоянія. - Одолъваемые со всёхъ сторонъ, —Ламаизмомъ въ Восточной Сибири, Исламизмомъ въ самой неропейской Россіи, Протестантизмомъ въ лицѣ Штунды на югѣ, Католицизмомъ на Западѣ, Западнымъ Буддизмомъ во всей Россіи, — что намъ остается дёлать, какъ не сойтись на соборъ, какъ на общую думу, и пригласить своихъ противниковъ для заключенія мира, чтобы сойдтись наконецъ со всёми во вселенской Думъ. Соборъ и всть вселенская Дума о великомъ царственномъ дёлъ, дѣлѣ воскрешенія.

Въ идеб нътъ ничего выше православія; но тъмъ ръзче бросается въ глаза несоотвътствіе идеи съ дъйствительностью. Въ идеъ Православная

Церковь и единая, и соборная,—на дѣлѣ нѣтъ въ ней ни соборовъ, ни единства. Она не допускаетъ господствованія, т. е не прибъгаетъ къ свѣтской власти противъ иномыслящихъ и не терпитъ вмѣшательства мірской, т. е не отеческой еще, власти въ церковныя дѣла.. Впрочемъ, такое отдѣленіе свѣтскаго отъ духовнаго, когда властъ правящая еще не отеческая по отношенію къ управляемымъ, а управляемые не сыны 'въ стношеніи власти, не братья между собою, не представляетъ ничего идеальнаго, православнаго, и для православія такое отдѣленіе свѣтскаго отъ духовнаго состаляетъ предметъ печалованія...

По неимънно общаго дъла не было ностояннаго вселенскаго собора. Вселенскіе соборы были чрезвачайными собраніями, собиравшимися для примиренія церковныхъ раздоровъ. Но примирительное ихъ діло было неудачно именно потому, что не было общаго дъла. Прекращение вселенскихъ соборовъ указываетъ на индифферентизмъ, на отчаяніе доститнуть примиренія. И безсиліе, безплодность, - безплодная трата силъ.международныхъ спеціальныхъ съфздовъ происходить также отъ ихъ розни. Ни одинъ вопросъ, по поводу которыхъ собираются эти събеды, не можеть быть решень въ отдельности, безъ содействия всемъ другимъ съездовъ по спеціальнымъ вопросамъ. Даже надлежащую лишь постановку всф вопросы, по которымъ собираются спеціальные събзды, могуть получить только въ общемъ собрании всъхъ спеціальныхъ събздовъ, ибо всв эти вопросы составляють различныя лишь стороны одного и того же вопроса, вопроса о причинахъ неродственнаго отношения между людьми и о неродственномъ отношени природы къ людямъ; такъ вопросы, которыми занимается метеорологическій конгресь и всь съвзды по естествознанію, относятся къ последнему отделу, т. е. въ вопросамъ о неродственномъ отношенія къ намъ природы. Но недостаточно и одного соединенія вобхъ съвздовъ по спеціальнымъ вопросамъ во всенаучный кеждународный съвздъ, пужно, чтобы это соединение бамью непрерывными, при всвиъ сивнахъ было бы постояннымъ. А что всего важнъе, такъ это сознаше, что дъло, исполняемое встми членами этого всенаучнаго международнаго събзди, собора, есть дёло священное, есть дёло Божіе. Нъть нужды даже въ въръ, чтобы понять всю истинность этихъ простыхъ словъ, - вичего не можете творить, если не будете на лозъ". Въ этихъ с бвахъ Сына человаческаго и Сына Божія не одно лишь осужденіе или отрицаніе розни, но и требование соединения сыновъ человъческихъ въ дъль отеческомъ, а въ дъль отеческомъ и заключается общая цъль, цъль священная, само христіанство. Что же касается собора спеціально-церковнаго, собраннаго для ссединения, которое не исключаетъ ни войнь, ни вообще всего неродственнаго,-такой соборъ не имаетъ значенія. Вселенскій соборъ, какъ соъ единеніе всіхъ международныхъ събздовъ въ ділі всеотеческомъ, будет коораніемъ сыновъ, образцомъ для котораго будетъ не организмъ, а иной, высшій типь; этоть в еленскій соборь будеть продолжать діло послідняго собора, пбо нынфшије международные съфады можно разсматривать какъ

распавшійся соборъ. Послѣдній соборъ не исключаль изъ себя знанія, потому что тогда и не было другого знанія кромѣ религіознаго, - если не считать иконоборцевъ за представителей свѣтскаго знанія, хотя они сами себя признавали болѣе религіозными, чѣмъ политическими.

3-е. «Относительно вившняго культа», - говорить иностранный писатель (An. Leroy-Beaulien), «Восточная церковь занимаетъ не средину, а стоитъ сзади, ниже и протестантизма и католицизма». Русская же церковь стоить въ этомъ отношении еще ниже Греческой. «Мужикъ», говоритъ тотъ же писатель, - «молится всъми своими членами», т. е. иностранный писатель осуждаеть этими словами полноту вибшности, при которой молитва переходить въ дъйствіе, и при томъ это дъйствіе не есть только личное, ибо православная литургія господствуєть надъ вняманіемъ всёхъ, -- молятся такъ сказать, всё по общему молитвеннику; им'вть при себъ свой молитвенникъ, значило бы выделять себя изъ общаго деля--Давая такое важное значеніе вибшности, православная церковь не допускаетъ въ тоже время живописи, ибо имветъ только фигуративное письмо, не допускаетъ музыки, отвергаетъ музыкальные инструменты, даже пъніе замъняетъ многоголосными словами; литургія въ православной церкви не драма, а смужба. Православіе не желаетъ искусства, т. е. не хочеть обманывать себя, а желаетъ дъйствительности. Отвергая протестантскую рознь, православная церковь не желаеть и папскаго единства, въ основъ котораго лежитъ гнетъ, а между тъмъ не составляетъ и вселенскаго собора, т. е. не имфетъ единства безъ гнета, и потому нътъ у нея и общаго дъйствія. Литургія едва начинается и еще далека отъ конца,это только благовъстъ. Даже вивший соборъ, который долженъ обратиться въ соборъ внутренній, далеко еще не оконченъ. Вся миссіонерская дъятельность есть только благоваеть, призывь къ дёлу, для котораго не составлена еще программа, нътъ еще и орудія. -- Пуритавизиъ -- высшая степень протестантизма. Вотъ описаніе пуританскаго храма: «Murs blanchis a la chaux; en guise d'autel une table; point de vitraux, point d'orgue, point de croix, jamais un chant; rien qui aide a prier, rien pour pacifier, exalter, attendrir»,\*) словомъ, ничего, что напоминаетъ присутствіе Бога въ его жилищъ, «Философъ пуританизма Карлейль, и у него былъ единственный ученикъ Фроудъ, хотя вліяніе Карлейля во вторую половину XIX въка», -- говоритъ Aug. Filon, -- «равнялось вліянію Гете въ первую половину этого въка». Върованія, -по Карлейлю, -суть иллюзіи религіозной оптики... Всв религіи, по его мивнію, ложны въ своихъ догматахъ и истинны въ принципъ. Богъ есть, и больше ничего мы не знаемъ; -- но этого и довольно для него. Молчаніе-единственная молитва. Къ отрицанію изображеній, музыки, пънія, въ пуританскомъ храмъ (отрицающемъ и самый храмъ) присоединяется отрицаніе Слова. Чтобы въ храмъ было мол-

<sup>\*)</sup> Ствыы, выбъленныя известью; вивсто алтаря столь; никакихъ витринъ, ни органа, ни креста, никогда—пвийя; ничего, что помогало бы модиться, ничего, чтобы успокоило, возбудвло, смягчило.

чаніе нужно, чтобы виї храма слово употреблялось только для самоотрицанія. Вотъ это-истинный унитаріанизмъ, который, отрицая въ человькъ не только дъйствіе, а даже и слово, не могь допустить и въ Богь сына-Логоса. »Эта доктрина молчаливаго обожанія, въры безъ догмата, какъ музыка безъ словъ, усыпляла» его (Фреуда) «сомнънія, не отвъчая на нихъ. Она удовлетворяла и религіозному инстинкту и критическому духу». Хотя всю исторію они (Карлейль и Фроудъ) признають библіею, но въ исторіи они видять только героевъ, при томъ по своему выбору; такъ Карлейль видитъ героя въ Кромвелв и не признаетъ героя въ Наполеонъ; Фроудъ Генрика VIII возводитъ въ герои и развънчиваетъ Елисавету, Шотландцы народь геросвь, Ирландцы же—народь мошенниковь—vauriens;—Ирландія -крыса, Англія - слонъ Но мечта Карлейля о земледівльческой колонизацін, -- съ цівлью облегчить города отъ опаснаго переполненія -- заслуживаетъ уважения. La terre moralise, disait - on a Chelsea \*) (предмъстье самаго торговаго города Лонгона). Несправедливые къ Ирландцамъ, Карлейль и Фроудъ говорили горькую правду и Англичанамъ относительно захватовъ колоній, парламентаризма. Даже въ униженія Елисаветы, можетъ быть, высказывается желаніе освободить Англичанъ отъ ексклювизма, самообожанія. Карлейль и Фроудъ-это почти не западники, - по крайней мъръ въ этомъ отношени. Карлейль не раціоналисть и не супранатура. листъ, ни одно изъ "измовъ" къ нему не приложимо, -- онъ ръшительно ихъ отвергаетъ; скептицизмъ — это параличъ, матеріализмъ — профанація творенія Божія, механическое объясненіе вселенной - это интеллектуальное злод'вяніе, посягательство на величіе вселенной... Вдохновеніе, инстинктъ онъ предпочитаетъ только лишь разсужденію, только лишь разсчету, какъ пророковъ, поэтовъ, героевъ предпочитаетъ только лишь философамъ, только мыслителямь, политикамъ, какъ пъснь ставитъ выше слова; - признаетъ же Карлейль лишь одно молчаніс. «Молчаніе»—говоритъ онъ, «есть сокровище души, самое драгоцънное благо въ наше шумное время. Горе тому, у кого нътъ пичего, чтобы не могло выразиться словомъ.» Молчаніе, конечно, предпочтительніве слова, если въ этомъ словів ність всеродственнаго слова, выражающагося и въ соотвътствующемъ ему, т. е. во всенародномъ дълъ, и молчаніе было бы смертью, если бы не было приготовленіемъ къ такому цілу

4-е. Разрушеніемъ памятниковъ (и мощей) заявила себя революція и у насъ въ 1812 году въ лицѣ Наполеона и его войска, также какъ и реформація въ лицѣ Твєритинова и т. ц. заявила себя у насъ иконоборствомъ.

5-с. На вопросъ, — значить ли пребывать въ истикъ, быть совершеннолътнимъ человъкомъ, если придавать важность и дъйствительность мыслимому только, мнимому, задуманному? Отвъчается: — нътъ, это значитъ быть философомъ. Если анавематствование можетъ быть признано строгимъ

<sup>\*)</sup> Земли морализуеть, т. е. дълаеть правственными, говорили въ Chelsea.

то лишь потому, что оно относится къ философамъ, т. е. несовершеннолътнимъ. Возраженія противъ изображеній, —которыя дълались Тустиномъ и Климентомъ въ то время, когда христіане на гробницахъ и символическимъ письмомъ и символическими изображеніями выражали свои върованія и упованія, — возраженія эти нужно относить не къ христіанству, а къ философіи. Не отъ Христа, а отъ Платона научились презрънію къ изображеніямъ Тустинъ-философъ и Климентъ-учитель, а не отецъ церкви

6-е. По синодикамъ не только поминаютъ, но и проклинаютъ, какъ въ синодикъ недъли православія (проклинать, - это исключительная, впрочемъ, припадлежность недбли православія), и проклинаютъ за мысли, за догматы, т. е. проклинають отсутствіе единомыслія,— (такъ бы это должно быть); -- но вмъстъ и благословляють тъхъ, которые единомысленны, исповъдуютъ единомысліе словомъ, умомъ, сердцемъ, писаніемъ и изображенісмъ, -- следовательно, техъ, у коихъ нать разлада между сердцемъ и умомъ, нътъ внутренняго разлада; -- благословляютъ и мыслителелей, писателей, худжниковъ, распространяющихъ и утверждающихъ одну и ту же истину словомъ и изображеніями, - т. е. миссіонеровъ, - благословляютъ согласныхъ между собою. Синодикъ не будетъ вселенскимъ, не будетъ имъть полноты, пока соборы будутъ отлучать, - что, конечно, легко, - а не изследовать причины появленія ересей, вызвавшихъ необходимость отлученій. Отлучать стало легко, потому что церковь стала на столько безчувственна, что отсткая у себя члены, дълая себя калокою, не чувствуетъ боли, не сознаетъ своей искаличенности. - Если религія есть совокупная (вселенская) молитва всёхъ живущихъ о всёхъ умершихъ, то изъ молитвы не можеть быть исключень и Іуда, -этоть последній грешникь; изследованіе, какъ составная часть молитвы, очищая гръшниковъ, не можстъ исключить и Іуду изъ предмета своего дъйствія.--"Сіо творито въ мое воспоминаніе". - этими словами положено начало христіанскому синодику. Кающійся разбойникъ первый вписаль себя въ синодикъ словами: "Помяни мя Госполи"... Сознаніе смертности въ лицѣ близкихъ есть внутренняя причина, порождающая синодикъ; раскопки есть схожденіе въ могилы, есть дальнъйшее раскрытіе мысли о смертности; само общество есть братство сыновъ, живущее у могилъ стцовъ (церковь), сходящееся (соборъ) въ опредъленные дни и часы для поминовенія, для вечери (литургія) и ведущая запись умершихъ (синодикъ).

7-е. Если первая устная молитва есть синодикь, то и первый опыть письма должень быть составленіемъ синодика, расширяющагося по мѣрѣ воспитанія; пусть это письмо будетъ первоначально-символическимъ, будетъ символическими изображеніями, какими началась христіанская иконографія и началась при томъ на гробницахъ. Иконографія и въ этихъ уже изображеніяхъ, обнимала,—говорятъ свѣдующіе въ этомъ дѣлѣ,—все существенное содержаніе христіанской вѣры. И почему воспитаніе не начинается у могилъ прадѣдовъ или прапрадѣдовъ, почему не начинается съ сознанія, что онъ, ребенокъ, не сынъ только своихъ живыхъ родителей, но и внукъ,

правнукъ умерцихъ дъдовъ или прадъдовъ. На праздные вопросы ребенка о рожденіи, о началъ, можно бы было обращать его вниманіе на конепъ, Почему педагогія нынъшняя игнорируетъ вопросъ о концъ?... Потому-то наше воспитаніе и лишено всякой серьезности, не им'ветъ прочной основы Педагогія, поддёлывающаяся подъ д'єтскія понятія, можеть быть только фальшью; а то, что взрослымь приходится скрывать отъ детей, это-по большей чисти - наши пороки. - Школа есть произведение раціонализма. т. е. отрицанія оточества, и будеть воспитывать не сыновь, пока не возстановитъ поминальныхъ дней, пока не обратитъ исторіи въ синодикъ, а географіи въ описаніе не жилишъ только, но и кладбищъ, т. е. школа будетъ воспитывать не сыновъ, пока она не будетъ музеемъ. Религія есть совокупная (вселенская) молитва всъхъ живущихъ обо всъхъ умершихъ къ Вогу отцовъ, -- молитва, переходящая въ дело. Отсюда, понятно значеніе поминальныхъ дней въ воспитательномъ дёль, ибо безъ поминальныхъ дней нътъ религіи.--Новый семинарскій уставъ освобождаетъ отъ школьныхъ запятій учащихся въ "дни поминовеній". Освобождая отъ школьныхъ занятій, новый уставъ не лишалъ бы эти дни обравовательнавначенія, а даже увеличиль бы такое значеніе, если бы сама сдѣлалась поучительною. Составители устава, дѣйствуя вопреки духу времени, требующему сокращенія праздниковъ и, вообще, не понимающему значенія поминовеній, совершили истинный подвигь и показали редкую проницательность. Въ видахъ оживления знания свътскимъ аминеохуд и и в заведениям в в этом отменеров онжун онжун в въздания в онжун о учебнымъ заведеніямъ. Если наука исключаетъ изъ своей области знаніе родителей, или поминовеніе, то она сокращаетъ свою территорію, мертвить знаніе. Преподаватели словесности могли бы, т. е. должны, къднямъ поминовеній давать такія темы для сочиненій, какъ воспоминація о своихъ дъдахъ и отцахъ, преподаватели географіи должны требовать къ этимъ днямъ планъ и описаніе родины, т. е. отчины; и тогда учебныя заведенія не были бы обвиняемы въ томъ, что они отучаютъ учащихся отъ своихъ, дълаютъ ихъ чуждыми дому и семъъ, роду-племени, своему селу, приходу; напротивъ, учебныя заведнія будутъ тогда приготовлять вступившихъ въ эти заведенія къ изученію своихъ, родныхъ, но въ духѣ вселенскомъ, а не въ дух в партикуляризма. Исходнымъ пунктомъ "рефоржы" школъ, или, -- точнъе сказать, возстановленія ихъ истиннаго значенія, и должно быть изъятіе вселенскихъ субботъ изъ будничныхъ дней и обращеніе ихъ въ воспитательные дни. Значеніс поминальных в дней (каждой субботы) заключается въ томъ, чтобы поддерживать общение каждаго съ родиною и приготовлять къ изученію ея, какъ части вседенной, такъ что связь съ родиною будетъ не въ ущербъ и вселенскому союзу и собору.

8-е. Если у каждаго есть свои страданія, свое горе, т. е. свой крестъ, а также и свое дѣло, дѣло жизни,—крестъ, какъ искупленіе, —то и наперсный крестъ долженъ имѣть для каждаго свои особенности, отличія, дол-

женъ быть личнымъ выраженіемъ "крестнаго слова". Хотя въ наше время много говорится о личности, а между тъмъ не принимается не только никакихъ мъръ для сохраненія личныхъ особенностей, а даже все дълается для уничтоженія ихъ, потому что однообравіе принимается за единство.

9-е. Синодикъ былъ установленъ гораздо ранѣе даже произнесенія Христомъ "Сіе творите въ мое воспоминаніе", — ибо онъ родился вмѣстѣ съ памятью въ первомъ сынѣ человѣческомъ, видившемъ смерть своихъ родителей.

10-е. Кладбище есть синодикъ, писанный на землѣ, — на лицѣ земли, — рельефный синодикъ. Кладбище есть только монументальное, и то неполное воскрешеніе, а синодикъ воскрешеніе лишь номинальное; святцы, или житія, есть словесное воскрешеніе, а храмъ—полное монументальное воскрешеніс. И теперь еще на ектеніяхъ мы слышимъ мольбы - "о здѣ (т. е. въ храмѣ) лежащихъ" (и это выраженіе показываетъ, что храмъ былъ кладбищемъ) "и по всюду".

11-е. Въ 1855 году праздновали столътній юбилей перваго нашего университета и большинство, кажется, совсѣмъ не знало, или забыло, что въ этотъ годъ исполнилось тысячу лътъ, какъ полагаютъ, отъ изобрътенія славянской азбуки. А между тъмъ, этотъ годъ ознаменовался событіемъ чрезвычайнымъ, хотя почти не замъченнымъ, событіемъ принесени мощей, - частицы той руки, которая первая начала писать по славянски, и первое слово, которое эта рука написала по славянски, было:--...Искони быль логосъ". И если эта частица не стала въ основу университетскаго храма, не обратила его въ памятникъ Кириллу, то зависъло это ужъ, ко... нечно, не отъ недостатка достоинства первоучителя; напротивъ, въ немъ было столько силы, что онъ могъ бы оживить университетъ, обративъ его въ музей, -- онъ, -- который самъ былъ и вивлюфикаріемъ и профессоромъ при храмъ Премудрости. Онъ вмъстъ съ братомъ еще до паденія Царь града положиль начало освобождению его: онъ принесъ слово евангельское кочевникамъ, признававщимъ въ Богъ только суровую правду, онъ проповъдывалъ любовь, онъ слълалъ для всъхъ народовъ понятнымъ слово писанія вопреки треязычникамъ-католикамъ. Онъ предвидёль недостатки и протестантства и началъ переводъ съ богослужебныхъ книгъ, которыя назначены для службы, для дъла, и для слушанія также и неграмотнымъ. Онъ сошель съ своею проповъдью къ самому низшему слою общества, къ крестьянамъ, къ славянамъ,

12-е. На саркофагахъ, приготовлявшихся заранъс для продажи, оставлялось мъсто для надписи, а иногда (par fois) и для изображенія умершаго. (Réné Grousset,—Etude sur l'histoire des sarcoghagues Chretiennes).

13-е. Церковная народная школа безъ рисованія и живописи, или иконописи, есть величайшая безсмыслица. Задача школы не въ томъ состоитъ, чтобы создавать философовъ, — ибо философъ— не идеалъ человъка, а односторонность, уродство; философія, — какъ мысль безъ дъла, — есть абсурдъ, порокъ.

14-е. Но синодикъ Американскихъ кладбищъ и Музей не выражаютъ раскаянія, ибо этотъ Музей не школа и священнымъ себя не считаєтъ, въ союзъ съ храмомъ не состоитъ. Америка и не народъ, а штаты, и не имъетъ народной литературы, которая разсказала бы о началъ штатовъ и о кончинъ Американскихъ племенъ.

Если разсматривать человъка какъ животное только (zoon politicon), то и опредъленіе политической географіи, - какъ описаніе жилища человъческаго рода, - будетъ удовлетворительно. Если же человъкъ есть не безцъльное существо, если онъ есть "животное, которое погребаеть", то и опредъление политической географіи нуждается въ дополненіи, выражающемъ цъль жизни человъческаго рода; погребеніе же можетъ быть цълью только тогда, когда будетъ и въ дъйствительности тъмъ, чъмъ оно было въ предположеніи, т. е. оживленіемъ, сохраненіемъ жизни. Политическая географія должна разсматривоть землю не какъ жилище только человъка, но и какъ кладбище. Если бы географія была писана сыными человъческими, то не описаніемъ жилища была бы она занята, ибо жилище есть только оборонительное орудіе для еще живущихъ противъ естественной, смертоносной силы; — сыновнее описаніе земли было бы описаніємъ того, что они, сыны, дівлали для возвращенія къ жизни умершихъ отцовъ, или желали дѣлать, но исполнить своего желанія не могли. Египеть, Мексика, и Перу, Индія и Китай свидътельствуютъ о такихъ дёлахъ сыновъ. И если вся Африка не обратилась въ Египетъ, т. е. въ надгробный памятникъ, Америка въ Мексику, Азія-въ Китай,-то недостатокъ лишь умѣнія, средствъ, а не желанія было тому причиной. Если бы творцомъ географіи былъ сынъ, то вибсто политической мы имёли бы патристическую, отеческую географію. Въ учебникахъ географіи нътъ рубрики---, кладбища"; археологическая географія едва зарождается, но тѣмъ не менѣе переходъ отъ географін политической къ географін отечественной, археологической, начинается. Если Африка, Азія, Америка, суть строительницы могилъ, то Европа вскрываетъ могилы, т. е. совершаетъ схожденіе въ могилы, дівлаетъ новый шагъ, новое усиліе въ дівлів, которое не удалось совершить ни Африків, ни Азіи, ни Америкъ.

15-е. Въ некрополъ Альба Лонги погребальныя урны имъли видъ коническихъ хижинъ, т. е. видъ хижинъ, которыя тогда служили жилищами.

16-е. Наступающій юбилей Меводія (нын'й уже давно прошедшій) им'й-етъ ту особенность, что онъ долженъ и будетъ почтенъ и св'йтскою и духовною службою. И св'йтское празднованіе начнется наканун'й самаго дня юбилея. Второе отд'юленіе Академіи наукъ, т. е. высшее ученое учрежденіе въ Россіи, открываетъ праздникъ. На раннюю, такъ сказать, вечерню, въ часъ пополудни, Академія созываетъ торжественное собраніе, на которомъ об'єщаетъ раскрыть значеніе д'єятельности св. Кирилла и Меводія. А Общество любителей духовнаго просв'єщенія собирается почтить память св. Кирилла и Меводія на другой день юбилея, т. е на отданіе праздника. Память тіхъ, которые дали книгу славянскимъ народамъ, должна быть поч-

тена всѣми учащимися, — начиная отъ учащихся авамъ, — читающими, пишущими, слушающими. Память ихъ чтутъ не только православные, но чтутъ и католики, по справедливости же должны почтить и протестанты. — Отвергая свяшенную литургію, не могли, однако, не создать гражданской или секуляризованной литургіи. Юбилей прежде былъ дѣломъ, а теперь сталъ словомъ и молитвою, не переходящею въ дѣло, службою свѣтскою и духовною. Въ чемъ же должно состоять дѣло, дѣйствительная служба первочителямъ славянскимъ? Въ нихъ единство славянскихъ племенъ, основанное на общей книгѣ; въ нихъ прямиренъ католицизмъ съ православіемъ, Европейскій Западъ съ Востокомъ; для нихъ нѣтъ различія между свѣтскимъ и духовнымъ; — осуществленіе этихъ трехъ единствъ и будетъ истинною службою (дѣломъ) Солунскимъ братьямъ.

17-е. Къ словамъ: «Виъшнимъ выраженіемъ синодика служитъ кладбище съ его памятниками», - приписано: лучше сказать, кладбище есть синодикъ, писанный на самой землъ и отразивший въ себъ все неравенство, царствующее въ обществъ, утратившемъ пониманіе значенія памятниковъ, какь поминальныхъ трапезъ; съ упадкомъ же родства воцарилась на кладбищахъ мерзость запустънія, т. е разрушеніе памятниковъ какъ богатыхъ, такъ и бъдныхъ. Единственное средство противъ запустънія -- Музей со школою на самомъ кладбищъ, чъмъ и перенесется сюда центръ тяжести общества. -- Музей со школою, возвращающій сердца сыновъ отцамъ возстановляющій памятники умершимъ чрезъ уничтоженіе неравенства среди живущихъ. Не гораздо ли естественнъе, (т. е. правственно-естественнъе), вмъсто перенесенія кладбищъ за предълы населенныхъ мъстъ, — что дълается по физической необходимости, по которой село превращается въ городъ, - переселеніе живущихъ изъ городовъ въ села, изъ центровъ окраины. Въ перенесени кладбищъ за черту населенныхъ мъстъ заключается отличительная черта города; хотя бы это случилось и въ селъ, ---(какъ это и случается), - это значило бы, что село становится городомъ; чтобы не допускать превращенія сель въ города и нужно переселеніе живущихъ изъ центровъ на окраины, на кладбища, къмогиламъ отцовъ и. воосше, умершихъ,

18-е. Несмотря на строгость запрета, наложеннаго Исламомъ на лицевыя изображенія, нарушенія этого запрета были не рѣдки. Въ Дамасской мечети, устроенной Валидомъ, въ орнаментацію входили фигуры живыхъ существъ. Абдъ ель-Малекъ въ Іерусалимской мечети приказалъ изобразить рай и адъ Магомета. Даже и Евреи не могли выдержать такого запрещенія: Іерусалимскій храмъ Соломона не былъ ли явнымъ нарушеніемъ второй заповѣди, ибо въ немъ, какъ кажется, все было изображено, что есть на небѣ и на землъ.

19 е. 1. Нижній этажъ музея—краніологическій или остеологическій синодикъ съ надписями, вещами и изображеніями, перенесенными изъ разнаго рода могилъ; 2. Средній этажъ — лицевой синодикъ или галлерея портретовъ съ живого лица на одной сторонъ и съ мертваго лика — на другой,

съ двяніями на поляхъ, въ общей рамкъ подножія креста, выходящаго въ верхній этажъ, который есть самый храмъ, гдъ приносится безкровная жертва.

20-е. Вопросъ о средствахъ возстановленія всемірнаго родства ставится на мъсто эгоистическаго совъта - "познай самого себя", т. е знай только ссбя, а не объ общей бъдъ радъй и помышляй. Благодаря этому коварному совъту, философія и самый міръ признала євоимъ представленіемъ, и жизнь, исторію, превратила въ миоъ. Въ этомъ совъть Дельфійскаго оракула заключалась гибель самого оракула, а съ нимъ и единства греческаго. Въ немъ уже заключалось учение о личномъ спасении. Между: -- "Покайтесь, ибо приблизилось Царство Божіе" п-познай самого себяй, -- ибо. (какъ подразумъвается), приближается паденіе, гибель царства, или республикъ земныхъ, -- если и есть нъкоторое схедство, то различія между ними гораздо болве, чемъ, сходства. Вь "покайтось" требуется личное самоосуждение и падежда на общее спасение, тогда какъ въ "повнай" заключается отчаяніе въ спасеній общества и указаніе на личное спасеніе. Въ вопросъ же о причинахъ страданія и смерти, или всеобщей гибели, -- въ вопросъ о причинахъ неродственности, -- заключается сознание грбха распаденія (покаяніе), а слідовательно указывается и на средство спасенія, и это средство заключается не въ самомъ себъ, не въ отдъльности, а во всеобщемъ лишь соединеніи, во вселенскомъ соборѣ — Другое изръчение того же оракула, которое стало основою неики Аристотеля, уже предполагаетъ первое изръчение, т. е. знание только себя (личности), и даетъ совъть - "ничего слишкомъ" или "все въ мъру", т. е. мъра самое лучшее - совъть этотъ относится, очевидно, къ личностямъ, взятымъ въ отдъльности, а не въ имъ совокупности. Алкивіадъ и Критій хорошо поняли правило Сократа и повиновались только своимъ влеченіямъ, своимъ демонамъ, и не соображались съ благомъ Авинъ. Сознаю, это значитъ лишь, что Я не вичто; но ни мое существованіе, ни существованіе другихъ отъ нашей мысли, отъ нашего представленія еще не зависятъ. Мысль есть только плань, проектъ общаго дъла,

21-е. Этотъ гивъв Божій и изображенъ знаменитымъ нѣмецкимъ художникомъ П. Корнеліусомъ, котораго Германія чтила при жизни, какъ чтутъ только умершихъ, чтила почти какъ бога, говоритъ Theoph. Gautier (Les Beaux—arts en Europe—1855, 2-me serie, page—168). Апокалипсическія сцены представлены въ портикахъ королевскаго Сатро Santo въ Берлинъ. Предметомъ главной картины служитъ "Истребленіе человѣческаго рода яввою, голодомъ, войною, смертью," представленное подъ видомъ 4-хъ всадниковъ, несущихся ураганомъ надъ толпою людей, гибнущихъ во всевозможныхъ видахъ ужаса, страха, оцѣпененія, отчаянія. Это одна изъ лучшихъ композицій нѣмецкаго великаго художника, говоритъ упомянутый французскій критикъ. По дикости, звѣрству, сильно выраженному въ ней, она напоминаетъ кровавыя истребленія Нибелунговъ. Подражаніе исчезаетъ, становится незамѣтнымъ при такомъ выраженіи старо-

нъмецкаго элемента. Но было бы гораздо поучительнъе, согласнъе съ пророческимъ духомъ Апокалинсиса, если бы всадникъ, которому власть дана изгнать миръ съ вемли и внести вваимное истребленіе въ среду народовъ, былъ представленъ подъ видомъ не средневъковаго рыцарства, а подъ видомъ новъйшаго милитаризма, милитаризма городскаго, спеціальнаго, которому подражали вст народы вемли, естественнымъ же слъдствіемъ коего ожидается, предчувствуется всемірная война. За этимъ то Юношею (21 г.) съ пыломъ и яростью воинственною, столько же одушевляющею коня, какъ и всадника, и достойною лучшаго дъла, слъдуетъ какъ необходимые спутники: 2-й всадникъ на бъломъ конъ въ восточномъ костюмъ (Индійскомъ) съ Ефіопскими чертами лица, съ стрълами, омоченными ядами всъхъ язвъ; за тъмъ 3-й всадникъ,—изсохшій, преждевременно—состарившійся, на черномъ исхудаломъ конъ, съ въсами, на которыхъ корка хлъба перевъщиваетъ все золото земли. Все завершается шестымъ всадникомъ, подъ которымъ конъ блъдъ, это—смерть.

Подъ этою картиною самоистребленія рода человѣческаго, изображены добродѣтели человѣческія, и конечно, для того, чтобы показать всю слабость и ничтожество ихъ сравнительно съ человѣческимъ эломъ, представленнымъ въ верхней картинѣ.

- 22. Одна мысль видъть въ исторіи работу спасенія, -- работу покольній, генерацій, въ разныя эпохи, или періоды, исторіи, -- показываетъ, сколько образовательнаго матеріала заключается въ такомъ пониманіи исторіи, если только не будемъ сграничиваться исторіею одного Еврейскаго народа и опредъленнъе обозначимъ самую работу, въ которой заключается спасеніе. Но это уже 3 е слово, для изображенія котораго недостаточно и самого храма, которое требуетъ для изображенія живописи внѣхрамовой, кремлевской, живописи, обращающей самый Кремль въ воспитательный Музей для народа, призваннаго подъ видомъ воинской повинности къ всемірно-историческому дѣлу.
- 23-е. Въ толкованіи притчи о купцѣ, ищущемъ добрыхъ "биснрей", нужно видѣть свидѣтельство loacaфа (т. е. Будды), что не въ нирванѣ спасеніе, нужно видѣть и сознаніе собора философовъ отъ Өалеса до Гартмана и Ницше, что нѣсть спасенія въ знаніи безъ дѣйствія. Это картина не прошедшаго, а будущаго, она какъ бы создана для проективнаго музея.
- 24-е. Въ мысли, что Богословіе есть споръ, или диспутъ, о таинствѣ согласія, заключается обличеніе Богословія. Картина ожесточеннаго спора (реализма) о таинствѣ согласія (идеализма) могла бы быть картиною соединенія реализма и идеализма.
- 25-е. Если французы оставили культъ Св. Женевьевы, спасительницы Парижа отъ Аттилы, отъ кочевыхъ ордъ Азіи, то это потому, что есть народъ, который они причисляютъ къ Туранцамъ,—онъ то и защищаетъ ихъ отъ чистокровныхъ Туранцевъ. Шенаваръ могъ замѣнить св. Женевьеву геніемъ человѣчества, благодаря лишь Россіи, оттѣснившей кочевыя

орды, отъ коихъ и спасла св. Женевьева Парижъ: точно также, благодаря мужикамъ-пахарямъ всфхъ странъ. Шенаваръ могъ считать боговъ всёхъ странъ минами, а недействительностью, такъ какъ не зналъ, не испытываль ихъ слёного могущества, защищаемый отъ нихъ мужиками пахарями, принимающими на себя весь гнеть, вс в удары этого могущества: мужики же пахари всёхъ странъ, на себе несуще весь гнетъ слепыхъ силъ, и до сихъ поръ не перестають признавать боговъ не минами, а дъйствительно существующими, за что и обзываются тѣми, которыхъ защищають, суевърами и изувърами, -- Миоологія -- не басня, а истина, дъйствительность, и никогда ее не убъетъ метафизика, также какъ и сію послъднюю никогда не убъетъ позитивизмъ, ибо сей послъдній есть лишь нелостаточное внаніе той силы, которою хочеть управлять, такъ называе. мая, минологія. Отрицательное отношеніе къ минологіи означаєть лишь то, что нельзя отдълять музея историческаго, (ибо какъ иначе назвать этоть Пантеонт), оть мурся естествознанія, который продолжаеть наблюдать и надъ Тиоонами и надъ богами Олимпа, относительно которыхъ религія учить це поклоняться имъ, а естествознаніе находитъ, что господство ихъ не прерывается, исторія же свидѣтельствуетъ, что и страхъ къ нимъ не прекращается, что народы, боясь однихъ боговъ и обольщаясь другими, готовы всегда идти на бой за своихъ мѣстныхъ боговъ. Чтобы не оттолкнуть иновърцевъ, а привлечь ихъ, нужно только не сливать съ храмомъ этотъ музей, отдёлять его отъ храма; сліяніе храма нолное бы оттолкнуть него и массу простого народа, отъ Обращаясь къ иновърцамъ, мы не будемъ скрывать своего единенія съ храмомъ, ибо не можемъ находиться во враждѣ съ самими собою; но отказать, напримъръ, татарамъ отъ посъщенія музея значило бы, признавая всеобщность воинской повинности, не признавать всеобщности воспитанія.

26-с. Очевидно, что подъ чудовищными формами нужно разумъть необузданныя стихіи, слъпыя силы природы; и потому индусская миоологія, изображающая ихъ подъ видомъ чудовищъ, ближе къ истинъ и дъйствительности, чъмъ греческая, представляющая ихъ подъ видомъ людей, хотя человъкъ этими силами вовсе не управляетъ. — Въ пристрастіи къ Эллинизму, къ художественности, и кроются недостатки Шенаваровскаго Музея.

27-е. Море создало изъ сыновъ блуждающихъ по морямъ купцевъ, ишущихъ прибыли, — создало гражданъ, — ищущихъ въ свободъ и равенствъ счастья, также какъ океанъ создалъ Европейцевъ, думающихъ въ томъ же (т. е. въ свободъ и равенствъ) найдти высшее благо. Море, какъ и океанъ, разрушало родство, создавало пиратовъ, флибустьеровъ и купцевъ, возбуждало промышленную конкуренцю, превращало сыновъ въ граждавъ, создавало городъ.

28-е. Вся эта исторія могла бы быть упрощена: воинъ убиваетъ жреца, воина убиваетъ буржуа, а этого послъдняго [въ тотъ самый годъ (1848-й), когда Шенаваръ думалъ расписывать Пантеонъ] собирался убить фабричный рабочій.

29-е. Вся исторія, представленцая въ картинахъ Шенавара, можетъ быть изображена въ лицъ Хама: непочтительностью Хама начинается исторія, — и если родъ человъческій не пойметъ всемірнаго значенія притчи о блудномъ сынъ, — то возстаніемъ сыновъ противъ отцовъ и кончится всемірная исторія.

30-е. Моисей — единственный пророкъ, котораго не убили свои, котя онъ и не обращался въ бъгство. Изъ позорнаго бъгства своего полководца-пророка послъдователи его (магометане) сдълали Эру. Сравнительной наукъ религій должно противопоставить бъгству Магомета вольное страданів Христа, котя и Христосъ могъ бы избъжать страданій и Магометъ могъ не бъж тъ, а нострадать. — Христосъ, идущій на казнь, и Магометъ, спасающійся отъ нея, какъ бы военною хитростію, — что ставить его несравненно ниже даже Сократа! Магометанство въритъ въ бъгствующаго Магомета, какъ Христіанство въ распятаго Христа. Реджира (бъгство) и распятаго!

31-е. Ратуя противъ пеленанія, которое даетъ человъку вертикальное положеніе, не желаетъ ли Руссо обратить человъка въ четвероногое существо? Руссо видитъ въ ребенкъ свободное существо, говоря будто человъкъ рождаетоя свободнымъ; но свобода при дътской безпомощности есть свобода лишь на смерть, — своею жизнью ребенокъ обяванъ всецъло заботамъ о немъ другихъ. Руссо желаетъ также избавить, спасти отъ горестей дътство, — которое ихъ менъе всего имъетъ, — желаетъ ученье обратить въ игру, т. е. хочетъ осудить человъка на въчное дътство. Не Гомера, а Руссо нужно было изобразить слъпымъ.

32-е. Философія разв'єнчиваетъ поэзію, обрубаетъ ей крылья, лишаетъ ее роскошныхъ одеждъ, сдираетъ съ нея, можно сказать, кожу,— это истина вмъсто красоты.

33-е. Наука, какъ произведеніе сословія, очень върно изображена мрачною ночью, этотъ мракъ не разсъетъ не только факелъ, какъ это изображено на картинъ, но и газовое и электрическое освъщеніе, т. е. наука останется безсильною, пока она не выступитъ изъ келій, лабораторій, физическихъ кабинетовъ, анатомическихъ театровъ.

34 е. Правда еще не добродътель, благоразуміе – отрицательная добродътель, терпъніе – признаніе зла, и мужество еще не побъда надъ зломъ, а лишь безстращіе предъ нимъ.

35-е. Въто время, когда Фейербахъ читалъ свои лекціи о сущности религіи и христіанства, въ которыхъ Вогословіе превращалось въ антропологію, въ это время Шенаваръ задумалъ превратить храмъ Вога въ храмъ человъку. Живописи онъ приписывалъ миссію религіозную и философскую, т. е. миссію превращенія религіи въ философію, и притомъ въ философію очень не глубокую, въ философію Кузена. Символическій образъ, долженствовавшій замѣнить алтарь, могъ служить лишь символомъ эклектической религіи, которая, какъ не дѣло, ни въ чемъ больше и не нуждалась. Шенаваръ, — говоритъ Silvestre, — разрушаетъ одну систему за другою,

создавая изъ нихъ свою собственную, которую также разрушаетъ. — Если и ту систему, которая должна была найдти свое выраженіе въ росписи Пантеона, Шенаваръ также разрушаетъ, то съ нимъ можно согласиться... Потому то и жаль, что планъ этотъ не осуществился. Удивляясь искусству выраженія, нельзя не видъть, что система Шенавара приводитъ именно къ тому, чего онъ такъ — боится, — къ абсурду ("Je ne crains qu'une chose, c'est l'absurde").

Изобразить всемірную исторію, какъ фактъ, онъ не могъ по той простой причинъ, что ея и нътъ, нътъ исторіи всемірной въ смыслъ участія въ ней всемъ народовъ. Западники справедливо говорятъ, что Россія не имъетъ мірового значенія, но это потому, что нътъ и всемірной исторіи.

Шенаваръ, какъ и отцы седьмого вселенскаго собора, видълъ въ истинномъ искусствъ, — которое отдаетъ предпочтение рисунку предъ колоритомъ, — грамоту для неграмотныхъ. Предпочтение, отдаваемое колориту, увлекло живопись въ салоны, сдълало ее утонченною, а вмъстъ и тривіальною. Что однако выиграли при этомъ сами художники? Немногіе — деньги и ордена, большинство — бъдность, и всъ — глубокое убъждение въ своемъ ничтожествъ.

Пюви-де-Шаванну выпало на долю росписать Паптеонъ. Если этотъ импресстонистъ остался въренъ 3-ьей республикъ, то нужно полагать, что изъего росписи вышло нъчто очень жалкое.

36-е. На причины небратства не обращается вниманія, потому что непризнано важности заповъди сыновства, —этой первой заповъди христіанства, выраженной праздникомъ Рождества Христова. Заповъдь: «Вудьте какъ дѣти», т. е. какъ сыны, какъ дочери, относится не къ нравственной лишь области, но и къ знанію и къ искусотву, и вся религія уже въ ней, въ этой заповъди. Праздникъ Рождества «Христова не имъль бы нравственнаго значенія, если бы не былъ выраженіемъ этой заповъди — быть сыновствъ заключается долгъ къ отцамъ, т. е. вся религія, какъ отцовъ. Сынъ человъческій есть сынъ всёхъ отцовъ, какъ одного отда, и Сынъ Вожій есть Сынъ Вога отдовъ.

37-е. Символическія фигуры Религіи, Науки и Искусства суть наглядное изображеніе нашего, т. е православнаго китехизиса, который состоить изъ тѣхъ же трехъ частей, вѣры, надежды и любви, которые должны составлять одно. Школьный катехизисъ, очевидно, не нашъ, не православный, хотя и дѣлится на тѣ же три части. Катехизисъ, или малое Богословіс, также, какъ и пространное, носитъ характеръ протестантскій. Небольшія поправки и вставки,—о преданіи, напримѣръ,--не измѣняютъ сущности дѣла. Для православнаго нѣтъ никакой нужды доказывать каждое положеніе текстомъ свяшеннаго писанія; въ Православномъ Богословіи нѣтъ также нужды и въ раціональныхъ доказательствахъ, которыя ничего доказать не могутъ. Иное дѣло вселенское преданіе, или, лучше, обычай поминовенія, которое можетъ быть доказываемо, или констатируемо, американ-

скими, буддійскими и всероссійскими кладбищами; но и преданіе, какъ доказательство отъ прошлаго, можетъ быть оспариваемо, подлежать спорамъ; одно только дѣло, и при томъ всеобщее, т. е. воскрешеніе, какъ доказательство отъ будущаго, заставляетъ умолкнуть споры, оно — докавательно, ибо обращаетъ къ дѣйствію.

38-е. Зло человѣкъ понимаетъ, обыкновенно, только тогда, когда оно является въ рѣзкой формѣ, т. е. когда онъ видитъ кровь, слышитъ стоны. При отдѣленіи науки и искусства отъ религіи, которое религію лишаетъ силы, знаніе — чувства а искусство — смысла, мы не видимъ ни кровопролитія, не слыщимъ воплей; а между тѣмъ, и реформація и секуляризація сопровождались войнами, и потому, говоря объ этихъ отдѣленіяхъ, мы имѣемъ въ виду объяснить ими причины войны, или борьбы, — въ соединеніи же мы видимъ условія мира.

39-е. Если въ изображении Хамитовъ, скрывающихся отъ стыда въ глубь Африки, представленъ порокъ, который обращаетъ человъка въ скотское состояніе, то нужно признать это изображеніе недостаточно сильнымъ. Не нужно, однако, забывать, что хамитизмъ происходитъ или отъ кряйняго недостатка, какъ у дикарей, или же отъ крайняго излишка, какъ нашъ позитивизмъ. Но не входитъ ли въ изображение хамитовъ желание со стороны Семитовъ и Яфетидовъ оправдать свое господство надъ ними? Къ картинъ разрушенной башни, то есть кръпости, воздвигнутой нечестіємъ, а не любовью къ отцамъ, крѣпости, зацищающей сокровища и женъ, а не прахъ отцовъ, присоединены изображенія, которыя можно назвать живописнымъ опредъленіемъ источниковъ исторіи. Преданіе представлено подъ видомъ ветхой деньми старухи, сидящей на разрушенной, изъеденной временемъ гранитной могиле. Долговечныя животныя (вороны) сообщаютъ кратковременному существу былины стараго времени; -- заржавлунныя орудія, черепа, выставляющіеся изъ земли или разсъянныя по лугу, дополняютъ картину. За преданіемъ слѣдуетъ исторія: старуха превращается въ Музу, начинается собираніе череповъ, орудій. Въ этой картинъ можно видъть происхождение Музея, - Музея, конечно, городскаго, къ которому необходимо прибавить картину "будущности Музея" для того, чтобы посттители Музея выносили изъ него сознаніе необходимости повсемъстнаго Музея, ибо пока не будетъ повсемъстнаго, умственнаго, искусственно-художественнаго и естественно-художественнаго почитанія отцовъ, до тъхъ поръ невозможно будетъ братство. Потому-то церковная школа, которая не можетъ имъть другой цъли, какъ образование истинныхъ христіанъ, т. е. сыновъ человіческихъ, должна обратиться въ Музей. Согласно происхожденію и значенію Музея, и живопись Музейская должна осуждать непочтеніе, отдібленіе отъ отцовъ и особенно возстаніе противъ отцовъ (секуляризацію, реформацію), не можетъ одобрить и злоупотребленіе отцовскою властью. Имъя въ виду, что Музей, - проектъ котораго здъсь предлагается, -- назначенъ для воспитанія народа, обязаннаго воинскою повинностью, нужно ясибе обозначить это соотношение. Недостатокъ описываемаго Музся, назначаемаго для воспитанія народа, несущаго воинскую повинность (правда, далеко не всеобщую, въ чемъ и заключается педостатокъ этой повинности, ибо если бы она была дъйствительно всеобщею, то будучи у насъ по преимуществу сельскою, —не отрывая при томъ отъ семьи, отъ родины, прихода, — сообщала бы особо живой интересъ воспитанію). —недостатокъ описываемаго Музея заключается въ томъ, что не положенъ въ основу его (Музея) самый живой вопросъ времени, — вопросъ о войнъ, или борьбъ (ожидаемой) между Германіею, или вообще, Западомъ, иначе — морскими державами, (такъ какъ и Германія выступила на колонизаціонное поприще), и Россією, — словомъ, между океаномъ и континентомъ. Конечно, для Музея этотъ всемірный вопросъ о войнъ, есть вопросъ о примиреніи.

40-е. Поэмя Гомера не имфетъ конца,—она не говоритъ о взятім Трои, не говоритъ о торжествъ Грековъ; и въ этомъ есть смыслъ, ибо торжество Грековъ было подобно той преждевременной радости, которую испытываетъ полководецъ, когда, разбивъ находящееся предъ нимъ войско, онъ спъшитъ извъстить о своей побъдъ, а между тъмъ, съ тыла появляется свъжее войско, союзники побъжденныхъ. Римляне и были этими союзниками Троянцевъ.

41-е. Ставя въ центръ К-поль, мы слъдуемъ хронографу. Хотя и современная исторія даетъ важное значеніе К-полю, но она не ставить его центромъ, потому, конечно, что, заботясь только о внутреннемъ, она мало заботится о вибшнемъ единствъ, не ставить пълію миръ, — и вибшнее разъединеніс не считаетъ противорбчіємъ внутреннему единству; все вибшнее такъ презирается, что при сознани внутренняго единства даже войны не считаются ни во что, даже войнамъ не придаютъ никакого значенія. Хронографъ передаетъ наше дъйствительное отношение къ К-полю, ставя его на первомъ планъ; тогда какъ нынъшняя Русская исторія и, такъ называемая, -- всемірная, опускають такое отношеніс. Хронографь принимаетъ самое живое участіе въ судьбъ Царе-града, даже болбе живое, чъмъ въ судьбъ своей родной земли; чтобы убъдиться въ этомъ, стоитъ сравнить начало повъсти о взятіи Ц-града съ повъстью о нашествіи безбожнаго царя Батыя на Русскую землю, которая начинается словами: «хощу рещи, о друзіе, пов'єсть, иже и сам'яхъ безсловесныхъ можетъ подвигнути на плачъ»; въ повъсти же о Царь-градъ говорится уже о плачъ не безсловесныхъ только, повъсть о паденіи Ц-града творитъ плакати и "нечувственное каменіе и самыя стихів". Такое же сочувствіе къ К-полю видно и въ сказаніи "о Латынахъ, како отступища отъ православныхъ патріархъ"; описавъ вънчаніе Карла «греческимъ закономъ», но «примъсивъ законы жидовскіе», - «да царство, рече, паки отъ Рима начнется», хронографъ такъ оканчиваетъ - "сице убо первый союзъ градомъ раздрася, сице между матери и дщери вниде мечъ. Видъ же Латыне изнеможение Греческое примъсивше (?) къ своей прелести Угровъ, Поляковъ... и Вретанскій островъ».. "Паденіе Западной Римской Имперін" есть, конечно, изобрътеніе

эпохи возрождения, вовсе неизвъстное тому времени, къ которому его относять. Уничтоженіе титула Западнаго Императора означаеть возстановленіе единства. Просьба Римскаго Сената къ Императору Зенону о назначеній правителемъ Италій Одоакра съ титуломъ патриція и оставленіе сана Августа за собою было вовстановленіемъ единства, хотя и номинальнаго, тогда какъ присвоеніе титула Западнаго Императора Кардомъ Великимъ было разрушеніемъ единства; отреченіе Западныхъ королей отъ титула "цатриція" также не законно, какъ и присвоеніе ими сапа Западнаго Императора. Не менъе незаконно было бы отречение отъ сана императора со стороны Московскихъ царей со времени паденія Константинополя. Титуль патриція, соединенный съ званіемъ нѣмецкаго короля, имѣлъ значеніе примиренія латинскаго съ германскимъ, но онъ же, этотъ титулъ, означалъ подчинение Константинопольскому Императору. Къ сожалънію хронографъ XVI въка, начиная съ Комненовъ, за неимъніемъ источниковъ почти оставляетъ Латыняфь и ограничивается перечисленіемъ греческихъ императоровъ, вставляя между ними скаранія о царствъ Болгарскомъ, Сербскомъ, Русскомъ. Отмѣтимъ, между прочимъ, и сказаніе хронографа объ Евфиміи Тырновскомъ, который, послъ взятія К-поля, хотъль, кажется, Тырновъ поставить на мъсто К-поля и дълалъ тоже, что впослъдстви Макарій въ Москві, собираль житія, мощи и проч. Но если хронографъ не исключаетъ изъ себя священныхъ сказаній, то Палея, которая въ настоящее время замфнена, такъ называемою, священною исторією не исключала изъ себя свЪтскаго повъзствованія. Если сравнивать палею съ нашею священною исторією, то не легко признать происхожденіе посл'ядней изъ первой; (правда, палея не дътская книга, но тогда дътской литературы и не было, и нужды въ ней не признавалось, теперь же она хотя и есть, но не дътская, а поддъльная); тъмъ не менъе, священная исторія есть таже палея, только переработанная протестантизмомъ и философією равнодушія, или терпимости. Палея есть Библія или, лучше, ветхій завіть, доведенный до гибели жидовской (т. е. до разоренія Герусалима Титомъ), раскрашенный апокрифами, истолкованный прообразованіями и съ постояннымъ обличеніемъ жидовинамъ, почему Палея и называлась: "Толковая Пален на Гудея". Священная же исторія очищена отъ апокрифовъ, даже отъ многаго библейскаго; эта книга, назначенная для дътей, уничтожила въ себъ все дътское, прообразование потеряло въ ней значеніе связи между ветхимъ и новымъ зав'втомъ и ничтмъ не зам'внено; а подемика палеи замънена величайшимъ равнодушјемъ. Палея не задумывалась пом'встить подъ 4 мъ днемъ творенія св'єдбнія астрономическія, пасхальныя таблицы, свібдінія метеорологическія, подъ 5-мъ днемъ палея по мъщаетъ физіологъ, нразственно миническую зоологію, а въ 4-й главъ бытія объясняется эмбріологія, проводится паралель между развитіемъ ребенка и разложеніемъ трупа (3, 9 и 40 дни). Палея иногда называлась "Книга Вытія небесе и вемли". Конечно, свъдънія сообщасмыя палеею, сообразны знанію тогдашняго времени; но палея не оставляла этихъ свъдъній не измѣнными, она измѣнялась сообразно знанію времени; такъ бы и продолжалось, если бы само знаніе не отнеслось къ ней враждебно. Палея, т. е. «Палея на Тудея», обращаясь постоянно съ обличеніями къ жидовинамъ, имъла въ виду обращение ихъ въ христіанство, т. е. къ единству; такъ что въ этой брани, въ этомъ гнъвъ, была не ненависть, какъ бы это могли подумать. Священная же исторія отличается не только равнодушіємъ, но и безцёльностью. Палея съ толкомъ, какъ она также называется, съ толкомъ, хотя часто натянутымъ, тъмъ не менъе она, излагая и поэтическіе легенды, какъ напримѣръ, о древѣ крестномъ, о билѣ Ноя, собравшемъ животныхъ въ ковчегь отъ всъхъ концовъ вседенной и т. д. - объясняетъ также происхождение идоловъ, какъ изображение мертвыхъ людей за ихъ храбрость, объясняетъ погребение и т. п. Наша же священная исторія игнорируєть эти вопросы, --которые палея объясняєть апокрифически, - и совершенно выдъляеть себя изъ всемірной исторіи. Хронографъ и Палея, это не памятники, имъюще историческое только значене, значеніе только для знанія, для ученыхъ, Палея и хронографъ, это произведенія, имѣющія смыслъ для воспитанія, для жизни. Замѣнивъ Палею священною исторією, мы поступили такъ, подражая протестантству, протестантской Германіи; но сама Германія, уничтоживъ все апокрифическое въ храмахъ, возстановило апокрифическое въ школахъ; т. е. и въ этомъ случат впала въ такое же противоръчіе, какъ при отрицаніи соборовъ, иконъ и проч. Мы стали подражать Германіи и въ этомъ возстановленіи, и ждемъ теперь, когда Германія замѣтить это противорѣчіе и разрѣшитъ его. Для старообрядцевъ же и въ настоящее время, какъ Палея, такъ и Хронографъ, и пчелы, и азбуковники, имъютъ живое значение. Степенная книга, также, какъ и царственная книга, и лътопись, не есть простая лътопись, Записываніе событій по годамь; вь этихъ книгахъ выражется стремленіе опредѣлить мѣсто Россіи, или вѣрнѣе Москвы, во всемірной исторіи, обозначить предстоящую ей задачу. Степенная книга говорить не о томъ, откуда пошла Русская земля, а откуда началось скифетродержательство. Эта книга, т. е. Макарій, творецъ ея, -- который превратилъ Кремль въ 3-й Римъ, - не могъ уже остановиться на Рюрикъ, какъ родоначальникъ рода московскихъ князей, а произвелъ его отъ Августа, и такое производство было естественнымъ выводомъ изъ тогдашняго знанія, а не выдумкою. Тъ, для которыхъ взятіе Трои было всемірною побъдою Грековъ надъ Фрягами, т. е. Варягами, могли дать Троянское происхождение Варяжскимъ князьямъ, назвавъ Троянцевъ-Фрягами, потому что эти Фряги сами производили себя отъ Троянцевъ, - тъмъ самымъ и Августу и Рюрику давали одинаковое происхожденіе. Поэтому уже повъсть о Царь-градъ, въ которой говорится о всемірной побідів Грековъ надъ Фрягами, давала основаніе Макарію для генеалогіи Рюрика. Точно также легко понять, почему Константинъ Мономахъ, при которомъ произошло отпаденіе Рима, посылаетъ регаліи Владиміру. Этимъ, конечно, хотфли сказать, что Русь назначается для замъщенія Стараго Рима.

Реставрація Кремля въ духѣ Макарія всероссійскаго была бы возстановленіемъ самостоятельности, освобожденіемъ отъ западныхъ вліяній. Эта реставрація была бы невѣрна мысли Макарія, или мысли тогдашняго времени, какъ результату всего предшествовавшаго хода, если бы совершена была не сообразно современнымъ намъ положеніямъ, или состояніямъ, если бы не сообразовалась съ современнымъ ходомъ міра.

Царственная лѣтопись имѣла въ виду царственное дѣло, потому эта лѣтопись и не имѣетъ никакого значенія для ученыхъ, по словамъ ученьйшаго профессора. Лѣтопись эта, говоритъ тотъ же профессоръ, сохранилась въ одномъ спискѣ поздняго письма, и никѣмъ не была читана. Но онъ забылъ о стѣнномъ спискѣ важнѣйшей части ея въ Золотой Палатѣ, гдѣ она имѣла многихъ читателей. Она не была учебникомъ, а употреблялась въ видѣ забавы; но что больше производитъ впечатлѣніе и глубже врѣзывается въ память, то ли, что преподаютъ въ школѣ, или то, что узнаютъ, съ чѣмъ знакомятся внѣ школы?

Степенная книга, давая Варяжско-троянское происхожденіе Великимъ князьямъ и боярамъ, объединяла древнюю и новую исторію, а вмѣстѣ съ тѣмъ это родословіе не могло быть выраженіемъ вражды къ Западу. Ей нельзя приписывать вражду къ Западу и нельзя отказывать въ любви къ Славянамъ.

Ученое сословіе, подчиняясь купеческой власти, игу капитала, превращается болѣе и болѣе въ журналистику, въ коей умственное дѣло подпадаетъ законамъ фабричнаго производства, — кснкуренціи производителей и фальсификаціи произведеній. Журналистика, какъ результатъ изобрѣтенія книгопечатанія, почему она и отождествляется съ прессою, печатью, сдѣлала уже все зло, которое могла сдѣлать, попавъ въ общество, раздробленное на небратскія состоянія. Сдѣлалось это само собою, какъ все безсознательно производящееся. Отсюда и является вопросъ: чѣмъ могла бы быть печать, если бы она была произведеніемъ не слѣпой силы, а общаго сознанія, если бы она воспользовалась опытомъ доселѣшней исторіи?...

42-е. Херасковъ, назвавъ взятіе Казани Россіадою, т. е. всероссійскою поэмою, очень вѣрно отгадалъ значеніе этого событія, которое открыло намъ дороги къ Каспію, Кавказу, Сибири, Туркестану, —гдѣ и Памиръ, —хотя самъ Херасковъ видѣлъ въ этомъ "приключеніи" Россійской Исторіи безопасность и "спокойство" потомства, "сладкую тимину", "спокойныхъ лѣтъ начало", а не всеобщій миръ, не обходное движеніе, не продолженіе борьбы, начатой Зендами.

43-е. Лютеръ — равъединитель Германіи, разъединитель Западной Европы, а судя по штундистамъ, разъединительная миссія его не окончилась еще и до сихъ поръ, хотя протестантизмъ, сопутствуя папизму, и проникъ во всѣ части свѣта. Этотъ разъединитель былъ вмѣстѣ съ тѣмъ въ числѣ основателей нынѣшней Нѣмецкой Имперіи, оказавшейся однако безсильною противъ папизма, безсильною соединить раздѣленное имъ же, Лютеромъ. Имперскій языкъ, — созданный дьяками Средневѣковыхъ Им-

ператоровъ Германіи, - Лютеръ сдълалъ своимъ переводомъ на него Библіи языкомъ религіи, или - лучше - Богословія и вообще литературы. Языкъ этотъ приняла не только протестантская Германія, а даже и католическая; языкъ этотъ господствуетъ и въ нъмецкой Швейцаріи и у нъмецкихъ эмигрантовъ-колонистовъ. Раздъленные религіозно, нъмцы соединены языкомъ, отчасти литературою, наукою и искусствомъ, и могли бы соединиться вполить Музовиъ, какъ культомъ предковъ, если бы протестантизмъ не считалъ, т. е. не долженъ былъ бы считать своихъ католическихъ предковъ погибшими, а католицивмъ не считалъ бы логибшими своихъ протестантскихъ потомковъ, (Картину Каульбаха въ берлинскомъ Музеђ католики не могутъ признать). Но Германія не им'ветъ еще примирительнаго Музея, какъ не имъетъ такого Музея и вся Западная (католико-протестантская) Европа. Хотя и католицизмъ, какъ и протестантизмъ, признають догмать Троицы, но темь не мене на дель протестантизмъ всюду несетъ свою разъединительную миссію, какъ католицизмъ поработитольную. Православіе при своемъ распространеній встрівчаетъ повсюду папизмъ и его необходимаго спутника протестачтизмъ (напр. въ Китаъ, въ Японіи); но и само, - не признавая единства заповѣди и догмата, не признавая въ догматъ заповъди, - православие не признаетъ своей посреднической миссіи. Поставивъ же первымъ, священнымъ дъломъ спасеніе предковъ, православіе могло бы начать свою посредническую миссію основаніемъ Музея, который признають католики и протестанты, хотя и отвергаютъ спасеніе предковъ, т. е. языческихъ народовъ. Начавъ съ изслѣдованія быта и языка, которыми опредбляется степень родства народовъ, православіе начинало бы свою пропов'єдь основаніемъ Музея, т. е. почитаніемъ предковъ, а не бранью на нихъ. Прибавляя къ нашей исторіи, какъ Степенной книги рода славянского, новую степень, -- болье древнюю, -православіе действовало бы во исполненіе Евингелія Сына человеческаго и Вожія. Ставя Музей, православіе полагало бы начало общему, а не личному обращенію. Если бы и возможно было полное сліяніе Музея съ храмомъ, то такое сліяніе, --полагая даже, что оно не встрътитъ препятствія со стороны духовенства,-не было бы полезно для музея, потому что музей не имълъ бы тогда значенія для иновърцевъ. Церковно-приходская же школа естественно можеть преобразоваться въ воспитательный Музей для несущаго воинскую повинность народа; но обративщись въ музей, школа не должна уже давать ни изъятій, ни льготь по отправленію повинности, и чемъ воинская повиность ближе къ действительной всеобщности, тъмъ дъйствительнъе будетъ воспитительное вліяніе музея. Воинская повинность призываетъ всъхъ къ участію во всемірно-историческомъ дълъ, которое выражается въ боргов и войнь; музей же наглядно объясняетъ это дъло отъ начала, раскрывая причины войны и условія примиренія;это и есть исторія. Задача мувея - всеобщее примиреніе, а не освобожденіе только ифкоторыхъ отъ воинской повинности.

44-е. Къ словамъ въ текстъ: «Папы... дълаются основателями Музе-

евъ и, можно сказать, ограничива с ролью хранителей ихъ»,— сдълана приписка: «Что, конечно, недостаточно, такъ какъ Музей не хранилише только. Впрочемъ, между Музеемъ нынъшнимъ и Музеемъ кладбищенскимъ, какъ истинно вселенскимъ, соединяющимъ въ себъ и исторію и естествовъдъніе, т. е. изучающимъ и умершихъ и смертоносную силу, въ видахъ обращенія ея. смертоносной силы, въ живоносную, — огромное разстояніе».

45-е. Раскаиваясь въ своей непогрышимости, папамъ нужно бы было посыпать главу тъмъ пепломъ и прахомъ, который кардиналъ Гумбертъ отресъ на Константинополь и на всю Восточную церковь, должно было бы сознаться въ своемъ гръхъ противъ Константинополя, который палъ по причинъ равнодушія Запада. Непогрышимость,—это симый великій гръхъ. Лучше бы было признать себя грышныйшимъ изъ мытарей, чъмъ праведныйшимъ изъ всъхъ фарисеевъ. Подвигъ папы въ признани своей погрышимости было бы тъмъ выше, что не только протестантизмъ, если онъ послъдователенъ, признаетъ за каждынъ непогрышимость, но и философія, отрекшись отъ папизма и протестантизма, не отреклась отъ фарисейства, ставя въ основу нравственности сознаніе личваго достоимотва.

46-е. Сближеніе съ папствомъ, поставленное въ зависимость отъ нашихъ трудовъ и усилій, и должно быть темою картины католицизма въ соотвътствіе картины протестантства, такъ что отдаленность отъ насъ католицизма, которая должна быть изображена на ней согласно дъйствительности, будетъ вести насъ къ сознанію своей вины и станетъ побужденіемъ къ дъятельности, какъ исправленію. Можемъ мы выразить въ этой картинъ и благожеланіе католицизму, представивъ папъ раздирающими списокъ анавематствъ (буллу — in coena Domini), этотъ извращенный синодикъ, — который есть и у насъ, — изобразивъ папу (въ митръ, безъ короны), полагающимъ вмъстъ съ королемъ Италіи въ присутствіи ученыхъ и художниковъ первый камень храма примиренія науки и искусства съ религією; и въ этомъ храмѣ та мысль, которой мы не въ силахъ были дать художественной формы въ вышеприведенномъ описаніи, получитъ истинно-художественное выраженіе.

47-е. Музей существуетъ отдъльно отъ храма потому, конечно, что особой нужды въ Музев при храмв не чувствуется. Иное дъло на кладбища, тамъ нътъ органа для поддержанія памятниковъ, который интересовался бы памятниками вообще, какъ своими, такъ и чужими, — Музей на кладбищахъ вопіющая необходимость. — Однако его и тамъ нътъ, хотя только въ соединеніи съ кладбищенскимъ храмомъ и Музей получитъ душу живу. Подлинно-живые храмы могутъ быть только на кладбищахъ, внъ же кладбищъ храмы, храмы — по нуждъ, какъ запасные дары, какъ преждеосвященныя литургіи. Внъкладбищенскіе храмы только вамъняютъ храмы, — построенные на гробахъ и у гробовъ, — какъ храмы переносные. Высшую степень святости имъетъ храмъ кладбищенскій, ибо на кладбищахъ мы видимъ дъйствіе той силы, которая носитъ въ себъ голодъ, язву и смерть, противъ которой и нужно соединеніе всъхъ.

48-е. До послѣдняго времени сушествовало у насъ убѣжденіе, что протестантизмъ не можетъ переступить предѣловъ Россіи, потому что Россія представляетъ неблагопріятную почву для его развитія. Штундизмъ поколебалъ или даже опровергъ это мнѣніе; а между тѣмъ это мнѣніе можетъ считаться вѣрнымъ и теперь, когда штундизмъ распространился на значительномъ пространствѣ, если только вѣрны свѣдѣнія, что эта зараза дѣйствуетъ преимущественно на беэземельныхъ крестьянъ, на шляхту, на мѣщанъ, такъ какъ то, что мы называемъ Россіею, есть по преимуществу вемледѣльческій классъ; протестантизмъ же есть городская религія по преимуществу.

49 е. Въ первой человъческой семьъ, въ семейномъ ея вопросъ заключались уже всъ вопросы, которые въ настоящее время составляютъ предметы обсужденія множества спеціальныхъ международныхъ съъздовъ; точно также и религіозные соборы, по скольку они обнимали весь извъстный тогда міръ, по скольку религія входила тогда во всъ человъческія отношенія, по стольку они были вселенскими по составу и по содержанію.

50-е. Послъдній соборъ приблизилъ храмъ къ кладбищу, сдълалъ его народнымъ, и въ то же время этотъ соборъ былъ по преимуществу археологическимъ и историческимъ, тогда какъ предшествовавшіе были болѣе философскими и богословскими.

51-е. Мнѣніе о томъ, что согласіе нравославнаго духовенства на соединеніе съ англиканами не было бы принято народомъ, принадлежитъ митрополиту московскому Филарету, который въ разговорѣ съ Шотландскимъ епископомъ сказалъ, что соединеніе православной церкви съ англиканскою легко могло бы состояться, но препятствіе заключается въ народѣ.

52-е. Отсутствіе общаго между сельскими сходками и храмовыми собраніями состоить вь томъ, что предметы, возбуждающіе раздоры на первыхъ (на -сельскихъ сходкахъ), не только не подвергаются разсмотрѣню съ точки зрѣнія небратства въ храмовыхъ собраніяхъ, а даже не дѣлаются предметомъ молитвы на ектиніяхъ объ утоленіи ихъ.

53-е. Политеизмъ легко можетъ быть разложенъ на тріады, т. е. политеизмъ состоитъ изъ тріадъ и именно потому, что міръ боговъ, какъ и родъ человѣческій, живетъ семьями. И въ мірѣ боговъ господствуетъ раздѣленіе занятій и нѣтъ одного общаго дѣла. Политеизмъ есть выраженіе и результатъ распаденія. Тріады боговъ суть тріады рожденія, рожденіе же есть свойство общее людямъ съ животными, но нѣтъ въ этихъ тріадахъ свойства спеціально принадлежащаго человѣку, нѣтъ стремленія къ воскрешенію, въ какой бы формѣ оно не выражалось. Христіанство замѣнило тріады рожденія Тріадою общаго дѣла воскрешенія, Божественною Троицею, въ Которой "начатокъ умершишъ бысть". Въ христіанствѣ выразилась другая сторона семьи,—не рожденія,—ибо всѣ родители, заботясь о благѣ своихъ дѣтей, приходятъ ко враждѣ между собою, возбуждаютъ къ себѣ вражду и дѣтей своихъ, когда для блага ихъ же, дѣтей, приходится ихъ сдерживать; а между тѣмъ всѣ родители суть также чада, и двътей схарамъ всѣ родители суть также чада, и двътей ихъ сдерживать; а между тѣмъ всѣ родители суть также чада, и двътей схарамъ всѣ родители суть также чада, и двътей съ прадения всѣте родители суть также чада, и двътей съ прадения всѣте родители суть также чада, и двътей съ прадения всѣте родители суть также чада, и двътей съ прадения всѣте родители суть также чада, и двътей съ прадения всѣте родители суть также чада, и двътей съ прадения всъте родители суть также чада всѣте родители суть также чада всъте родители суть также чада всъте родители сутъте родители распатели всъте родители на прадения всъте родители распат

же всв они—одно чадо, одинъ потомокъ, ибо забота о родителяхъ, если эта забота есть стремленіе къ воскрешенію, не можетъ вести ко враждъ, а только къ единству.

54-е. Извъстно, что, -- когда почти весь Израиль забылъ Бога отцовъ своихъ, жившихъ въ палаткахъ, въ пустынъ, -- въра эта сохранилась у Кенитовъ, этихъ фанатиковъ кочеваго быта, которые дали обътъ никогда не жить подъ кровлею домовъ, не пить вина, не пахать земли. Къ Кенитамъ принадлежалъ тесть Моисея.

55-е. Въ представленіи (классификаціи) религій равложеніемъ одной религіи заключается требованіе соединенія. Другое (повидимому лишь) раздъленіе редигій, - которое можно считать общепринятымъ, - раздъленіе на монотеизмъ и политеизмъ, представляетъ равложение религиозное, ибо истинная религія въ ученіи о Тріединстві соединяеть, примиряеть эти два вида религій. Если мы въ этомъ разд'вленіи, распаденіи, не ощущаемъ боли равложения, то нужно отнести этотъ недостатокъ не къ преобладанію только мысли надъ чувствомъ, но и къ недостаткамъ пониманія,пониманія того, чіть религія должна быть. - Замізчательно, что Альбертъ Ревиль, принимающій д'вленіє на моно- и поли-теистическія религіи, находитъ, какъ между первыми, такъ и вторыми религіи универсальныя, или между-народныя. Къ такому пониманію Альбертъ Ревиль пришелъ, конечно, потому, что не замъчаетъ крайней аномаліи въ отдъленіи догмата отъ заповъди. - На основаніи разсужденій А. Ревиля о раздъленіи религій можно представить слъдующую классификацію: религіи без-законныя, законныя (номистическія или легалистическія) и религіи искупительныя. Если изъ области нравственности исключить любовь къ умершимъ отцамъ, которая выражается въ культъ предковъ, то нужно будетъ признать, существование религій не съ искаженною только нравственностью, а съ совершеннымъ отсутствіемъ нравственности. На дълъ религіи почитанія предковъ ближе къ религіямъ искупительнымъ, чъмъ къ номистическимъ, -- Религіи номистическія слёдуеть назвать полунравственными, ибо законь, правдя, не искореняють эла, а только ограничивають его; - а потому дълами закона и не можетъ спастись родъ человъческій. - Къ религіямъ искупленія дизмъ причислить нельзя, ибо искупленіе чрезъ уничтоженіе есть отрицаніе искупленія. Въ классификаціи религій Буддиэмъ долженъ занять самое низшее мъсто, какъ религія отчаянія, паденія; такое мъсто принадлежитъ Буддизму не по теоріи прогресса, а по теоріи регресса. Въ религіи такой, какою она должна быть, и раздъленіе должно основываться на томъ же началъ, т. е распредълять религи должно по степени ихъ близости къ религи совершенной. Въ религіи такой, какою она должна быть, заключается долгъ возреденія всёхъ религій къ этой высшей ступени.

56-е. Странно среди религи, имъющихъ многочисленныхъ послъдователей, встрътить дуализмъ, который имъетъ весьма небольшое число поклонниковъ, вст они заключаются въ однихъ Парсахъ или Гебрахъ; это — остатокъ религи, имъвшей прежде большое значение; согласно же бытовой классификаціи весьма понятно, почему въ настоящее время эта религія утратила значеніе; она имѣла его въ то время, когда шла ожесточенная борьба между Тураномъ и Ираномъ, въ настоящее же время, когда такихъ нашествій со стороны кочевниковъ нѣтъ, понятно, что и религія, выражавшая борьбу съ кочевниками, потеряла значеніе.

57-е. Религіозная классификація совершенно соотвѣтствуєть бытовой. Земледѣльческій быть соотвѣтствуєть христіанству не потому, что признаєть себя святымь, а именно потому, что глубже сознаєть свою грѣховность. Обращеніе праха предковь въ средство жизни потомкамь, — какъ это въ земледѣліи, — указываєть на грѣхъ и на то, въ чемъ долженъ заключаться выходъ изъ грѣха. Церковь потому и свята, что состоить изъ сознающихъ себя грѣшными, и святые — это тѣ, которые глубже чувствовали свою грѣховность.

Въ лъствицъ покаянія, — въ Великомъ постъ, — земледълію отводятъ 3-ю недълю, 4-я недъля принадлежитъ городу; — городъ казнитъ пророковъ, потому кающемуся городу и отведена крестопоклонная недъля.

58-е. Евреи, представляющіе самое крайнее развитіе городского эла, повидимому противрѣчатъ этому; но въ нихъ корыстолюбіе,— главнѣйшій изъ городскихъ пороковъ,—доведенъ до такой степени, что подавляетъ пьянство и отчасти даже проституцію,—пороки признаваемые неизбѣжными для горожанъ всѣхъ другихъ народовъ.

Роспись наружныхъ стѣнъ храма во имя двухъ ревностныхъ чтителей Живоначальной Троицы, — греческаго и русскаго, — при которомъ находится музей и л и б и б л і о т е к а.

Въ христіанств'в нътъ, конечно, святыхъ, которые не были бы чтителями Живоначальной Троицы, пътъ и праздниковъ, которые не были бы прославленіемъ Ея, какъ нътъ и храмовъ, при которыхъ не было бы собранія книгъ и предметовъ древности, постепенно увеличивающагося, т. е. нътъ храма, при коемъ не было бы музея, а потому и роспись эта относится ко всёмъ храмамъ и могла бы замёнить нынёшній, ничего неговорящій орнаменть, -- свидітельствующій о душевной пустоть, безсодержательности современнаго, изъъденнаго сомнъніемъ поколънія, - къ которому прибъгаетъ архитектура, чтобы прикрыть наготу стънъ. - Жизнеописатель пр. Сергія, называя построенный пр. Сергіемъ храмъ Троицы зерцаломъ для общежитія монашествующихъ, зерцаломъ, которое необходимо, однако, не для однихъ только монаществующихъ, но и для всего міра, не указываетъ-ли этимъ новаго пути для архитектуры, не указываетъ ли на необходимость замъны орнамента живописью, на необходимость тъснъй. шаго соединенія этихъ искусствъ, такъ что самые планы храмовыхъ построекъ не должны ли бы обсуждаться архитекторами вмъстъ съ живописцами и не должны ли быть не архитектурными только, но и живописноархитектурными?

Преп. Сергій поставиль храмъ Троицы какъ зерцало для собранныхъ имъ въ единожитіе отщельниковъ отъ міра, и мы были бы не върны памяти чтителя Пресв. Троицы, были бы не върны Первосвященнической молитвъ (loaннъ, 17 гл., особенно стих. 21—23, какъ основа ученія о Троицъ), какъ предсмертному завъщанію Самого Господа, если бы храмъ Тріединаго Бога не поставили зерцаломъ не для однихъ отшельниковъ, а для всего міра, для насъ самихъ. Объединеніе немногихъ, непринадлежащихъ къ міру, по смыслу Первосвященнической молитвы, и нужно для того, чтобы и весь міръ объединился по подобію ихъ, по подобію отношеній Сына Божія къ Небесному Отцу. Зерцало прежнихъ временъ было собраніемъ примъровъ, образцовъ для людей, взятыхъ въ отдъльности; но только образъ исполненія Первосвященнической молитвы, только одинъ этотъ образъ можетъ служить образцомъ, Великимъ Верцаломъ, для людей, взятыхъ въ совокупности, можетъ служить указаніемъ на то, что должны дълать всъ люди не по одиночкъ, а въ совокупности, всъ люди, какъ

одинъ человъкъ, какъ сынъ человъческій,— только этотъ образъ можетъ служить указаніемъ, въ чемъ состоитъ литургія, т. е. общее дъло.

Образъ исполненія Первосвященнической молитвы обнимаетъ всѣ четыре стороны храма, начиная отъ шейки подъ главой до основанія (фундамента), и будетъ указывать на то, что дѣлается въ землѣ и внѣ земли, что дѣлается въ самомъ храмѣ и внѣ храма. Въ этомъ зерцалѣ человѣкъ долженъ увидѣть себя не только такимъ, каковъ онъ всть, но и такимъ, какимъ онъ долженъ быть.

Мы должны увидъть не только то, что мы дълали и дълаемъ (въ причинахъ и слъдствіяхъ), но и то, что должны делать. На шейкъ же храма будетъ изображена самая исторія превращеніе догмата въ заповѣды которая должна наглядно показать это превращеніе, такъ какъ въ наше время, когда отдъленіе мысли отъ дъла сжилось съ нами, вошло въ нашу плоть и кровь, сами учителя церкви не видятъ возможности, не понимаютъ и необходимости того, что бы догматъ сталъ заповъдью, правиломъ жизни, чтобы мысль, содержащаяся въ догматъ, не осталась бы только мыслью, а была бы проектомъ, иланомъ общаго дъла, въ осуществлении котораго и можетъ лишь заключаться исполнение Первосвященнической молитвы. Итакъ роспись храма, обнимающая всв четыре стороны храма, на шейкъ его, подъ единою главою, изобразитъ исторію догмата Живоначальной Троицы въ видъ осьми лицъ, единомышленно и единодушно исповъдовавшихъ Тріединаго Бога (т. е. имъвшихъ какъ бы одну главу), Рядъ этихъ лицъ начинается Іоанномъ, сохранившимъ для насъ Первосвященническую молитву и прощальную бес ду, въ которых и заключается истинная основа догмата Троицы; завершается же этотъ рядъ Преподобнымъ Сергіемъ, поставившимъ храмъ Троицы какъ зерцало, какъ образецъ, т. е, завершается превращеніемъ догмата въ заповъдь.

На шейкѣ, подъ самой главой, слѣдуетъ написать прежде всего первыхъ двухъ Богослововъ, — Іоанна и Григорія, — ибо Богословіемъ первоначально называлось исключительно ученіе о Троицѣ, и самое это слово появилось въ первый разъ у христіанъ вскорѣ послѣ того, какъ стало извъстно и имя Живоначальной Троицы. Къ нимъ слѣдуетъ присоединить Өеофила, у котораго въ первый разъ встрѣчается это святое слово; затѣмъ должно поставить Василія Великаго, какъ творца трехъ молитвъ на вечернѣ въ праздникъ Св. Троицы; далѣе Митрофана, епископа Смирнскаго, творца 8 каноновъ Св. Троицѣ, читаемыхъ на воскресныхъ полунощницахъ; Марка Гидрунтскаго, или Отрантскаго, какъ составителя молитвы ко Св. Троицѣ, и, наконецъ, предъ Сергіемъ Преподобнымъ, Іоанна Дамаскина, какъ завершителя древнихъ Богослововъ, ставшаго ихъ истолкователемъ и образцомъ для послѣдовавшихъ за нимъ. Это отцы нераздѣльной еще церкви.

Такъ будетъ положено начало росписи наружной стороны храма, росписи, долженствующей стать зерцаломъ и не для монащескаго общежитія, а великимъ зерцаломъ для всеобщаго общежитія, для общежитія всего че-

левъческаго рода.

Роспись наружной стороны храма гораздо важиве росписи внутренней его стороны, потому что последняя относится кь храмовой службе, а первая, т. е. наружная, ко внъ-храмовой, а потому и имъетъ гораздо большее образовательное значение для массы. Наружная роспись храма-самый храмъ превращаеть въ алтарь, во Святая Святыхъ, а окружающія его частныя жилища, какъ его службы, обращаются при этомъ въ храмъ, по крываясь также по подобію храма, фасадною живописью. Такимъ образомъ роспись наружной стороны храма и положить начало превращенію храмовой службы во виб-храмовую, положить начало превращеню всего улич. наго, площаднаго, общественнаго, демократическаго, -- не оставаясь и въ аристократическомъ, брезгливомъ отчужденіи, -- въ родное, братское, отеческое, во вселенско храмовое, положитъ начало превращенію базарной, биржевой суеты, сутолоки, -- стачекъ, совершенно противоположныхъ нашимъ крестьянскимъ толовамъ, номочамъ и особенно созидателямъ обыденныхъ храновъ, - въ истинно общее дёло, въ литургію, положитъ начало превращенію ярмарки тщеславія въ славу у Богу и въ славу другъ у друга, т. е. во взаимное знаніе, молитву въ мір'в внутреннемъ превратить въ молитву всъмъ міромъ, города (міра) въ Царство Божіе (въ миръ), т. е. это будетъ уже началомъ осуществленія образца. Такимъ образомъ, вибхрамовая литургія состоить въ томъ чтобы и вив храма быть темъ же, чъмъ должно быть внутри храма, т. е. въ полномъ отръшени отъ "всякой суеты", отъ всей "юридико-вкономической суеты", и если третья заповћдь требуетъ, чтобы имя Божіе не было употребляемо всуе, то это не значить, чтобы заповідь эта ограничивала употребленіе имени Божія, какъ это понимало Еврейство, нътъ оно требуетъ, чтобы не было суеты. Впрочемъ, это опредъление внъ храмовой литурги есть только отрицательное; суету нужно замънить великимъ дъломъ.

Вся западная часть паружной стороны храма, имбющаго при себъ музей, - (Музей есть библютека, или книга, объясняемая картинами, статуями, всякаго рода наблюденіями и опытами и, вообще, всёмъ, что служитъ къ поясненію заключающагося въ книгѣ), должна изобразить одну картину-вкону, или образъ исполненія Первосвященнической молитвы, -молитвы, не им'євшей до сихъ поръ иконописнаго выраженія. Церковь, въ которой даже символъ въры получилъ иконописное выраженіе, (въ чемъ оневидна глубокая заботливость церкви о томъ, чтобы быть доступной не для однихъ только грамотныхъ, не для однихъ только ученыхъ), гдѣ этотъ символь не только ежедневно читается, но и поется, въ этой церкви Первосвященническая молитва Нашего Господа не только не сделалась предметомъ иконописи, не только не поется, но и читается вполнъ одинъ лишь разъ въ году, и читается при томъ только какъ фактъ давно прошедшей жизни, а не какъ молитва, не какъ желаніе сердца или души, чающей осуществленія ея въ жизни. А между тъмъ эта, -- такъ называемал, -- Первосвященническая молитва замъняетъ въ Евангеліи Іоанна молитву Господню

другихъ Евангелистовъ, и даже начало ея одинако съ началомъ молитвы Господней.

И хотя самое мбсто этой молитвы,— въ Герусалимъ,— опредълить приблизительно возможно, тъмъ не менъе на этомъ мъстъ не поставлено, повидимому, пакакого памятника, ни часовни, ни молельни, не говоря уже о храмъ, какового во имя этой молитвы нигдъ, кажется, не было и еще нътъ. И богословіе какъ нравственное, такъ и догматическое не поставило этой молитвы въ свою основу, почему, — надо полагать, — и отдълился догмать отъ заповъди, мысль отъ дъла и христіанство стало лишь мыслью, чувствомъ, но не дъломъ общимъ христіанъ. И какъ возможно общее дъло при раздъленіи Церквей и при множествъ сектъ, при обожаніи розни...

А между тімъ въ этой молитві заключается завіщаніе Самого Господа, въ ней выражается послідняя предсмертная воля Его, т. е. то, что наиболье обязательно, и тімъ не менте объ исполненіи этого завіщанія мы даже и не молимся. Потому то и необходимо, чтобы музей, — собравшій подъ видомъ книгъ на всіхъ языкахъ міра всі знанія человіческія, — изобразилъ на наружной, передней (входной, обращенной къ западу) стороні храма, при которомъ онъ находится, икону, или образъ исполненія Первосвященнической молитвы, дабы не остаться безплоднымъ хранилищемъ собранныхъ въ немъ знаній, дабы и знанія эти не остались только книгами, но стали жибымъ, всеобщимъ дівломъ, исполненіемъ завівшанія Господа.

Образъ исполненія Первозвященнической молитвы долженъ быть представленъ въ видъ объединентя всъхъ племенъ и языковъ, изображенныхъ идущими къ дверямъ храма, чтобы принять участіе въ литургіи (общемъ дълъ). Образъ этотъ д. б. написанъ на затворенныхъ дверяхъ храма, представленныхъ живописью отверстыми. Только византійскимъ стилемъ можетъ быть изображена молитва Богочеловъческаго Сына къ Отцу Небесному, къ Богу Отцовъ, ибо только этотъ стиль имфетъ силу и смълость показать въ душв Сына (подобно тому, какъ это на иконъ Знаменія) отражение неба отверстаго, т. е. въ самой глуби Его души образъ Отца, Бога Отцовъ, съ Евангелісмъ, открытымъ на последней странице, (какъ выраженіе того, что слова, которыя онъ даль Ему, уже переданы), и лики ряда отцовъ нашихъ съ Нимъ, Отцомъ Небеснымъ, по объимъ сторонамъ, - показать все это въ душъ Сына, какъ выражение глубочайшей сыновней любви Сына Божія и Сына человъческаго. Вставивъ въ грудь Сына икону Отца и сильно освътивъ ее, византійское искусство дастъ намъ возможность въ эту сугубо-мрачную ночь видъть въ душъ Сына свътлый образъ Отца, такъ что намъ нельзя уже будетъ сказать: "покажи намъ Отця", ибо видя Сына, мы увидимъ въ Немъ и Отца. И не слухомъ тслько услышимъ, что, оставленный всёми. Онъ не быль одинъ, мы очами будемъ созерцать въ Немъ Отца. И мы, которые отъ міра сего, легко поймемъ, что міръ сей, увидівть въ сердців Его внібдреннымъ образъ Отца, увъруетъ и познаетъ, что Онъ отъ Бога исшелъ, отъ Бога посланъ, какъ увбровали въ Него ученики и стали едино съ Нимъ.

Только византійское искусство имбеть смелость написать въ самой картинь, (буквально написать), - жертвуя красотой глубинъ мысля, - слова, исходящія изъ усть молящагося, написать для грамотныхъ фонетически то самое, что уже изображено фигуративно для неграмотныхъ. "Я въ Тебъ и Ты во Мнъ и тін въ Насъ", говорить Богочеловъческій Сынь, указывая одною рукою на апостоловъ; указывая же другою рукою на "міръ", - въ лицъ стражи, идущей изъ города, во главъ съ Тудою, - Онъ прибавляетъ: «и Міръ да увъруетъ и познаетъ, что Ты послалъ Меня», и, слъдовательно, въ этой въръ, въ этомъ познаніи объединится. Мірт, это и есть городъ, который, какъ бы ни назывался: Іерусалимомъ или Римомъ, всегда казнитъ пророковъ, т е. тъхъ, которые напоминаютъ е смерти ему, поставившему цълью забыть о ней, замаскировать ее, который и самыя кладбища обращаеть въ сады, въ гульбища, чуть не въ рай. Показавъ Отца въ душъ Сына, византійское искусство отверзаетъ передъ нашими очами и небо, показывая отражение земли въ лонъ Отца въ видъ Сына Божія, окруженнаго сіяніемъ славы, и это въ то самое время когда земля, міръ, готовится покрыть Его, Сына Божія, позоромъ. Вмъстъ съ Сыномъ, созерцаемымъ въ глубинъ Отцовскаго существа, видимъ на ближнемъ планъ и сыновъ человъческихъ, апостоловъ, а также и увъропавшихъ Никодима и Јосифа, и также прославленными, окруженными ореоломъ. Видимъ и образъ міра, но не въ его розни, а міръ увъровавшій и познавшій, мьогоединый. Послъдній можеть быть представлень вь видів небеснаго храма, какъ отраженія земного, слодовательно, подобнаго росписываемому, но въ видъ храма отверстаго и окруженнаго сіяніемъ, куда уже вступили племена и языки, которые на нижней части картины будутъ представлены лишь подходящими къ дверямъ храма, въ небесномъ же храмѣ они будутъ изображены уже соединившимися и не въ мысленномъ лишь, по въ животорномъ поминовеніи. Этотъ держимый божественною дланію храмъ и есть "домъ Отца моего", въ коемъ "обители многи". Другая рука благословляетъ обитателей земли на устроеніе подобнаго храма, т. е на устрансніе розни и на объединеніе всёхъ въ трудів познанія слівпой смертоносной силы для обращенія ея въ живоносную, ибо Первосвященническая молитва имъетъ цълью - вемное родство сдълать подобнымъ небесному, и именно возвысить земную, сыновнюю любовь до любви Сына Божія къ Небесному Отцу. Показать въ небъ будущность, которой должно достигнуть человъчество молитною и трудомъ, это значитъ написать на небъ планъ, проектъ, который обязанъ исполнить родъ человеческій въ совокупности; исполненіе же или осуществление этого плана и будетъ прославлениемъ на землѣ Отца небеснаго. Понятно, что даже созерцая только этотъ планъ въ отверстомъ небъ, Сынъ человъческій могъ сказать: "Мужайтесь, -Я побъдиль mips".

Первосвященническая молитва была произнесена у Іосафатовой долины, т. е. у кладбища Іерусалимскаго, и погребенные на этомъ мѣстѣ

мертвые, презратившеся въ прахъ, являются на небъ живыми передъ Тъмъ, для Кого нътъ мертвыхъ (Примъч. 1-е); оживаетъ этотъ прахъ въ душъ и Сына человъческаго и у галилейскихъ рыбаковъ, у простого народа; прахомъ же, для котораго нътъ и не будетъ жизни, умерше являются чишь у книжниковъ, у ученаго сословія, для коихъ нѣтъ ничего живого, а все-мертво, какъ для разума чистаго, теоретическаго все остается лишь ограниченнымъ, временнымъ, условнымъ, зависимымъ, т. е. смертнымъ, а въчное, безконечное существуетъ лишь, какъ мысль, какъ идеалъ, какъ невозможное... Такое изображение первосвященнической молитвы дастъ уразумёть, почему Христосъ ожиль, воскресъ въ душахъ галилейскихъ рыбаковъ и умерь въ душахъ ученыхъ и интеллигентовь. И такая роспись будеть составлять совершенную противоположность новъйшей живописи, изобразившей учениковъ, предъ которыми будетъ произнесена Первосвящен ническая молитва, -- шайкою разбойниковъ со скрытыми подъ одеждою мечами, Христа, предъ самымъ произнесеніемъ этой молитвы, смущеннымъ и растеряннымъ, - Христа, въ душъ котсраго мы видимъ, напротивъ, столь ясное отображение Отца, что ни о какомъ смущени или растерянности и ръчи быть не можетъ. Для художника, который сподобится изобразить исполненіе Первосвященнической, этой священнъйшей, святъйшей молитвы Сына Божія и Сына человъческаго, небо должно быть отверсто, и долженъ онъ, художникъ, видъть въ небъ и Отца небеснаго и отцовъ земныхъ, т. е. Бога всёхъ отцовъ человёческихъ, какъ одного Отца; такъ же, какъ на землѣ, у юдоли плача, у праха отцовъ, гдѣ произнесена эта молитва, художникъ долженъ провидъть и будущее объединение всъхъ сыновъ человъческихъ, всъхъ еще живущихъ, т. е. смертныхъ, для воскрешения умершихъ. И не только небо должно быть открыто этому художнику, ему должно быть открыто и сердце Сына Божія, невозмутимо носящаго въ Себъ образъ Отца Небеснаго. Для тъхъ же, которые изображаютъ Христа въ самый важный моментъ Его служенія, смущеннымъ и растеряннымъ, небо, значитъ, закрыто; для нихъ нътъ надежды и упованія, они примирились, слъдовательно, сжились со эломъ, они имъ восхищаются, и представленіе добраго, святого имъ кажется ложью, фальшью, потому что для нихъ нътъ добраго, святого ни въ прошедшемъ, ни въ будущемъ.

Ниже трибуны, на фронтонъ музейско-библютечнаго храма, должна быть изображена книга въ лучезарномъ сіяніи, вознесенная на тронѣ. Это —аповеозъ просвъщенія. Надъ книгою Духъ Святой, —въ видѣ голубя оъ масличною вътвью въ клювѣ, -- указываетъ на содержаніе книги, тождественное съ молитвою Сына Божія, выше изображенною, ибо Духъ Св. напоминаетъ лишь то, что говорилъ Сынъ Божій въ молитвѣ къ Отцу, т. е. это просвъщеніе, которое примиряетъ сословія и народы, а не возбуждаетъ бѣдныхъ противъ богатыхъ, низшихъ противъ высшихъ, сыновъ противъ отцовъ. (Картина, обнимающая фронтонъ, взята изъ Кодекса Гомгорія Богослова № 510-й, по соч. Покровскаго — «Евангеліе въ памяти иконографіи», стр. 450).

Книга, вознесенная на тронъ на наружной сторонъ храма, при котопомъ музей и библютека, обозначаетъ все множество, всю совокупность находящихся въ послъднихъ книгъ. Но подъ книгою кроется авторъ, и не одинъ непосредственный ея авторъ, но и всъ тъ, чьи мысли вошли въ книгу, чьихъ мыслей авторъ книги явился выразителемъ, а потому вознесенная на тронъ книга, представляющая всю совокупность книгъ, есть книга, соцержащая въ себъ всю думу человъческого рода, начиная отъ первой мысли перваго человъка; и не одну думу только, но и чувство, душу, такъ что изъ всёхъ собраній, коллекцій, останковъ человёческихъ, входящихъ въ музей, ни одно не заключаетъ въ себъ такой полноты жизни, какъ библіотека. Только библіотека, расположенная календарнымъ порядкомъ, по днямъ смерти авторовъ, сочинителей, заключающая въ себъ волею-неволею требованіе поминовенія, т. е, возстановленія по произведеніямъ самого автора, м б. изображена открытою книгою, и это означаетъ, что она не остается простымъ хранилищемъ, что ни одна книга библіотеки не останется забытою, что для каждой книги наступаетъ очередь, назначено время изученія, Пом'єщаемыя въ настоящее время въ Рус. В'ёд. перечни сочиненій писателей, умершихъ въ день выхода № газеты, есть уже призывъ къ такому изученю, къ устроеню такого порядка въ библютекахъ, самому для нихъ живому. Чрезъ годъ или нъсколько лътъ изъ перечней, печатаемыхъ въ Рус. В вд., можетъ быть составленъ катологъ, расположенный календарнымъ порядкомъ. И это дъйствительно гробокопательство, какъ называютъ нъкоторые, -- въ насмъшку, -- отдълъ, открытый Рус. Въдомостями. Но что же лучше, -- оставить ли книгу, погребенною подъ пылью, преданцою тлѣнію, или же въ опредѣленный день освобождать ее отъ этой пыли, чтобы изученіемъ ея вызвать живой образъ автора? (См. статью полъ заглавіемъ "Вибліографія")

Отъ Духа Божія, представленнаго въ видѣ голубя, и книги, или же изъ книги, вдохновленной Духомъ Святымъ, выходятъ лучи съ огненными языками и нисходятъ на апостоловъ, просвѣщая ихъ и вооружая огненнымъ словомъ для пораженія розни и для возсоединенія. Апостолы, — представленные на картинѣ Первосвященнической молитвы готовыми разбѣжаться, — на аркѣ подъ фронтономъ съ книгою, какъ символомъ просвѣщенія, и вмѣстѣ надъ дверями храма, куда они должны ввести всѣ племена и языки, изображены пребывающими вкупѣ, въ тѣснѣйшемъ единеніи, почему и надпись надъ ними гласитъ: «и было у нихъ одно сердце и одна душа», и вмѣстѣ съ тѣмъ апостолы изображены съ жезлами въ рукахъ, со свитками и книгами, т. е. готовыми выступитъ на проповѣдъ собиранія. Они не сидятъ, а какъ бы присѣли только, по народному обычаю, передъ отправленіемъ, чтобы тотчасъ, вставъ и помолившись, идти въ разныя стороны, во всѣ концы земли, но такъ, что никакое разстояніе не будетъ въ состояніи порвать внутреннюю связь, ихъ соединившую.

Подъ красными ихъ ногами написаны названія тёхъ странъ, гдё кто пропов'єдывалъ: подъ Петромъ-Римъ и Италія, подъ Андреемъ-Византія

и Скивія гиперборейская (Русь); подъ Іаковомь—Испанія, крайній Западъ, подъ Өомою—Индія, подъ Іоанномъ—царство пресвитера Іоанна, крайній Востокъ; подъ Филиппомъ—Звіолія, крайній Югъ,—часть того же царства; подъ всею же группою апостоловъ должно быть начертано: "Изыдв въщанія ихъ по всей земль и въ концы вселенныя глаголы ихъ". Царство пресвитера Іоанна, почти отождествляемое съ земнымъ раемъ, стало для Запада страною упованій, откуда ждали помощи противъ враговъ, и страною исканій, что и привело къ кругосвътному обходу, къ открытію новой Индіи (Америка). Съ царствомъ пресвитера Іоанна незамътно сливаливались— и рай языческій (Сатурнія), и рай арійскій (Меропія, Меру, Памиръ) и рай семитическій (Эдемъ) и, наконецъ, рай философскій-Атлантида. Но единодушіе апостоловъ не стало еще единодушіемъ народовъ,—у нихъ, т. е, у народовъ, еще не было одного сердца и одной души.

Подъ аркой съ двухъ сторонъ передней стѣны храма долженъ быть представленъ результатъ дъяній апостоловъ и ихъ преемниковъ по проповѣди, прошедшихъ и будущихъ, а также результаты, добытыя энапісмъ этнографическимъ и лингвистическимъ, хотя и не поставившимъ еще своею задачею объединение въ языкт и въ жизни всъхъ народовъ; т. е. знаніемъ еще нехристіанскимъ, не обращеннымъ въ христіанство. Результаты этнографическаго энанія должны быть представлены въ вид'я главныхъ племенъ или расъ рода человъческаго въ лицъ типическихъ представителей племенъ негрскаго, монгольскаго, кавказскаго и проч., имъющихъ передъ собою дътей тъхъ же племенъ, у которыхъ племенныя особенности и скрывающіяся подъ ними психическія свойства выражены уже не такъ рѣзко, съ которыхъ, т е. съ дътей, потому и начинается Царствіе Божіе, т е. примиреніе Крайнія расовыя различія суть результаты слітпого хода исторіи; въ видахъ же объединенія было бы совершенно въ христіанскомъ духъ ввести свойство между племенами; потому на картинъ дъти и должны быть представлены въ лицъ не только сыновъ, но и дочерей, идущихъ объ руку, и притомъ такъ, что дочери европейскихъ народовъ будутъ идти объ руку съ сынами негрскихъ, монгольскихъ народовъ, и наоборотъ.

На заднемъ планѣ картины племенъ долженъ быть представленъ земной городъ въ видѣ фабрики и магазина, покрытаго на лицевой сторонѣ вывѣсками всѣхъ издѣлій, - т. е. бездѣлій; —корни города въ видѣ шахты проникаютъ въ каменоугольный слой, т. е глубже краніологическаго слоя, а вершина, фабричная труба, переростаетъ всѣ зданія благочестиваго стремленія къ небу; густой дымъ изъ этой трубы покрываетъ полъ неба. свидѣтельствуя не только объ истощеніи запасовъ солнечной силы, скопленныхъ землею еще до появленія человѣка, но и о заключеніи для извлеченія этихъ запасовъ въ глубочайшей подземной тюрьмѣ (глубже мертвыхъ) части человѣческаго рода. Отъ этого города въ видѣ фабрики, подавляющей всѣ учрежденія ума, (университеты и музеи), задушающей храмы, выбрасывающей за городъ умершихъ отцовъ и огражденной со всѣхъ сторонъ пушками и всякаго рода истребительными орудіями, удаляются племена человѣческія,

удаляются, не оглядываясь, не эря вспять.

Городъ, вниву господствующій надъ всёми учрежденіями ума и чувства, ради производства бездълушекъ приносящій лицо, личность въ жертву вещи,— наверху представленъ уже отжившимъ, съ потухшей трубой, съ закрытыми у магазина окнами и дверями, представленъ сданнымъ въ архивъ, въ музей, какъ памятникъ заблужденій человѣческихъ, какъ предостереженіе отъ повторсній ихъ на пути къ осуществленію Царствія Божія. Соединеніе же въ Ррадъ небеономъ университета съ музеемъ,—какъ памятникомъ промедшаго.—показываетъ, что мысль человѣческая перешла отъ служенія женшинъ къ служенію предкамъ, ибо поняла, что брачный пиръ, и при томъ съ борьбою за участіе въ немъ, какъ явленіемъ неизбъжнымъ, пиръ на могилахъ отцовъ, какъ бы они старательно ни были удалены и замаскированы, есть глубоко-безнравственная жизнь,—мысль человѣческая поняла, что счастіе лицъ въ отдѣльности и даже цѣлыхъ отдѣльныхъ поколѣній не только невозможно, но и влечетъ за собою бѣдствія, обращаетъ миръ въ адъ.

И такъ мы будемъ имъть два града: градъ земной, - Вавилонъ, Римъ, въ которомъ царствуетъ женщина, который поставилъ цълью наслажденіе, отрекся отъ отцовъ и есть совокупность жениховъ и невъстъ, начиная съ дътскаго возраста, на дътскихъ балахъ, до молодящейся старости, т. е. это половой подборъ, имбющій своимъ закономъ прогрессъ, который состоить въ борьбъ и витъснени, необходимомъ слъдстви того, что человткъ, подчиняясь закону прогресса, слъпому влеченію, эволюціи, живетъ на готовомъ, пользуется запасомъ, скопленнымъ землею до его еще на ней появленія, и чтобы оправдать жизнь на готовомъ, считаетъ себя только жителемъ земли, запасы которой, какъ бы велики ни были, все-таки ограничены, что и даетъ уже себя знать, а потому и ведеть къ борьбѣ за обладаніе ими, ведетъ ко взаимному ограниченію и смерти, какъ результатамъ борьбы. Небесный же градъ состоитъ, напротивъ, въ спасеній всего вытъсненнаго, потому что соединенный человъческій родъ будетъ имъть источникомъ жизни, будетъ получать средства къ существованію не отъ ограниченной земли, а отъ безграничнаго неба, управленіе силами котораго будетъ результатомъ труда объединеннаго рода человъческаго.

На переднемъ планъ картины будетъ представлено засъянное поле съ избой для живыхъ и памятникомъ въ видъ креста и голговы надъ умер шимъ, при чемъ симъ умершій будетъ представленъ въ видъ головы Адама, ибо скрытый по физической необходимости, — по необходимости, явившейся, благодаря лишь розни и бездъйствю, — онъ выступаетъ изъ земли по необходимости иравственной, т. е. возстановляется. Это, такъ сказать, художественное воскрешене. Такимъ образомъ, и картина племенъ представляетъ шествіе отъ города къ селу, отъ цивилизаціи (вырожденія душевнаго) и культуры (вырожденія тълеснаго) къ возстановленію силъ, къ исцъленію души и тъла, къ Евхаристіи, въ храмъ совершающейся

Относительно одъяній, особенно дътей, важно не допускать на изод браженія ни рубишь, ни роскоши, чтобы подъ видомъ сочувствія къ бъднымъ не возбудить вражды къ богатымъ. Одежды кустарнаго производства должны быть предпочтены одеждамъ городскихъ фабрикъ, если только первое, т. е. кустарное, не будеть увлекаться подражаніемъ фабричному произведству, такъ что и въ самыхъ одеждахъ будетъ виденъ переходъ отъ городской жизни, суеты, къ сельскому дѣлу. Устраненіе городскихъ соблазновъ и объединение въ трудъ познания и управления слъпыми силами природы, носящей въ себъ голодъ, язву и смерть, (что и будетъ изображено надъ дверями храма въ видъ орудій управленія силами природы, -- какъ предложенный Каразинымъ громоотводъ на аэростать, поднятый въ облака небесныя), сдблають ненужнымь и внбшній законь, который "праступленій ради **приложися".** Въ этомъ шествій отъ городскихъ соблазновъ къ сельской простотъ и происходить замъна виъщняго, юридическаго закона закономъ внутреннимъ, въ сердив написаннымъ, замвна скрижалей каменныхъ Евангеліемъ, что и можно изобразить скрижалями на заднемъ планъ предъ городомъ и Евангеліемъ на самомъ переднемъ планъ, надъ лътьми.

Кромъ свойства между сынами и дочерями различныхъ племенъ, совершенно въ духѣ христіанства будетъ и введеніе между ними духовнаго родства, крестоваго братотва. Образки, носимыя на груди, означають, конечно, то, что находится въ сердцъ, въ самой груди. Воспитанные по такой наружной росписи, какова изложенная эдвсь, по росписи, какъ наглядной картинъ, бурутъ имъть ее, эту картину, и въ душъ своей, ибо воспитаніе, (для котораго и не можетъ быть другого основанія, кром'в Первосвященнической молитвы), будеть лишь переводомь этой молитвы въ душу каждаго. Слъдовательно, и образки, носимые на груди каждымъ, будутъ тою же картиною осуществленія Первосвященнической молитвы, которая изображена на наружной сторонъ храма, но лишь въ маломъ видъ, и съ тою разницею, что племена на этихъ образкахъ будутъ представлен ны типомъ того племени, къ которому принадлежитъ носящій его. При заключеній крестоваго братства принадлежащіє къ различнымъ племенамъ будутъ мъняться своими образками и каждый крестовый братъ будетъ, такимъ образомъ, носить образокъ съ изображениемъ не того племени, къ которому принадлежитъ самъ, а того, къ которому принадлежитъ его крестовый брать. Такой обмёнь будать выражать жеждународное кресто. вод братотно или братотворенів. На самой же картин'в исполненія Первосвященнической молитвы, на наружной сторонь храма, каждый отрокъ и отроковица одного племени будуть представлены носящими на себв образки съ изображениемъ типовъ всёхъ другихъ племенъ въ знамение примиренія и любви къ нимъ, ибо, какъ выше сказано, образки, носимые на груди, означають то самое, что находится, должно находиться въ самой груди, въ сердцъ. Это и воть этнографическая пятидосятница.

По другую сторону дверей будеть изображена лингвистическая им.

тидовятница: вэрослые представители различных языковъ (народовъ) будутъ изображены каждый со свиткомъ письма-китайскаго, или вообще моносиллабическаго, монгольскаго—агглютинирующаго, греческаго, латинскаго, славянскаго, или, вообще, флексивнаго. Словомъ, изображеніе должно согласоваться съ наиболѣе принятою классификацією языковъ. На этихъ свиткахъ различными письменами будетъ написана одна и та же молитва: «и насъ сопричти къ стаду Твоему, чтобы и въ насъ во всѣхъ было одно сердце и одна луша; и насъ сподоби быть едиными, какъ Ты въ Отцѣ». . Цъти же всѣхъ племенъ и языковъ держатъ уже всѣ вмѣстѣ одну общую азбуку, или книгу — всемірный панлингвистическій корнеоловъ, какъ практическій результатъ всемірнаго языкознанія, а не произвольныхъ, искусственныхъ измышленій въ родѣ "воляпюка". И этимъ будетъ изображена не только всеобщность письма и языка, но и всеобщность просвѣщенія, образованія, приводящаго къ единству.

Затъмъ, по одну сторону дверей будетъ изображено одно изъ посмертныхъ чудесъ Николая Чудотворца, которымъ онъ спасаетъ христіанъ
отъ магометанъ, какъ самыхъ непримиримыхъ противниковъ Троицы, а
по другую сторону будетъ изображенъ преп. Сергій, созидающій вмъстъ
съ братомъ храмъ Живоначальной Троицы, (образцомъ для этого храма
можетъ быть принятъ храмъ, построенный преподобнымъ Трифономъ Печенгскимъ, просвътителемъ лопарей; храмъ этотъ сохраняется и до сихъ
поръ), какъ знамя, соединяющее христіанъ для освобожденія отъ татаръ,
обратившихся въ это время въ магометанство.

Въ самомъ низу, на фундаментъ, какъ бы въ верхнемъ слоъ земли, д. б. представлены черепа и брахи –, и доли —, и месо-кефалическіе, т. е. результаты краніологическихъ изслъдованій. Краніологическій слой показываетъ, что въ основъ храма лежитъ кладбище, а также и геологическій разръзъ, или кладбище животныхъ.

Наверху, надъ дверями, должно изобразить переоруженіе: орудія взаимнаго истребленія превращаются въ орудія обращенія слѣпой, естественной силы природы изъ смертоносной въ живоносную, изъ слѣпой въ управляемую разумомъ,

На затворенныхъ дверяхъ написаны двери отверстыми, а черезъ нихъ, выше краніологическаго нояса, пояса череповъ и скелетовъ, видно общее дѣло, облеченіе этихъ череповъ и скелетовъ плотію, т. е. виденъ великій выходъ, какъ обычно изображается литургія (общее дѣло). Такимъ образомъ надъ черепами и скелетами, изображенными въ фундаментѣ, будетъ изображенъ ходъ съ дарами, готовыми стать плотію и кровію, чтобы облечь кости и влить въ нихъ вмѣстѣ съ кровію жизнь, съ площаницею и синодиками, изображающими животворное поминовеніе всѣхъ православныхъ христіянъ. Но это только евхаристія, т. е. благодареніе предъ воскрешеніемъ, подобное благодаренію Христа передъ воскрешеніемъ, подобное благодаренію Христа передъ воскрешеніемъ Лазаря. Это — храмовая литургія есть полное братотворреніе черезъ усыновленіе для исполненія долга душеприказчества;

короче же, — литургія есть братотвореніе черезъ крещеніе для воскрешенія (черезъ крещеніе для не христіанъ, черезъ покаяніе для христіанъ). (Примъчаніе 2-е).

Поэтому на сѣверной сторонъ храма, въ верху на трибунѣ, подъ сводомъ, д. б. изображено крещеніе Господне въ связи съ крещеніемъ всѣхъ народовъ. Крешеніе, какъ начало Тройческаго поклоненія, т. е. возвращенія сердецъ сыновъ къ отцамъ и сердецъ отцовъ къ сынамъ, изображается такъ: Духъ Св,—въ видѣ голубя съ масличною вѣтвію,—между Отцомъ, въ видѣ благословляющей руки и гласа: «Сей сынъ возлюбленный», и Сыномъ съ десницею на груди и преклоненною главою; и тотчасъ при этомъ гласѣ появляется, или—точнѣе—освѣщается, въ сердцѣ Сына образъ Отца съ книгою, открытою на первой страницѣ; гутъ же, внѣ, изображается и пораженіе дракона, т е. духа вѣкв и древо (міръ) съ сѣкирою у корени (Н. Покровскій, «Еванг. въ памятн. иконографіи», стр. 183, 173, 179, 186 и др.). Должно вспомнить, нужно понять, что такъ называемая новая исторія, прогрессъ, начинается допатріацією, т. е. отчужденіемъ отъ отцовъ, и кончается контръ-патріацією, т. е. возстаніемъ сыновъ противъ отцовъ, что заключается въ сушности прогресса.

Крещеніе, какъ взаимное возвращеніе отцами и сынами своихъ сердецъ другъ другу, выражено всъми Евангелистами и даже Іоанномъ, который, не говоря о самомъ крещеніи, говоритъ о Духѣ, сходящемъ отъ Отца; иконографія же прибавляєть и еще весьма многознаменательную черту, -- десницу, приложенную къ груди у пріемлющаго крещеніе.-- руку, положенную на сердце, какъ выражение сыновней любви. И масличная вътвь въ клювъ голубя усиливаетъ значеніе крещенія, какъ примиренія, - она въ иконъ крещенія изображаетъ тоже самое, что въ иконъ Рождества изображается пъснью ангеловъ-и на земли миръ". Преклоненіемъ главы Іисуса Христа выражается признаніе пустоты гордости нынфшняго (ветхаго) въка, гордости Фаустовъ, Манфредовъ, Каиновъ, – и особенно послъднихъ, какъ самаго полнаго выражения нынъшняго ветхозавътнаго типа. -выражается признание нельпости сознания личнаго достоинства, неоправды. ваемаго участісмъ въ общемъ всёхъ трудё; изображеніемъ же поражаемаго дракона, эмби, - ставшей предметомъ обожанія для поэтовъ-антихристіанъ, --- символа искусителя (на свътскомъ языкъ-- Мефистофеля, Люцифера), изображается пораженіе самого Духа въка, хотъвшаго жить одною жизнію съ слъпою силою и бунтовавшаго противъ Разумной силы Божества, требовавшаго объединенія противъ сліпой силы. (Примівч. 3-е). Это-конецъ общественнымъ катаклизмамъ, революціямъ. Крещеніе есть отреченіе отъ міра въ смысл'в розни, чтобы стать маромъ въ смысл'в согласія, но отреченіе не одиночное, ибо послъдствія розни-голодъ, язва, вынуждають къ соединенню для регуляціи сявной силы. Когда же міръ станеть миромъ, то и Христосъ будеть отъ мі(и)ра сого.

Совмъстное и одновременное крещеніе д. б. изображено ниже на самой стънъ храма въ видъ крещенія народа русскаго съ воспріемникомъ

въ лицѣ Св. Владимира. Крещеніе русскаго народа означаетъ принятіс его въ христіанское братство чрезъ усыновленіе и просовщеніе, что и изображается и благословляющею рукою Бога Отца, и гласомъ: «и сей (т. е. народъ) есть Сынъ Мой возлюбленный», и голубемъ съ масличною вѣтвью и лучами свѣта. Крещеніе русскаго народа было крещеніе общее, крещеніе безъ оглашенія, подобное тому, какое совершается надъ дѣтьми, и воспріемникъ русскаго народа Св. Владимиръ поручился за себя и своихъ преемниковъ, ставшихъ народу "въ отца жѣсто", ввести общее, обязательное для всѣхъ образованіе.

Крещеніе, какъ просвъщеніе, есть объединеніе всъхъ для обращенія темной (адъ), слѣпой силы природы въ управляемую разумомъ; дѣло управленія природы и замѣнитъ взаимную борьбу, войну. Просвъщеніе, не отдѣлимое отъ крешенія, есть долгъ воспріемниковъ, каковымъ при крещеніи русскаго народа былъ Владиміръ, который и принялъ на себя и своихъ преемниковъ долгъ всеобшаго обязательнаго образованія. Музей московскій, музей второго Кіева, обѣщалъ построить храмъ воспріемнику русскаго народа Св. Владиміру, на подобіе того, въ которомъ Владиміръ самъ крестился, но не исполнилъ своего обѣщанія, — этотъ храмъ и нужно изобразить на картинѣ крещенія русскаго народа, какъ мать всѣхъ русскихъ храмовъ.

Крещеніе, какъ усыновленіе, требуетъ объединенія всѣхъ сыновъ для обращенія темной (адъ) и потому разрушительной, смертоносной силы въ живоносную, требуетъ прочнаго объединенія сыновъ для воскрешенія отцовъ, т. е крещеніе есть уже начало воскрешенія, а всеобщее воскрешеніе есть завершеніе крещенія; потому-то на третьей сторонѣ храма, на южной стѣнѣ его, и должно изобразить воскресеніе Христово въ связи съ всеобщимъ воскрешеніемъ, какъ консчный результатъ литургіи, или братотворенія, должно изобразить воскрешеніе отцовъ, какъ требуемое самимъ усыновленіемъ.

Крещеніе потому и пишется на наружной стѣнѣ храма, что оно есть условіе вступленія въ храмъ; а воскресеніе -- потому, что оно не ограничивается внѣмірнымъ искупленіемъ, или изведеніемъ изъ ада душъ; оно не есть также литургія, или пасха, совершаемая ангелами, т. е. внѣ міра сего; воскрешеніе есть воскрешеніе тѣлесное, оно есть дѣло Божіе, совершаемое при участіи всѣхъ людей, къ которому люди безучастными оставаться не могутъ, а потому оно и должно быть совершено при участіи всѣхъ людей. («Ибо какъ смерть черезъ человѣка, такъ чрезъ человѣка и воскресеніе мертвыхъ». 1-е къ Корино., XV, 21. Чревъ человѣка, который по Первосвященнической молитвѣ Господа, долженъ быть едино съ Богомъ, — «да будутъ всѣ едино, какъ Ты, Отче, во Мнѣ и Я въ Тебѣ, такъ и они да будутъ въ насъ едино». Іоаннъ XVII, 21).

На трибунъ южной стъны должно изобразить Воскресеніе Христа и по-ту-стороннее, внъмірное, воскресеніе отцовъ, т. е. сошествіе въ адъ, разрушеніе его и изведеніе изъ ада Адама, Евы и др. На стънъ подъ вос-

кресеніемъ Христа изображаемъ Пасху въ Кремль, или пасхальный ходъ. На фундаментъ же изображаютъ черепа и скелеты, такъ какъ Кремль, какъ и Капитолій, основанъ на костяхъ отцовъ, надъ которыми и изображенъ пасхальный ходъ, т. е. ходъ сыновъ, носящихъ въ душь отцовъ. Пока Кремль будетъ оставаться крепостью, защищающею мощи и кости отцовъ отъ сыновъ другихъ отцовъ, до тъхъ поръ и кости будутъ оставаться костями и мысли объ отцахъ только мыслями, одними лишь представленіями. Но когда Кремлевскія орудія взаимнаго истребленія обратятся въ орудія обращенія смертопосной силы въ живоносную, тогда и Кремлькръпость обратится въ храмъ музей, т. е. въ мъсто изученія темной, разрушительной силы для обращенія ея въ управляемую чувствомъ и разумомъ сыновъ.

Восточная сторона представляеть полное осуществленіе Первосвященнической молитвы, написанной на западной сторонѣ. На восточной сторонѣ храма д. б. изображена картина Преображенія Господня и картина преображеннаго міра, т. е. такого міра, какимъ онъ будеть по воскрещеній, міра возсозданнаго трудомъ, т. е. міра не дарового, а трудового.

Если бы въ настоящее время Христосъ, обратясь къ современному покольнію, спросиль его: «а вы за кого почитаете меня»? то люди XIX вька не преминули бы сказать, что только они во всей глубинв поняли его. -«Ты проповъдникъ братства отвътили бы они Тому, Кто самъ себя навывалъ прежде всего сыномъ человъческимъ и Котораго Петръ исповъдывалъ Сыномъ Божіимъ, указывая тѣмъ, что первый долгъ, первая заповъдь есть любовь къ Богу и Отцамъ, т. е. къ Богу Отцовъ. Называю щіе же Христа пропов'єдникомъ братства т'ємъ свид'єтельствують о себъ. что они если бы и понимали братство въ его настоящемъ смыслъ, то и тогда они принимали бы слъдствіе за причину, т. е. не понимали бы всей глубины, не понимали бы самого корня братства. Отсюда и является неопредвленность, безцыльность и произвольность братства, которое то опредъляется лишь отрицательно, какъ отсутствіе вражды, непріязни, или же только какъ товарищество и какъ пріязнь, основанная лишь на товарищескихъ отношеніяхъ, имъющихъ цѣлью достиженіе комфорта, т. е. полный произволъ, тогда какъ въ понятіи Сына человъческаго, т. е. въ любви сыновъ къ отцамъ, заключается указаніе на происхожденіе братства, на цъль и долгъ его.

Отв втомъ на вопросъ Христа и будетъ роспись восточной стороны музейскаго храма.

Восточная сторона представляетъ картину Преображенія Госцодня и изображенія міра въ его будущемъ, прославленномъ состояніи. На трибунтъ, т. є. на верху, изображено Преображеніе Христа, въ которомъ живущее, настоящее поколтніе представлено тремя апостолами, а прошедшія поколтнія двумя пророками, Христосъ же посредникъ между живущими и умершими, между прошедшимъ и настоящимъ. Подъ трибуною, на стънахъ алтаря и на сводахъ, долженъ быть изображенъ будущій прославленный міръ.

Подобно тому, какъ Преображение Господа нужно было для того, чтобы укръпить учениковъ въ въръ и надеждъ при предстоящихъ страданіяхъ, такъ и изображение преображеннаго міра нужно для того, чтобы укръпиться при тёхъ великихъ, невообразимыхъ трудностяхъ, которыя неизбъжны при осуществленіи плана новаго неба и новой земли, чтобы не остановиться, не возвратиться вспять. Преображенное челов вчество будетъ полнымъ осуществленіемъ душеприказчества, т. е. оно будетъ полною регуляціею, или распространеніемъ регуляціи на всѣ нынѣ разъединенные міры, будетъ объединеніемъ этихъ міровъ черезъ воскрешенныя поколѣнія, т, е. то, что въ настоящее время, - при распаденіи міровъ, - являлось послъдовательно, тогда явится одновременно, явится сосуществующимъ. Тогда вст міры будутъ одушевлены, соединены узами родства, будутъ однимъ генеалогическимъ древомъ. Это будетъ полнымъ осуществленіемъ психократіи, и то, что было поэтическимъ лишь образомъ, - представлявшимъ эвъзды лишь обителями, съ которыхъ отцы съ любовью взираютъ на сыновъ, а сіи послѣдніе съ такимъ же чувствомъ на отцовъ, --будетъ дѣйствительностью, Взаимное отношеніе міровъ будетъ выраженіемъ взаимности всѣхъ поколъній. Тогда не будеть этого поразительнаго, какъ нынъ, явленія, когда живущія, чувствующія существа приносятся въ жертву безчувственной слѣпой силѣ, т. е. этотъ міръ будетъ не хроносомъ, пожирающимъ своихъ дътей, т. е. личности будутъ не модусами и послъдующія (сыны) не будутъ поглощать своихъ предыдущихъ (отцовъ), чтобы быть поглощенными въ свою очередь; личности не будутъ и монадами, не имъющими оконъ, т. е. такими, для которыхъ нужна скрытность для сохраненія своей самостоятельности. Тогда уничтожится разд'єленіе разума на теоретическій и практическій, потому что тогда не будетъ и особаго сословія, для котораго мышленіе или знаніе составляєть исключительное занятіе. Тогда катастеризація, перенесеніе земного на небо, вознесеніе поколъній, будетъ не метафорою, а самою дъйствительностью. Если предълы міровъ расширяются, если открываются такіе міры, которые никакой глазъ, вооруженный самыми сильными телескопами, еще не видълъ, то съ другой стороны и число поколъній все увеличивается, и сліды человітка открываются въ самыхъ глубокихъ слояхъ земного шара. Преображенный міръ есть всемірная исторія всёхъ поколічній, вытёснявшихъ одно другое, представленныхъ на небесной картъ одновременно существующими,---на картъ космоса, ставшаго вселенною, т. е. всенаселеннымъ; тогда какъ ныпъшній космосъ, или—правильнъе—хаосъ, заслуживаетъ болье названія не вселенной, а пустыни съ ръдкими оазисами міровъ, и большею частью бездушныхъ, а върнъе съ одною только небольшею планетою, назначенною для насёленія всіхъ міровъ, что и согласно, или требуется, экономією силъ.

Попытка изобразить картину преображеннаго міра, представляемаго уже существующимъ, родилась, можно сказать, вмѣстѣ съ человѣкомъ: всѣ мивологіи, населявшія небо богами, или своими предками, и христіанство, въ

- чинахъ ангельскихъ создавшее небожителей, - все это попытки сдёлать не бо театромъ или поприщемъ всемірной исторіи, літописью всего міра. Такимъ образомъ книга, представленная закрытою на западной сторонѣ, является открытою на восточной, и открытою на последней странице, т. е. прочитанною, изученною, и является такою по возстановлении ея творцовъвъ видѣ изображенія преображенныхъ поколѣній, осуществившихъ въ себѣ Первосвященническою молитву: «Да будутъ едино». Но это осуществленіе есть лишь указаніе на переходъ отъ слова къ дѣлу, и если этотъ переходъ дъйствительно состоится, если дъйствительно будетъ производиться изученіе слівной силы и обращеніе ея изъ смертоносной въ живоносную, то это мысленное или художественное возстановление станеть дъйствительно воскрещеніемъ и вознесеніемъ воскрещенныхъ поколѣній на небесные міры, или земли, которые и будутъ ими не населены только, какъ обитателями, паразитами, живущими на готовомъ, -- міры эти будутъ одушевлены, возсозидаемы и управляемы вознесенными на нихъ поколъніями воскрешенныхъ.

Эта роспись храма, кратко изложенная здѣсь, предполагаетъ существованіе при храмѣ музея, музея всенаучнаго, воспитательнаго, потому что безъ сего послѣдняго представленный въ росписи образецъ остался бы недоступнымъ идеаломъ, а не планомъ или проектомъ для исполненія и осуществленія его въ самой жизни.

Въ началъ же статьи было сказано, что нътъ храма, при которомъ не было бы собранія древностей, т. е. музея, но върнъе сказать, что при всякомъ храмъ могъ бы быть музей, если бы вещи и книги, выходящія изъ церковнаго употребленія, не сваливались на чердакахъ или въ чуланахъ при храмахъ, а имъли бы особыя помъщенія.

Потому-то музеи при храмахъ существуютъ лишь въ возможности, а въ дъйствительности есть и музеи безъ храмовъ, т. е безбожные, какъ напримъръ, промышленно-художественные, пользующеся даже заставками въ старинныхъ рукописяхъ, какъ образцами для женскихъ украшеній, т. е. для усиленія полового подбора; но есть и храмы безмузейные, т. е. безчеловъчные, которые даже останковъ человъческихъ не допускаютъ въ свои стънь, гдъ никогда не раздавался плачъ надъ умершимъ, какъ храмъ Спасителя въ Москвъ. (Когда хотъли внести въ храмъ Спасителя тъло убитато городского головы Алексъева для отпъванія, то нашли это неприличнымъ).

Въ № 254 Моск Въд. 1892 г. было сдълано предложение построить при музеъ въ одинъ день храмъ Св. Тронцы на подобіе того храма, который былъ построенъ Пр. Сергіемъ, а такой храмъ былъ бы не церковью только, но и памятникомъ, необходимымъ завершеніемъ юбилейнаго хода (музеемъ юбилея). Согласно съ этимъ предложеніемъ сущность празднованія выражается въ построеніи храмовъ при музеяхъ и въ построеніи при храмахъ музеевъ въ видъ же храмовъ, при томъ именно обыденныхъ, такъ какъ при такомъ только краткомъ времени храмъ можетъ быть воздвиг-

нуть совокупными силами, соединеніемъ всѣхъ силь, всѣхъ способностей, всѣхъ людей данной мѣстности, —какъ бы однимъ человѣкомъ, —при чемъ и трудъ будетъ доведенъ до высшей степени напряженности, и тѣмъ не менѣг трудъ этотъ будетъ добровольнымъ, а храмъ будетъ сооруженъ самымъ святымъ способомъ. Храмъ-же-музей будетъ примиреніемъ двухъ сословій, изъ коихъ одно, ученое, въ своей крайности доходитъ до безбожія, а другое — до безчеловѣчія.

Если празднованіе юбилея преподобнаго Сергія, поминовеніе его выражается построеніемъ обыденнаго, деревяннаго храма Троицы, то гдѣ, въ какикъ мѣстахъ должны быть построены такіе храмы? Не сдѣлать ли изъ построенія такого храма привиллегію одной только Москвы, или же сдѣлать изъ него (такого построенія) преимущество и губернскихъ городовъ, отказавъ въ немъ уѣзднымъ и безуѣзднымъ? Но всякія ограниченія въ этомъ случаѣ будутъ лишь произволомъ и даже воспрещеніемъ поминовенія, полагающимъ предѣлы усердію почитателей. Устранивъ же произволъ, придется признать, что храмы Троицы должны быть построены во всякомъ селѣ, при всякомъ храмѣ, какому бы святому посвященъ онъ ни былъ, потому что всякій святой есть чтитель Троицы, ибо это почитаніе и дѣлаетъ его святымъ, и всѣ праздники, начиная съ Крещенія до Пятидесятницы, суть проявленія общаго дѣла, заключающагося въ Троицѣ, и Рождествомъ Христа открываемаго.

Храмъ Троицы, какъ хранилише древнихъ книгъ, иконъ и всякой утвари, какъ видно выше, могъ бы не быть только при тѣхъ храмахъ, въ которыхъ никто не умираетъ, а гдѣ есть умирающіе, тамъ должны быть и музеи, точно также, какъ должны быть и школы тамъ, гдѣ есть рождающіеся, т. е. крешаемые съ обязательствомъ воспитанія. Отдѣлять музей отъ школы, отдѣлять отцовъ отъ сыновъ - значитъ вносить раздѣленіе въ самую Св. Троицу, т. е. внадать въ ересь. Отдѣлять же школы и музеи отъ храма значитъ отдѣлять отцовъ человѣческихъ отъ Отца Небеснаго, отъ Бога отцовъ, отдѣлять сыновъ и дочерей человѣческихъ отъ Сына Божія и отъ Духа Божія. Отдѣлять же школы отъ алтаря, (какъ это предполагаютъ распорядители общественныхъ работъ для голодающихъ), значитъ лишить школу наилучшаго нагляднаго пособія, заключающагося въ иконостасѣ надлежащимъ образомъ, (по старинѣ,—по подобію иконостаса въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ), устроенномъ.

#### Примвчанія.

1 е. Кладбища суть истинныя м'вста для молитвы, такъ какъ сама религія есть совокупная молитва вс'вхъ живущихъ о вс'вхъ умершихъ, обращенная къ Вогу отдовъ, а не къ Богу отвлеченному,— (къ богу, такъ сказать, безчеловъчному). Молитва Первосвященническая, у поля умершихъ

(у Іосафатовой долины, т. е у кладбища Іерусалимскаго), о соединеній всѣхъ живущихъ (еще не умершихъ) есть образъ самой религіи. Только кладбищенскіе храмы суть истинные храмы, а внѣ кладбищенскіе суть ихъ замѣстители, какъ антиминсы (вмѣсто-стольники) замѣняютъ гробы, которые суть истинные столы, трапезы для живущихъ. Точно также только кладбища могутъ быть превращены въ полные музеи, а не въ музеи-кабинеты лишь рѣдкостей, каковы нынѣшніе музеи. Только кладбищенскіе музеи есть памятники для всѣхъ безъ исключенія людей, а неуоднихъ только великихъ только кладбищенскіе музеи все дѣлаютъ предметомъ знанія и всѣхъ познающими, если не отдѣлены отъ школъ.

2-е. Литургія есть таннство въ томъ общирномъ смысль, въ какомъ это слово («Mysterion» и «Sacramentum») употребляется въ новомъ завътъ (т. е. именно, какъ устроеніе всего діла Христова, переходящаго отъ тайнодействія къ явному делу), напр въ 1-мъ посланіи къ Корине. IV. 1-«каждый долженъ разумъть насъ, какъ служителей Христовыхъ и домоотроителей таинъ Божихъ»; - по словамъ нъмецкаго богослова подъ "домостроителей тайнъ Вожінкъ" нужно понимать - "провозвъстниковъ Тайнъ Вожінкъ". По митнію русскаго богослова "Тайны, какъ устровнів всего дъла Христова", не тождественны съ таинствами. Но не отожествлять Таннотва съ устроеніемъ всего дёла Христова значить умалять эначеніе нашихъ таинствъ, освобождать церковь отъ ея прямой обязанности. Говорить, что въ новомъ завътъ слово - «mysterion» - употребляется въ другомъ значени, чъмъ наше таннотво, - значитъ обвинять себя въ невърномъ пониманіи и употребленіи таинствъ. Подъ таинствомъ нужно разумѣть-литургію храмовую, т. е. всю храмовую службу со всьми ея частями, которыя могутъ совершаться и внъ храма.

3-е. Только признавъ поэзію "опъявеніемъ", можно понять безуміе тѣхъ, которые упивались, восторгались, считая себя частью (орудіемъ) силы, носящей въ себѣ голодъ, язву и смерть, и не признавали себѣ подобныхъ въ помѣщикахъ, купцахъ, капйѣалистахъ, попахъ,— словомъ, въ тѣхъ, къ которымъ старались они возбудить ненависть, дѣлаясь орудіями обожаемой ими счѣпой силы. Легко понять это опьяненіе въ живописной Швейцаріи и прекрасной Италіи, но трудно понять, какъ не произошло отрезвленія въ суровой Россіи.

## Внутренняя роспись храма.

#### Памятникъ Александру III-му, миротворцу,—"князю мира", —по выраженію Стэда.

"Царь столько же сохраниль жизней, сколько Наполеонъ истребиль ихъ".

Памятникъ Миротворцу долженъ не только напоминать о миръ, но и пробуждать размышленіе о причинахъ размирія и о средствахъ возстановленія всеобщаго мира; а причины размирія такъ глубоки, такъ законны и справедливы, что примиреніе безъ воскрешенія, или не во имя воскрешенія, было бы преступленіємъ; мщеніе же не уменьшаетъ, а увеличиваетъ вину; но если Богу принадлежитъ отмщеніе, то людямъ остается воскрешеніе, какъ требованіе воли Божіей.

Тотчасъ по смерти поднимается вопросъ о памятникъ: такова уже природа человъческая, - она не мирится съ утратою и требуетъ возстановленія, потерявъ дъйствительное, создаєтъ подобіе, скрывая по физической необходимости умершаго подъ землею, возстановляетъ, выводитъ его изъ-подъ земли по необходимости правственной, хотя и вь видь лишь изображенія, памятника, Въ смерти всякаго человъка заключается требованіе возстановленія, какъ въ жизни каждаго заключается требованіе сохраненія ея, воспрещеніе отнятія жизни, отнятіе же ея производить законныя разъединенія; - и тъмъ все это паче въ отношеніи стоящаго въ отна и даже првотна місто, со времени вступленія на Урарту, на Памиръ-могилу предка всѣхъ разновидностей человъческаго рода. Гудейство, магометанство, протестантство, словомъ - всякое иконоборотво свидетельствуетъ лишь о недовольствъ сыновъ человъческихъ подобіемъ и заключаеть въ себъ требование дъйствительности. Статуя, -- самая первобытная форма памятника, -- по своей малосодержательности недостаточна и для всякаго сына человъческаго, (чъмъ статуя живъе, тъмъ большее возбуждаетъ недовольство, какъ явный обманъ), и тъмъ больше статуя недостаточна быть памятникомъ для отшедшаго къ отцамъ, къ Богу-отцовъ, если отшений стояль въ ихъ, вовкъ отновъ-жесто.

Чтобы не быть произвольнымъ въ выборѣ памятника, нужно общему представлению, составившемуся объ отшедшемъ, дать внѣшнее, наглядное выраженіе, художественный образъ.

Общій голось нарекъ Царя миротворцемь, охраненіе мира признано

Его служеніемъ, т. е. признано, что онъ не любилъ (или ненавидѣлъ) истребленіе, - Россія же кромѣ того знала, что онъ любилъ возстановленіе истребленнаго и сохраненіе истребляемаго, -- (разумъемъ Его покровительство и собственное занятіе наукою Древностей Отечественныхъ, что и составляетъ долгъ стоящаго въ отцовъ мъсто), -- а потому и памятникомъ нетерпъвшему истребленія и возлюбившему возстановленіе можеть служить лишь храмъ мувей, собирающій живущихъ для ихъ умиротворенія, - храмъ въ качествъ музея (архитектурно-вконнаго возстановителя), вмъщающій въ себъ всъ храмы христіанскіе въ типическихъ ихъ представителяхъ, съ тъмъ глубоко нравственнымъ различіемъ, что храмы нераздъльной церкви (до IX--XI въка) явятся въ видъ алтарей, - главнаго и придъловъ - для молитвы и службы, какъ святая святыхъ, а храмы раздъленной Церкви и Имперіи, молившіеся о соединеніи, будуть помъщены въ видъ лишь изображеній на стънахъ, и при томъ въ нажней полось въ ихъ ныньш немъ состояніи, въ состояніи разд'вленія, на одной сторонів православные, страждущіе подъ игомъ Ислама (безъ колоколовь, безъ крестовъ, безъ литій) и подъ игомъ католицизма, и только въ Восточной Руси освободившіеся отъ ига, какъ Ислама, такъ и католицизма, а на другой сторонѣ храмы торжествующаго католицизма; въ верхней же полосв эти храмы будутъ изображены въ ихъ будущемъ состояніи, возсоединенными чрезъ посредство школъ храмовъ, посвященныхъ Животворящей Троицъ, соединенными въ общемъ наблюдени и регуляціи силы, носящей голодъ, язвы и смерть. Облачный слой надъ изображеніями храмовъ и Каразинскій (военный) аппарать (аэростать громостводь) можеть представить это дыйствіе. Среди изображеній храмовъ могуть и должны быть помъщены храмы и готическаго стиля, изъ стремленія къ небу забывшіе землю, ея бъдствія и нужды, и храмы стиля возрожденія, забывавшіе небо, ради земли. Девизъ первыхъ memento mori, вторыхъ -- memento vivere; это послъднее подъ видомъ мнимаго омодаживанія, начинающагося снятіемъ бороды, скрываетъ дъйствительное старвніе, а подъ видомъ мнимаго возрожденія скрываетъ дъйствительное вырождение. Кто хочетъ понимать такъ называемую новую исторію, т. е. нашу нын винюю жизнь, тоть должень много подумать объ этомъ невиниомъ двлв, какъ брадобритіе, объ этомъ первомъ шагъ къ создани косметики, къ обращению всей промышленности въ средство къ сближенію половъ, -и къ равъединенію, къ борьбъ, однополыхъ, къ борьбъ и похоти, какъ конечной цъли существованія, т. е. безцъльности и безсмыслія. Намятникъ, проектъ котораго здъсь предлагается, будетъ не мертвый, хотя и изъ бездушнаго камня построенный. Храмами всёхъ стилей, всёхъ вёковъ изображаемъ прошедшія поколёнія всёхъ временъ, т. е. всёхъ умершихъ отцовъ, въ коихъ жесто и стояль Миротворецъ для всъхъ еще живущихъ сыновъ. Для Миротворца, стоявшаго въ отцовъ-мъсто не можетъ быть болъе полнаго изображения, наилучшаго памятника, какъ собираніе, или объединеніе живущихъ въ памятникъ умершимъ.

Главный алтарь миротворнаго храма долженъ быть въ видѣ храма Софіп, а придѣлы, —посвященные Кириллу и Мсводію, этимъ послѣднимъ святымъ, общимъ Западной и Восточной церквамъ, —въ видѣ храмовъ въ старо-римскомъ и греческомъ стиляхъ. Храмы нераздѣльной Церкви и Им періи возстановляются, оживаютъ, а храмы эпохи раздѣльной Церкви и Им періи возстановляются, оживаютъ, а храмы эпохи раздѣльнія, — молившіеся о соединеніи, —умираютъ для жизни разъединенія, вражды, оставаясь въ изображеніяхъ, т. е. въ воспоминаніи, —какъ предупрежденіе отъ новаго паденія, — и возстаютъ для жизни соединенной, что и изображается, какъ сказано, въ верхней полосѣ, гдѣ показывается то время, когда при каждомъ храмѣ будетъ создаваться школа-церковь, посвященная Пресвятой, Нераздѣльной Троицѣ, т. е. это будетъ изображеніе, проектъ перваго юбилейнаго акта, имѣющій выразиться повсемѣстнымъ построеніемъ при всѣхъ церквахъ школъ храмовъ Живоначальной Троицы.

На сводъ миротворнаго храма долженъ быть изображенъ глубочайшій миръ, само согласіе въ видъ Пресвятой, Нераздъльной и Несліянной Троицы во всъхъ ея изводахъ, т. е. во всъхъ попыткахъ выразить единство при сохраненіи личной самостоятельности: первый изводъ—Божественный совътъ о созданіи,—(по единомысленному совъту), —не одного человъка, а четы человъческой, — по своему образу и подобію — для безгръшнаго рожденія; послъдній же изводъ есть Совътъ о возсоединеніи Имперіи и Церкви...

Подъ именемъ **храмовъ**, возстановляемыхъ въ видъ алтарей и изображеній, разумъемъ **деркви**, т. е. тъхъ, которые наполняли храмы и искали въ нихъ спасенія,—живущіе же, (собранные въ миротворномъ храмъ), молятся за нихъ (нынъ умершихъ) или у нихъ самихъ ходатайствуютъ о молитвъ...

Въ верхней части галлереи, кругомъ храма, изображены—на одной стънъ—святые нераздъльной церкви, чтимые и Западной и Восточной церквами, а на другой сттнъ святые Восточной церкви, оплакивающие раздъление и молящиеся о соединении. Верхъ же галлереи, на сводъ, приготовленъ, въ видъ незанятыхъ клеймъ, рамокъ, ореоловъ, для святыхъ будущей возсоединенной церкви. А если галлерея будетъ наполнена кромъ того старинными иконами, вывезенными Севастьяновымъ съ Востока, и особенно иконами, принадлежавшими самому Царю, то галлерея эта и сама сдълается священнымъ храмомъ для старообрядцевъ.

Если подъ жрамами Нераздъльной Церкви и Нераздъльной Имперіи нужно разумъть церкви, т. е. тъхъ, которые наполняли храмы, то молитва живущихъ будетъ ходатайствомъ передъ святыми о всъхъ умершихъ. Галлерея же будетъ не подлинникомъ только, но и синодикомъ, изображаемымъ на нижней части стъны; за изображенныхъ въ синодикъ и молятся святые, молятся о всъхъ и за вся, потому что раздъленіе и отсутствіе единаго общаго дъла и было причиною всъхъ гръховъ и преступленій. Въ нижней части, какъ сказано, изображается синодикъ, или историческіе гръхи, самый большой посль двухъ жанетивмовъ, — хамитизма,

какъ нарушеніе воли Отца Небсснаго (потерянный рай) и хамитизма, какъ оскорбленіе отца земного (каннизмъ или окаянство), — раздѣленіе Имперій, а за немъ раздѣленіе Церкви, т. е. освященіе раздѣленія Имперій, и затѣмъ стремленіе Западной Церкви къ порабощенію себѣ Восточной. ГРаздѣленіс церквей отразилось и въ трехъ Императорахъ, не составляющихъ одного, при чемъ Католическій и Протестантскій могутъ быть лишь антиимператорами или узурпаторами. Протестантизмъ уравнялся съ католицизмомъ, когда протестантскій король былъ признанъ Императоромъ)... На той сторонѣ галлереи, гдѣ изоражены святые Восточной православной церкви, подъ ихъ образами, изображается исполненіе Божественнаго Совѣта о соединеніи Имперій и Церквей, выражающееся перенесеніемъ регалій изъ осужденнаго на завоеваніе 2-го Рима въ предназначенный къ возрастанію подъ покровомъ Троице-Сергіевской Лавры 3-й Римъ.

Константинъ Мономахъ и Владиміръ Мономахъ перенесли регаліи на съверъ. Значеніе этого перенесенія заключается въ томъ, что регаліи были перенесены изъ города, изъ 2-го Рима, обреченнаго на гибель или отъ Папизма, или оть Исламизма, — а върнѣе отъ того и другого вмѣстъ, — перенесены на съверъ, чтобы придать тому мѣсту, гдѣ они водворятся, значеніе 3-го Рима, — (по паденіи, конечно, 2-го), — т. е значеніе новаго объединенія, самаго глубокаго, такъ какъ 4-му Риму не быть, — значеніе царства Божія, — и потому на Западной сторонѣ, гдѣ писалась обыкновенно картина Страшнаго Суда, должно быть изображено паденіе послъднихъ двухъ препятствій къ осуществленію Царства Божія: замѣна бездѣйствія, покоя или субботы, дѣломъ, воскрешеніемъ, — (въ видѣ воскрешенія Лазаря, и эта замѣна относится не только къ Іудейству, но и къ Буддизму), — и паденіе религіи Меча, который долженъ быть вложенъ въ ножны, т е, не употебляться противъ себѣ подобныхъ, такъ какъ не можетъ быть ключемъ рая, мечъ—ключъ не рая, но вда.

Такимъ образомъ внутренняя роспись Музея храма, посвященнаго миру и согласію (Пресвятой Троицѣ), представитъ планъ соединенія церквей, основанный на примиреніи Имперій въ діль обезоруженія Ислама, - планъ умиротворенія степи (кочевья), чрезъ превращеніе городской воинской повинности въ сельскую, съ чъмъ связано и превращение денежнаго хозяйства въ натуральное, т. е. обеворужение Евреевъ. Какъ у Ислама мечъ, такъ у Евреевъ деньги есть орудіе ихъ господства; но не отнимать у нихъ это орудіе міны, вражды, невіжества, а должно замінить его просвъщеніемъ; - это и будетъ достигнуто соединеніемъ церквей, на примиреніи Имперій основанномъ, на примиреніи въ ділть обращенія городской воинской повинности въ сельскую, т. е. въ дълъ обращенія орудія войны въ средство спасенія отъ голода, въ орудіе регуляціи; обращеніе орудія войны (меча) въ орудіе спасенія отъ смерти и будетъ обезоруженіемъ Ислама, а такое обращение возможно лишь тогда, когда всв будутъ обращаемы въ познающихъ и все-въ предметъ знанія, т. е. при всеобщемъ просвъщени, которое и въ дълъ обмъна устранитъ необходимость денежныхъ

знаковъ, этого орудія невѣжества, вносящаго вражду и ведушаго къ господству., Иконописнымъ изображеніємъ двойного обезоруженія можетъ служить, - для перваго, повельніе Христа-, вложить мечь въ ножны", повельніе заключающее въ себь заповьдь, обращенную ко всьмъ народамъ о всеобщемъ прекращеніи войнъ. Хотя Воскреситель и повельлъ вложить мечъ въ ножны, хотя христіанство и признало войну эломъ, но прекрашеніе войнъ не поставило своею задачею, и Папство, считающее себя преемникомъ апостола Петра, къ которому именно и было обращено повелѣніе-вложить мечь, не считало грітхомь обнажать его, Магометь же прямо призналь мечь ключемь рая; и мечь остался силою, такъ что является вопросъ, въ чемъ заключается его сила и какъ она можетъ быть устранена; это и есть одинъ изъ вопросовъ практическаго, дѣятельнаго или, такъ называемаго нынъ, нравственнаго Богословія, т. е. проекта осуществленія Царства Божія въ міръ. Обезоруженіе же Евреевъ можеть быть представлено изгнаніемъ изъ храма мітняль, банкировь, родоначальниковъ нынъшнихъ Ротшильдовъ, милліонеровъ и билліардеровъ. Низверженныя деньги выказали, однако, страшную силу, соблазнивъ даже одного изъ ближайшихъ учениковъ Христа; страданіе и смерть Спасителя, т. е. Воскресителя, есть лишь послъдствіе соблазна, произведеннаго силою денегь, а потому и возбуждаетъ вопросъ, въ чемъ эта силя и какъ она можетъ быть устранена; это второй вопросъ нравственнаго практическаго Богословія. Деньги-зам'вна внутренняго, на взаимномь зпаній основаннаго общенія, соединеніємъ внішнимъ, на невізжествів или скрытности основан-HOMb.

Съ паденіемъ второго Рима вновь возстало язычество, непобъжденное въ дъйствительности ни во виъ, ни внутри, и вступило въ союзъ съ Іудействомъ и Магометанствомъ; т. е. Западъ, обрившись (помолодившись), принявъ девизомъ memento vivere, почувствовалъ необходимость въ деньгахъ и призналъ войну благомъ; а пока будетъ существовать необходимость въ денежныхъ знакахъ и въ оружіи, до тёхъ поръ будутъ существовать и Гудейство, и Магометанство. Не прекратится и Господство Зевса, Перуна, пока будутъ метеорические погромы; пока будутъ господствовать плутоническія и нептуническія силы, а бритые будутъ плясать на могилахъ жертвъ этихъ погромовъ, до тъхъ поръ будетъ существовать, Царствовать язычество, паганизмъ. Это-то язычество, союзное Іудаизму и Исламу, и прикрываясь лишь христіанствомъ, которое признали только догматомъ, мыслью, а не дъломъ, -- и сдълало С. Петербургъ своимъ орудіемъ. Упадокъ С.-Петербурга будетъ возстановленіемъ Москвы и ея руководителя Преподобнаго Сергія, т. е. будеть возстановленіем в Москвы, какъ д'вла: Музей храмъ Пресвятой Живоначальной Троицы, вмъстивъ въ себъ, въ изображеніяхъ, храмы всёхъ стилей, храмы одушевленные, и иконы всёхъ пошибовъ, требуетъ внъхрамового дъла, которое и изображается на наружныхъ стѣнахъ храма...

Вникнувъ, признавъ силу причинъ, производящихъ рознь въ религіи,

и пснявъ всю трудность устраненія ихъ, легко видіть не легкомысліе только, а всю фальшъ и ложь, - прикрытую изумительнымъ самовосхваленіемъ, - парламента религій, члены котораго въ своихъ комфортабельныхъ путешествіяхъ видятъ подвигъ, а не partie de plaisir.... Парламентъ религій въ Чикаго, - это игра въ примиреніе, комедія примиренія религій, явно свидътельствующая о несовершеннольтій; этотъ парламенть не издаль ни одного акта, и этимъ лишь засвидътельствовалъ, что въ душахъ членовъ его несовершенно еще угасло чувство религіи. И почему въ этомъ собраніи людей разныхъ (якобы) въръ, на короткое время сошедшихся, видятъ чтото небывалое?.. У насъ чуть не въ каждомъ уъздномъ городишкъ живутъ вмъстъ и католикъ французъ, протестантъ нъмецъ, татаринъ-магометанинъ, еврей и калмыкъ-буддистъ; и живутъ несравненно мириће, чъмъ встрътились на короткое время собравшісяся въ Чикаго; даже въ привътствіяхъ при открытіи Чикагскаго парламента религій цілое море вражды., Представителямъ различныхъ религій нужно было или жолчать или притворяться не слышащими; третьимъ же исходомъ представлялась фрава, т. е. много говорить и ничего не сказать.. И не нашлось ни одного искренняго человъка, который бы показаль всю фальшь этого собора, притворяющагося мирнымъ. Если представить всъхъ членовъ собора профессорами сравнительной религіи, тогда, конечно, это будеть не соборь религій, а събадь ученыхъ, это будетъ отрицаніе религіи, которая есть діло, или вівра, въ дівлѣ общемъ выражающаяся. А между тъмъ, всъ эти представители религій, мирясь съ различіемъ върованій, признають единство въ частныхъ дълахъ благочестивой жизни («дѣлаяй правду пріятенъ ему есть». Дѣян. X, 35), Вотъ до какого жалкаго ничтожества низведена религія. Возраженіе, что парламентъ въ Чикаго есть сближение не въ жизни, а на религюзной почвъ, не было бы върно, если бы мъстомъ собранія быль даже храмъ съ какимъ-либо выражениемъ единства (хотя есть религи, отвергающія храмъ, отвергающія даже слово для своего выраженія), ибо истинная религія должна выражаться во всемъ безъ исключенія, устраняя все, что не способно для ея выраженія. Отъ соединенія ни въ чемъ, какъ это есть, до соединенія во всемъ, какъ это должно быть, -- вотъ что указываетъ на пустоту этого парламента.

Парламентъ религій, или мнимое і хъ примиреніе, есть полная противоположность плану дъйствительнаго примиренія, плану примиренія въ общемъ отеческомъ дълъ, который изображенъ въ храмъ-музев, какъ памятникъ міра, — полная противоположность плану примиренія, на разрѣшеніи вопроса о глубокихъ причинахъ небратства и о средствахъ возстановленія братства основанному, такъ какъ примиреніе, которое нашло свое выраженіе въ Чикагскомъ парламентъ религій основано, очевидно, на признаніи бевпричинности небратства, и потому въ этомъ парламентъ не было примиренія даже на словахъ. Нагляднымъ выраженіемъ парламента религій могла бы быть роспись Шенаваромъ Пантеона (неисполненная), могъ бы быть созданъ этимъ парламентомъ и свой пантеонъ; изъ рефератовъ же, присланныхъ въ выставки, можно и должно было составить библіоте-

ку; – такихъ рефератовъ были тысячи, а прочитано изъ нихъ только 159. Въ самомъ названіи этого съвзда парламентомъ религій, первое слово можетъ считаться вврнымъ, потому что въ этомъ съвздв ничего, кромв разговоровъ, не было, да и быть не могло; но присоединеніе къ этому названію слова — «религій» — совершенно не вврно, потому что тутъ или не было ни одной религіи, или же только одна — языческая, (т. е. гуманизмъ съ деизмомъ, или гуманизмъ съ атеизмомъ буддизмомъ —, парламентъ представлялъ философію религій, которая ни одну религію не считаетъ истинною), подобно тому, какъ въ Римской Имперіи, за исключеніемъ Іудейства, а потомъ и Христіанства, была одна религія, религія язычниковъ, которые взаимно признавали всвхъ боговъ, признали бы Іегову и Христа, если бы только Іудеи и Христіане согласились съ своей стороны служить и ихъ богамъ.

Благо, въ которое върили эти единовърцы изъ всъхъ религій, т. с. язычники, — было то, которое представляла выставка; и всъ религіи оцънивались по содъйствію, которое онъ оказывали созданію этого блага, блага, выраженнаго выставкою; т. е. истинность религіи оцънивалась потому, по скольку та или другая изъ пихъ содъйствовала цивилизаціи, или культуръ, высшая ступень которой, ступень, которой она достигла къ данному моменту, т. е. къ 1893 году, была представлена выставкою. (Примъч. 1-с).

Если уже выставка есть "ложь", то выставка религій есть верхължи, вънецъ фальши. - (Никогда не произносились такъ часто слова братство и любовь, какъ въ XIX въкъ, въкъ наибольшей ненависти). Комитетъ выставки приглашалъ представителей всёхъ религій оказать содбиствіе, чтобы на выставкъ 1893 года явить міру религіозное согласіе и единеніе, существующее между людьми (?!), приглашаль, слъдовательно, сыграть комедію примиренія религій; и эта комедія есть завершеніе 4-хъ въковаго маскарада (такъ называемой Новой исторіи) послѣ десяти вѣковаго поста, или аскетизма (такъ называемой Средней Исторіи), т. е. отрицательнаго дъла... Максъ Мюллеръ, восторгаясь Чикагскимъ соборомъ, не находитъ ему прецедентовъ во всей всемірной исторіи: соборъ Асоки быль лишь Буддійскимъ, соборъ Константина исключилъ даже преверженцевъ Арія, Великій Моголъ-Акбаръ, разуб'вдившись въ Исламъ, хотълъ собрать послідователей всъхъ религій: отозвались христіане, евреи, отказались брамины и парсы... Максу Мюллеру, неизвъстно, конечно, что подобный же соборъ предшествовалъ принятію христіанства Владимиромъ...

На юбилейной выставкъ XIX-го въка необходимъ второй съъздъ, или парламентъ религій, на которомъ мнимые представители народныхъ религій могли бы прочитать разборъ перваго парламента, и не только признать несостоятельность этого парламента, но и фальшъ, и ложь его...

Народы, — представителями которыхъ считаютъ себя эти мнимые делегаты, — вездъ и воегда имъли одну религію (это культъ предковъ), — и потому народы нуждаются не въ примиреніи, а въ объединеніи въ одновъ, общемъ дълъ. Но такое объединеніе не можётъ состояться, пока

ученые его представители довольствуются парламентомъ религій, т. е. примиреніемъ лишь на словахъ, Потому-то чикагскій парламенть и оставиль послъ себя только сборникъ ръчей и никакого вещественнаго памятника. каковымъ могъ бы быть храмъ, въ которомъ былъ бы отведенъ уголокъ каждой изъ религій, представленныхъ на конгрессъ, и каждая въ своемъ уголкъ могла бы поставить алтарь по своему вкусу. Кардиналъ Джибсонъ, (благодаря отсутствію на конгрессѣ представителя азіатскаго папы -- Далай-Ламы), - конечно, поспъшилъ бы занять первое мъсто, или центральное, въ этомъ храмъ, Если бы могло осуществиться это предпріятіе, то оно было бы лишь повтореніемъ того, что уже было въ концѣ древняго міра, воздвигшаго Пантеонъ, т. е храмъ богамъ всёхъ народовъ, вошедшихъ въ составъ Римской Имперіи, собранныхъ для противодъйствія зарождавшему ся христіанству; и это, конечно, быль бы не храмъ, а музей въ смыслъ хранилиша памятниковъ отжившихъ върованій. Но если бы даже между встми собравшимися въ Чикаго мнимыми представителями различныхъ религій установилось полное соглашеніе, то такое соглашеніе не было бы примиреніемъ религій, а означало бы лишь появленіе новой секты и при томъ очень малой,

Храмъ-музей, какъ памятникъ миротворца, посвященный Пресвятой Троицъ и служащій нагляднымъ выраженіемъ проекта примиренія всъхъ религій, — есть начало примиренія духовнаго и свътскаго

Статья о "ооборъ", написанная за долго до появленія самой мысли о "нарльжентв религій", заключаеть въ себъ, однако, не только полное опроверженіе этой мысли, т. е. мысли о парламентъ религій, какъ средствь примиренія религій, но даже показываеть, что парламенть есть самое полное выражение разложения религий, - если бы только устроители его ръшились быть послъдовательными, т. е. сдълали бы его дъйствительно парламентомъ, въ коемъ религи, - (раздъленныя на партіи: центръ, правая, лъвая, крайняя правая и крайняя лъвая), - вступили бы въ ожесточенныя пренія. Запретивъ пренія, парламентъ осудилъ себя на безплодность. Оставивъ много рѣчей, рефератовъ, преимущественно англо-американскихъ, парламентъ не оставилъ ни одного акта, ни одного ръшенія; для чего онъ собирался?!. Парламентъ безъ преній тоже, что храмъ безъ пѣнія, или точнъе - безъ отпъванія, т. е. первый будетъ безжизненнымъ, а второй, храмъ, не будетъ оживляющимъ. Но если парламентъ безъ преній безжизненъ, то парламентъ съ преніями убійственъ... Парламентъ никогда не занимался вопросомъ о причинахъ существованія въ немъ партій, нбо безъ партій ніть парламента, партін - ого сущность. Какъ только парламенть войдетъ въ вопросъ о причинахъ существованя различныхъ религій, онъ перестанетъ быть парламентомъ и обратится въ соборъ, соборъ не догматическій или каноническій, т. е. частныхъ правилъ, а одного общаго правила для всёхъ, для выработки проекта осуществленія часмаго; или же парламентъ обратится тогда только въ ученый, научный събздъ, ограничится знаніемъ причинъ и откажется отъ дъйствія, хотя въ знавій причинъ заключается и указайте на средства осуществленія, если только знаніе это не искусственное...

Итакъ, наука о религияхъ, изслъдование ихъ, тогда только достигнетъ полноты, когда будетъ изучать религію въ связи съ самымъ бытомъ народа. Когда же это положеніе (о связи религіи съ бытомъ) будетъ признано върнымъ, такое признаніе будетъ требованіемъ собора какъ тъхъ, которые изучають религіи, такъ и тъхъ, которые изучають быть, т. е. всъхъ изучающихъ человъка и общество. А если соборъ будетъ имъть въ виду не изученіе только причинъ раздора, но и самое примиреніе, то явится необходимость присутствія на соборъ и естествознанія. Такимъ образомъ, вселенскій соборъ будеть собраніемь представителей всёхь спеціальныхъ знаній, жунауки, будеть соединеніемъ двухъ събздовъ, чисторико-археологическаго и естественно-научнаго, ученыхъ свътскихъ и духовныхъ, имбя во главт стоящаго въ праотда-много для объединения всехъ въ трудъ познанія слітой силы природы, носящей въ себіт голодъ, язвы и смерть, такое объединеніе со стороны стоящаго въ отцовъ и праотца мъсто и будетъ истиннымъ миротворческимъ актомъ, надлежащимъ памятникомъ Царю Миротворцу со стороны его преемниковъ.

# Примъчанія.

1-е Не признавать върнымъ опредъленіе культуры, какъ вымиранія и вырожденія, можно только по недоразумѣнію и недомыслію. Культура есть произведеніе эпохи, которая отказалась отъ безсмертной жизни, слѣдовательно не признавала зла въ умираніи личномъ и въ вымираніи родовомъ. Она хотѣла жить, наслаждаться жизнью, издерживать капиталъ, а не создавать и не возсоздавать его. Кто хочетъ утонченной, интенсивной жизни, тотъ не долженъ жаловаться на скоротечность; даже, вообще, кто не ставитъ цѣлью жизни трудъ, и даже именно трудъ возсозиданія, тотъ не имѣетъ права жаловаться на смерть. Только аристократическая привычка жить даровымъ можетъ требовать безсмертія прирожденнаго, по праву рожденія, а не какъ результатъ труда.

Если признать культуру вымираніемъ, то нѣтъ основанія удивляться, что цѣлью жизни будеть спасевіе отъ культуры, губительной для жизни человѣка и для природы внѣшней, насколько человѣкъ имѣетъ на нее вліянія. Культурность выражается въ самоистребленіи, во взаимостребленіи, въ истощеніи силы природы, и прогрессомъ будетъ въ этомъ случаѣ такое улучшеніе, которое вынуждаетъ сперва признать смерть не зломъ, а потомъ даже добромъ, спасеніемъ отъ культуры и прогресса.

Нарушеніе законовъ слѣпой природы есть законъ природы человѣче- ской. Слѣпое повиновеніе природѣ есть преступленіе со стороны человѣка. Только надо различать противоестественное отъ сверхъестественнаго въ матеріальномъ, а не мистическомъ смыслѣ.

Противоръчіе между человъкомъ и слъпой природой исчезнетъ только тогда, когда человъкъ станетъ разумомъ и волей природы.

Самое существование человъка есть постоянное нарушение законовъ нечеловъческой, бвачеловъчной природы. Вертикальное положение есть нарушение, востание противъ коренного закона всемирнаго тяготъния. Вся архитектура есть болъе или менъе смълое противодъйствие міровой силъ всеобщаго падения, (но противодъйствие не совокупною силою всъхъ людей). Если всъ знания можно соединить въ астрономии, наукъ о всемъ міръ, не исключая изъ него и человъка, то всъ искусства можно соединить въ архитектуръ. Въ этомъ всеобъемлющемъ искусствъ проявляется невольно то, чъмъ человъкъ долженъ быть вольно, быть волею въ міръ неволи (природы).

Вся медицина есть также постоянная, повсемъстная борьба, противодъйствіе разрушительной силъ бездушной природы, но противодъйствіе врознь. Нужно все бездушіе ученаго, чтобы сказать, что чудо есть нарушеніе порядка въ природъ. Если бы эти нравственные тупицы назвали чудо мнимымъ, не дъйствительнымъ возстановленіемъ порядка, (ибо воскрешенный Лазарь все же умеръ, всъ исцъленные тоже умерли, а слъдовательно болъли), то такое опредъленіе чуда показывало бы, что и въ наши дни и даже въ ученыхъ не совершенно еще исчезло человъческое чувство, человъческій смыслъ.

# два юбилея,

-- духовный юбилей преподобнаго Сергія и юбилей свѣтскій В. Н. Каразина, -- канъ два начальныхъ способа дѣйствія для осуществленія сынами человѣческими всеотвческаго дѣла. Приготовленіе къ этимъ юбилеямъ требуетъ совокупныхъ усилій со стороны духовныхъ и свѣтскихъ.

- 1. Вопросъ о Каразинской Метеорологической станціи въ Москвѣ (Наука и жизнь 1893 г. № 44), или Центральный Музей, какъ образецъ мѣстныхъ музеевъ-школъ (Приложеніе 1-е).
- 2. Къ вопросу о памятникѣ В. Н. Каразину (Наука и Жизнь 1894 г. № 15—16), или планъ повсемъстнаго построенія школь по образцу Центральнаго музея, имъющихъ цѣлью не просвѣщеніе только, но и расширеніе самаго знанія. Приложеніе 2-е).
- 3. Предисловіє къ сказанію о построеніи обыденнаго храма въ Вологдѣ во избавленіе отъ омертоносныя язвы", («Чтен. въ Имп. Общ. Ист. и Древн. Рос. при Московскомь Университетѣ» 1893 г. т. 166-й),—т. е. Юбилей преподобнаго Сергія, или способъ, коимъ самъ народъ можетъ повсемѣстно создать себѣ храмы-школы, посвященные образцу единодушія и согласія. Пресвятой Троицѣ,—храмы-школы, которые будутъ имѣть и образовательное и воспитательно значеніе. (Приложеніе 3-е) и
- 4. Записка о доставленій свъдъній, касающихся обыденныхъ церквей и жизни преподобнаго Сергія Радонежскаго, съ письмомъ, при которомъ эта записка разослана во всѣ Архивныя Комиссіи и редакціи Епархіальныхъ Въдомостей; или что сдълано и нужно еще сдълать для осуществленія двухъ юбилейныхъ проектовъ?

Статья "Къ вопросу о памятникъ Кирванну", на которую было указано въ Новомъ времени и Русскихъ Въдомостяхъ (1894 г. №№ 124 и 169), сама ссылается на статью, напечатанную въ Чт. Общ. Ист. и ДревнРосс., о которой не было упомянуто ни въ той, ни въ другой газетъ; а между тъмъ объ эти статьи взаимно объясняютъ и пополняютъ одна другую, и какъ ни важно содержаніе каждой изъ нихъ само по себъ,—въ совокупности онъ получаютъ еще высшее значеніе. Одна изъ этихъ статей говоритъ о юбилейномъ праздникъ преп. Сергія, а другая—о свътскомъ юбилейномъ празднованіи памяти В. Н. Каразина, и при томъ какъ та, такъ и другая статьи самыя праздники превращаютъ въ трудъ, въ совокупную работу, но въ трудъ не будничный, не въ прозаическую работу.

Первый юбилей, им'вющій быть въ 1922 году, долженъ ознаменоваться построеніемъ храмовъ-школъ, -- которые и теперь сооружаются кое-гдъ, -- построеніемъ ихъ при взаимной помощи вездѣ и всѣми, какъ дѣломъ религіознымъ и священнымъ всей Россіи, - д†ломъ, имѣющимъ цѣлью всеобіцее объединеніе. Им'тя же цізлью всеобщее объединеніе, нельзя ограничиться построеніемъ лишь одного или только нѣсколькихъ (даже многихъ) школъхрамовъ, посвященныхъ образцу всеобщаго согласія, ибо построеніе только нѣсколькихъ, безъ построенія такихъ же школь храмовъ везпѣ, или безъ предположенія, по крайней мъръ, повсемъстнаго ихъ построенія, и при томъ не въ неопредъленномъ будущемъ, а къ опредъленному сроку, - не имъло бы значенія. Второй юбилей, юбилей 1942 г. долженъ ознаменоваться внесеніемъ въ школы, открытыя именно повсемъстно, разностороннихъ наблюденій, обнимающихъ не землю только, по и небо, которое, по словамъ крестьянъ, кормитъ землю, т. е насъ и всъхъ земнородныхъ. Эти наблюденія надъ небомъ и землею составляютъ необходимую основу нагляднаго преподаванія и безъ нихъ самый предметъ преподаванія былъ бы предоставленъ случайному выбору наставниковъ. Сказать, что "ОТЪ ТАКОЙ ПОСТАВОВЕН ДЪЛА ДОЛЖНО ВЫИГРАТЬ И САМОЕ ПРЕПОДАВАНІЕ", - эначитъ сказать очень мало; -- только отъ соединения нагляднаго преподаванія съ наблюденіями, только со времени принятія учениками участія въ наблюденіяхъ, и начистся надлежащее преподаваніе; безъ этого же нътъ и не будетъ одного общаго предмета преподаванія, а останется всегда ихъ множество, и выборъ того или другого будетъ предоставленъ произволу, или капризу, учителя. Только соединеніе нагляднаго преподаванія съ наблюденіемъ ръщаетъ вопросъ, - какъ и чему учить въ сельской школъ; безъ ръшенія же этого вопроса нътъ школы. Песталоцци и Гумбольдтъ подають другь другу руку, т. е. естествоиспытатели приходять на помощь къ педагогамъ, и къ върному методу присоединяется необходимое, самою природою мъстности данное содержание преподавания. Вмъстъ съ тъмъ при такихъ только наблюденіяхъ, - получающихъ надлежащее значеніе только при ихъ новсемъстности, постоянствъ и всеобщеостивнаука дълалась бы выводомъ не изъ кое-гдв и кое къмъ производимыхъ наблюденій, наука дълалась бы выводомъ изъ наблюденій, производимыхъ вежив, всегда м вездъ, какъ это говорится въ эпиграфъ къ статьъ о памятникъ Каразину; т. е. индуктивное возвышалось бы до дедуктивнаго, апостеріорное до апріорнаго. Въ стать во Каразинской метеорологической станціи указывается самый образець школь, въ которыхъ обучение соединяется съ расширеніемъ самого знанія. Центральный музей и долженъ быть такимъ образцемъ, и для этого онъ долженъ быть не хранилищемъ только останковъ прошедшаго, но и учрежденемъ, въ которомъ наблюдается текущее. Соединеніе учрежденія, въ которомъ наблюдается текущее, съ хранилищемъ прошедшаго, составляетъ необходимость для наблюденій текущаго, потому что наблюденіе текущаго безъ знанія прощедшаго не им'вло бы смысла, такъ какъ не показывало бы послъдовательности, движенія, хода, не открывало бы причины, или закона явленій. Соединеніе учрежденій для наблюденій текущаго съ хранилищами останковъ прошедшаго, — музеями, архивами, — необходимое для первыхъ, также необходимо и для послъднихъ, потому что первымъ дается при такомъ соединеніи смыслъ, а во вторыя будетъ вносима жизнъ, — наблюденія текущаго послужатъ къ возстановленію протекшаго.

Нужно замѣтить, что сама книга или собраніе книгь, — библіотека, которая всегда полагается въ основу музея, есть лишь запись наблюденій всего, что дѣлается, происходить на небѣ (въ смыслѣ матеріальномъ и нематеріальномъ) и на землѣ, есть запись опытовъ, т. е. искусственнаго повторенія, или воспроизведенія, также всего, совершающагося на небѣ и на землѣ,— запись наблюденій и опытовъ, различнымъ образомъ (мыслью и воображеніемъ) переработанныхъ. Въ этомъ—полное опредѣленіе книги, имъ исчерпывается содержаніе всякой книги потому что содержаніе книгъ заключаетъ въ себѣ, и не можетъ заключать ничего другого, кромѣ изоображенія міра (природа и человѣкъ) и вцѣмірнаго (божество), какъ они даются наблюденіемъ и вѣрою, какимъ міръ долженъ быть—вмѣстѣ съ указаніемъ того, какъ, какимы средствами, способами онъ (весь міръ) мо жетъ стать тѣмъ, чѣмъ, долженъ быть; т. е. такимъ,— когда увнъмірное (миръ) сдѣлается принадлежностью и самого міра —Въ этомъ содержаніе даже будущей книги.

Если разсматривать предисловіе къ сказанію о построенів обыденнаго храма въ Вологдъ безъ связи съ вышеозначенными статьями о Каразинъ въ журналъ «Наука и Жизнь», то было бы совсъмъ непонятно, какъ школы-храмы, - возможный плодъ единодушія и согласія, высокаго нравственнаго подъема, - какъ эти школы храмы могуть быть въ то же время и плодомъ "внанів и искусства всей Россіи"; если же разсматривать статьи о Каразинъ, какъ продолжение предисловія къ сказанію о построеніи обыденнаго храма, говорящаго о юбилейныхъ храмахъ преподобнаго Сергія, новсем'єстно воздвигаемыхъ, —въ такомъ случат сдівлается понятнымъ, что только соединеніемъ всѣхъ ученыхъ и художественныхъ силъ Россіи возможно будетъ повсемъстное устройство школъ-храмовъ, вносящихъ раз постороннія, т. е. всестороннія, наблюденія; только при соединеніи всёхъ ученыхъ и художественныхъ силъ Россіи будетъ возможно повсем'встное устройство такихъ школъ-храмовъ, которые будутъ всенаучными музеями въ маломъ, конечно, видъ, съ обсерваторіями и геологическими (вертикальными) разръзами, -- какъ они описаны въ статъъ о Каразинской метеорологической станціи, -- съ каменными картами, или горизонтальнымъ очертаніемъ Россіи (необходимымъ дополненіемъ вертикальнаго разръза), -о которомъ въ статъв о Каразинской метеорологической станціи почемуто не упомянуто. Въ каменныя карты должны быть обращены самые дворы музеевъ, или площадки, ихъ окружающія, къ німъ прилегающія. Эти дворы при музеяхъ, при школахъ-храмахъ, должны быть обращены въ карты Россіи, начертанныя разноцевтными камнями, вездв по оврагамъ и берегамъ ручьевъ и рѣчекъ во множествЪ находимыми, въ карты, покрытыя на съверной сторонъ-мхами, лишаями, а на полуденной-степными тра вами и т. п. При этомъ нельзя не замътить, что такая карта создавалась бы самими учениками подъ руководствомъ учителя, и не къмъ-либо однимъ или нѣсколькими, — не въ отдѣльности каждымъ, — по ныпѣшнему ин дивидуалистическому способу, всюду вносящему рознь, —а всъми вмъстъ, въ совокупности. Устройство же геологическихъ разръзовъ потребовало бы содъйствія и другихъ школь, даже очень отдаленныхъ, такъ что этогъ разръзъ въ каждой школъ былъ бы произведенемъ всероссійскимъ. Понятно, что для созданія таких в школь музеевь требуется соединеніе въ этомъ общемъ дълъ всъхъ ученыхъ силъ Россіи, какъ свътскихъ, такъ и духовныхъ. Какъ ни великъ правственный подвигъ народа, создающаго школу храмъ, посвященный образцу единодушія, но и діло интеллигенціи въ правственномъ отпошени будетъ также велико, — оно будетъ имъть цёлью расширить, поднять, довести науку до выводовъ изъ наблюденій всеобщихъ, будетъ имъть цълью всъмъ дать участіе въ знаніи, всьхъ сдълать познающими, и все сдълать предметомъ знанія, примирить эмпиризмъ съ идеализмомъ, Бакона съ Лейбницомъ, уничтожить противоръчія двухъ разумовъ Канта, соединить ученыхъ съ неучеными, - (ибо раздъленіе на ученыхъ и неученыхъ-зло большее, чёмъ дёленіе на бёдныхъ и богатыхъ, такъ какъ первое есть корень послъдняго), соединить ихъ не въ кабинетномъ опытъ, а въ управленіи, регуляціи, метеорическими явленіями, этомъ небесномъ опыть. Дать же участіє всёмь въ такомъ знаніи, въ такомъ великомъ опытъ, несравненно выше въ нравственномъ отношеній, чёмь дать участіє всёмь въ комфорть; а, между тёмь, и въ этомъ послъднемъ нашъ въкъ видитъ такой высокій идеалъ, что сдва въритъ въ возможность его осуществленія. Чрезъ наблюденія въ такихъ, какъ вышеописанные, школахъ-храмахъ, производимыя всёми, постоянно и возда,--и совершится объединеніе не въ познаніи лишь, но и въ воздъйствіи на ту силу, которая, какъ говорится въ стать о памятник Каразину, казнитъ смертью (т. е. голодомъ и эпидеміями) за невъжество, т. е. за невъдъніе слъпыхъ силъ, производящихъ голодъ и эпидеміи, за неумъніе управлять ими, слѣпыми силами.

Статья о юбиле в преподобнаго Сергія начинается указаніемъ на обы денные храмы, созидаемые во набавленіе отъ голода и язвы; статья же о юбиле в Каразину начинается указаніемъ на орудіе регуляцій, какъ на средство противъ голода, которое можетъ быть употреблено, конечно, и противъ микробоносныхъ токовъ, или повітрій. Храмъ молитвы дізается и школою труда, труда совокупнаго, труда знанія и общаго ціза, — обыденные храмы являются плодомъ единодушія и согласія, — хотя и кратковременнаго, — а орудіе регуляціи Каразина только при единодушіи и становится могучимъ средствомъ спасенія отъ общихъ, естественныхъ біздствій, обращая вмість съ тізмъ кратковременное согласіе и единодушіе въ постоянное. При этомъ орудіи регуляціи метеорологія, или—вообще—есте

ственныя науки, ставять себь цвлью обезпечить насущный хлёбь всёмь, а не производство предметовь роскоши для немногихь, и тёмь менёе производство истребительныхь орудій, употребляемыхь для войны не только внёщией, но и внутренией,—на производство чего, къ сожалёнію, и обречена нынёшняя наука.

Освободившись отъ фабричной службы, наука отанеть сближаться съ религіею; указаніе на это сближеніе, какъ необходимое слёдствіе освобожденія науки отъ пынъшняго ея рабства, и вытекаеть изъ сопоставленія вышеозначенныхъ дзухъ статей.

Сколько мы знаемт, нигдъ никогда не придавалось такого серьезнаго значенія просивщенію, знанію, какъ въ небольшой статейків о памятникъ Каразину. Обыкновенно говорятъ о пользъ просвъщенія, науки, знанія, объ его вліяній на улучшеніє матеріальнаго положенія, умственнаго и нравственнаго состоянія общества; - въ этой же статейк в сказано, что природа казнитъ смертью за невъжество, налагаетъ за него, какъ за самое тяжкое уголовное преступленіе, какъ за величайшій грёхъ, самую высшую мізру наказанія, наказаніе, можно сказать, безмірное; т. е. здісь говорится уже не о пользъ просвъщенія не объ его лишь вліяніи, а ставится самое существованіе въ зависимость отъ просв'ященія, - просв'ященіе или смерть, анвніе или візная погибель, -- другого выхода нізть. -- Не странно ли, однако, что природа, слѣпая сила, наказываетъ человъка за слѣпоту, казнитъ разумное существо за подчинение ей, слъпой силъ, какъ бы требуя отъ человъка внесенія въ нее разума и управленія ею, казнить за безчувственное вытъснение сынами отцовъ и требуетъ не управления только ею, но и больше всего любви?--Не странность, а высшая цълесообразность творенія заключается въ томъ, что слѣпая сила дѣйствуетъ какъ бы разумно, (наказываетъ смертью), когда разумное существо дЪйствуетъ слЪпо, (т. е. становится невъжествомъ). Такимъ образомъ, не върно сказать, что міръ есть воля («Міръ какъ воля и какъ представленіе, —Шопенгауэ ра); — напротивъ, для насъ міръ есть неводя, ощущаемая и сознаваемая нами и въ себъ въ видъ похоти, бользней, и внъ себя- въ видъ зависимости отъ слъпой силы, носящей въ себъ голодъ, язвы и смерть, -- въ зависимости, чувстуемой встми, конечно, и всегда. Міръ для насъ и не представленіе только такимъ, каковъ онъ есть, а представленіе его такимъ, какимъ онъ долженъ быть, т. е. это-проектъ обращенія міра въ управ дяемый разумною волею, проектъ освобожденія человъка изъ неволи и возвращенія всёхъ погибшихъ, всёхъ жертвъ сліпой силы, за то время, когда она сставалась безъ управленія разумомъ, Вопреки всъмъ философіямъ отъ человъка требуется не подчиненіе природъ («Что естественно, то не стыдно», -- говорять въ наше время), а управление ею, и наказывается человъкъ именно за признаніе природы богомъ, за служеніе ей. Но несогласіе съ философіею оказывается согласіемъ съ религіею; и притомъ не съ ветхозавътною, -ибо требование не ограничивается лишь всспрешениемъ служенія слітой силів, гдів бы она ни была, (какъ это въ ветхозавівтной

религіи), - на неб'ї ли то, или на землі, подъ землею; - отъ человіка требуется управленіе слібпою силою, но требуется это не отъ каждаго въ отдъльности, -- что и не мыслимо, -- а отъ всъхъ людей въ ихъ совокупности, въ ихъ объединении въ трудъ познания и воздъйствия на ту силу. которая казнить смертью за невъжество; - т. е. только подобію христіанскаго Бога, многоединству, по образу Тріединства, дается могущество управленія слівною силою. Оставаясь въ невівжествів, не объединяясь въ трудъ познанія и управленія слъщою силою, человъкъ самъ себя наказываеть, наказываеть за не-луманіе и не-дізданіе;-- невізжество есть самоубійство рода. Сколько мы знаемъ, нигдів и никогда, какъ въ преднеловін въ обыденнымъ крамамъ, -- не была выставлена съ такою силою и преступность розни въ просвъщеніи, которая выражается въ отдъленіи духовнаго отъ свътскаго, праступность отдъленія религія отъ знанія, что на Западъ, а по примъру Запада и у насъ, считается чуть ли не добродътелью, и во всякомъ случат необходимымъ условіемъ дъятельности. Предисловіе же къ обыденнымъ храмамъ въ голодъ и язвахъ видить именно слъдствие какъ розни въ дълъ просвъщения, такъ и недъятельности; т е. рознь въ дълъ просвъщения и недъятельность также наказывается смертью, голодомъ и эпидеміями.

Нельзя не замѣтить, что въ разборѣ Предисловія къ «Сказанію объ обыденныхъ церквахъ», — въ № 3-мъ Русскаго обозрѣнія за 1894 годъ, — допушена нѣкоторая неточность; — тамъ говорится о построеніи школъ-храмовъ во имя Св. Троицы, "гдѣ это будетъ вовможно"; — а между тѣмъ предисловіе знаетъ только должное, невозможное же оно допускаетъ лишь для людей, живушихъ во грѣхѣ розни, ибо для людей соединенныхъ, какъ вѣтви на лозѣ, которая есть Христосъ, нѣтъ ничего невозможнаго.

Духовные были бы правы, если бы стали обличать въ злоупотребленіи знаніемъ свѣтскихъ, употребляющихъ знаніе на службу роскоши и на изобрѣтеніе орудій истребленія. И такое обличеніе было бы согласно съ прежнимъ, старымъ временемъ, когда налагались соборныя проклатія на такія изобрътенія, какъ арбалеть, изобрътеніе пороха; -- употребленіе же предметовъ роскоши вмѣнялось въ такой великій грѣхъ, что ношеніе шелковыхъ одеждъ западнымъ духовенствомъ—на Востокъ признавалось ересью. Но духовные не правы, когда отказывають знанію въ способности спасенія отъ голода и эпидемій, когда отказывають ему въ возможности проявить себя въ служении истинному благу, и тъмъ самымъ обрекаютъ его на служеніе прихотямъ, на служеніе искусственнымъ и извращеннымъ потребностямъ человъка, вмъсто служенія нуждамъ его; -- словомъ, духовные будутъ не правы, если не признаютъ, что голодомъ и эпидеміями человѣкъ наказывается за невъжество, которое и дълаетъ его безсильнымъ. И на оборотъ, будутъ правы свътствіе, - виновные въ выщеозначенныхъ злоупотребленіяхъ знаніемъ, -если въ стремленіи обратить противъ голода и эпидемій военное оружіе встрътять сопротивленіе со стороны духовныхъ. (Слово В.-Пресв. Амвросія, сказан. въ Харьковскомъ Университетъ. Церк. Въд. 1892 r. № 5-й).

Что было едільно для осуществленія, во 1-мь, - юбилейнаго правднества пр. Сергія послів выхода сказанія объ обыденныхъ церквахъ съ предисловіємъ къ нему, и во 2-мъ, для юбилея Каравина послів выхода двухъ статей въ "Науків и Живнь", --и что для этого нужно сділать?

Сказаніемъ объ обыденныхъ храмахъ съ предисловіемъ къ нему напоминалось о старинномъ способъ празднованія памяти великихъ подвижниковъ, и указывалось, что въ этомъ способъ для нашего времени кроется великое дъло просвъщенія народа, въ предисловіи къ сказанію раскрывался планъ празднованія будущаго юбилея преп. Сергія, и этотъ планъ помъщенъ былъ не въ ежедневной газетъ, не въ мъсячномъ журналъ, а въ такомъ издани, въ которомъ помъщаются памятники старины или ихъ изследованія. Погребенный въ такомъ изданія, онъ можеть быть открытъ въ XX въкъ, какъ памятникъ XIX-го, и прочитанъ не какъ фельетонъ, а какъ читаются произведенія старины, хотя въ данномъ случаб и не очень дальней. Приближение юбилея можеть обратить на этотъ документь особое вниманіе, и въ пять, десять літь можеть быть сдіблано больше для исполненія плана, чъмъ въ тридцать лъть, которыя теперь остаются до 1922 года. Для того, кому важно только дбло, важно исполненіе лишь плана, для того и такой способъ можетъ казаться соотвътствующимъ цвли. Впрочемъ, этотъ планъ вмъстъ съ сказаніемъ не остался подъ спудомъ, въ объемистыхъ книгахъ Об. Ист. и Др. Рос., которыя читаются только учеными, дорожащими лишь фактами прошедшаго, а не планами настоящаго, не планами для будущаго и при томъ даже не близкаго, -- этотъ планъ, писанный для будущаго, не быль скрыть и для настоящаго, отъ современниковъ; въ данномъ случат къ средневъковому способу, --когда основатели, напр., храмовъ неожидали видъть ихъ завершенія, - былъ присоединенъ и современный способъ, можно сказать -- сейчасный, для котораго важно не дъло, не исполнение плана, для котораго нъть будущаго, который желаетъ воспользоваться всёмъ только самъ. (Должно замётить, однако, что способъ этотъ былъ присоединенъ къ средневъковому безъ всякой надежды на то, чтобы онъ привелъ къ какому-либо благопріятному результату, а лишь ради того, чтобы не подвергнуться такому же обвиненію, какъ рабъ, получившій одинъ талантъ и скрывшій его въ землю). Согласно современному способу дъйствія, сказаніе было извлечено изъ книгъ Об. Ист. и Древн. Рос. въ видъ оттисковъ и прежде всего было поднесено самой Лав ръ въ лицъ издателя Троицкихъ листковъ въ нъкоторомъ чаяни, что Троицкіе Листки признають, быть можеть, лежащій на нихъ долгь научить всю Россію чтить достойнымъ образомъ Пресвятую Троицу, этотъ образецъ единодущія и согласія, т. е. научатъ объединиться въ общемъ дълъ спасенія отъ голода и язвъ, въ дъль, — вообще, — искупленія; —но планъ празднованія юбилея преподобнаго Сергія встрітиль со стороны издателя Троицкихъ Листковъ такъ же мало сочувствія, какъ и письмо, написанное къ ректору Духовной Академіи, при Лавръ состоящей, по поводу догмата Св. Тронцы, въ которомъ Ректоръ Академіи видитъ лишь нравственную идею, лишь мысль, а не великое "правственное дъло; -празднование юбилея чтителя Живоначальной Троицы построениемъ при всткъ церквахъ школъ храмовъ, посвященныхъ образцу единодушія и со гласія, въ намять преподобнаго Сергія, и было бы началомъ этого великаго дъла. Казалось бы, что Академія, состоящая при Свято-Троицкой Лавръ, какъ мысль при дѣлъ, какъ разумъ, неотдѣлимый отъ воли, -- Академія. стоящая во главъ духовнаго просвъщенія всей Россіи, какъ бы предназначена для разработки ученія о Троицъ въ смысль образна единодушія и плана вссобщаго объединенія, какъ бы предназначена для разработки ученія о Троицѣ не съ теоретической только, или догматической, но и со стороны нравственной, т. е. какъ заповели, -- со стороны литургической (храмовой и вибхрамовой) и со стороны исторической, т. е. какъ проявленія этого ученія, или пониманія его, въ смыслѣ совершеннѣйшаго общества и общаго дъла, сила, мощь котораго растетъ вмъстъ съ совершенствованіемъ общества (исторія какъ проекть) А между тъмъ. Академія относится къ Лавръ, какъ отвлеченная ученность къ совершенному невъжеству, особенно въ низшихъ слояхъ монашества. Единственное проявленіе умственнаго вліянія Лавры на Россію, это-Троицкіе Листки, въ которыхъ Тронцкаго только одно названіе, а между тімъ эти листки могли и должны бы быть органомъ призыва къ осуществленно означеннаго плана въ нынъшнее смутное время, когда кромъ ежегоднаго ожиданія голода отъ засухи или отъ непрерывнаго дождя, и ежедневнаго ожидания войны, должны еще выслушивать призывы къ не-дъланію или къ такъ называемому непротивленію, т. е. къ отказу отъ защиты отечества, отъ воинской повинности, отъ уплаты податей... Учене о Троицъ проявляется и въ исторіи какъ фактъ, въ исторіи церковной и гражданской, но въ видъ несовершенномъ. Если въ учени о Троиц в видъть указание на образецъ совершенитишаго общества, призывъ къ общему дълу, то Богословіе каноническое, какть вносящее свътское, мірское въ духовное, юридическое и экономическое въ правственное, можетъ быть только временнымъ, а Богословіе апологетическое и полемическое является совсёмъ ненужнымъ; а между тъмъ апологія и полемика составляють особыя вътви Богословія, и даже господствующія въ настоящее время, — чъмъ Богословіе подаетъ недобрый примъръ, а можетъ и сам увлекается недобрымъ примъромъ свътской науки, считающей полемику душей знанія, орудіемъ выработки истины. Учене о св. Троицъ на нуждается ни въ защитъ его самого, ни въ опровержении противныхъ ему ученій, - достаточно показать то діло, которое требуется этимъ ученіемъ, чтобы привлечь къ нему сердца всёхъ безъ исключенія, Основою же Богословія, встать вътвей его (Основное Богословіе), является съ этой точки зрънія не мысль, или понятіе лишь о Богѣ, а дъло Божіе, соединяясь въ коемъ, всѣ люди, какъ одинъ Божій человъкъ, какъ единый пророкъ, будутъ чувствовать самое присутствіе Бога, а не признавать лишь мысленно его бытіє, какъ ученый профессоръ Богословскихъ наукъ.

Кром'в обращенія къ издателю Троицкихъ Листковъ въ чаяній не отвовется ли, быть можеть, кто на дълаемый призывъ, оттиски сказанія и предисловія къ нему были препровождены ко всёмъ одиннадцати Архивнымъ Комиссіямъ, а потомъ и во всѣ редакціи Епарх'альныхъ Въдомостей съ просъбою напечатать препровождавщуюся вм'єст'я съ оттисками записку о доставленін свъдъній и объ обыденныхъ храмахъ, и о жизки преподобнаго Сергія, а также и о томъ, на сколько распространено почитаніє этого великаго собирателя Русской земли въ разныхъ краяхъ Россіи, въ Россіи Московскаго и Петербургскаго собиранія. Записка очень сокращенно излагаетъ значение обыденныхъ храмовъ, какъ намятниковъ добродътели особенно редкой въ той стране, где эти храмы, какъ надо полагать, первоначально возникли, въ той странЪ, исторія которой мотя и началась сознаніємъ недостатка этой добродівтели, - согласія («зозсталь родь на родъ и были усобицы»), -- но такое сознаніе не избавило ее отъ порока несогласія, который привель сперва къ игу татарскому, а потомъ къ игу нъмецкому. Записка возвеличиваетъ добродътель согласія, единодушія, въ тоть въкъ, когда раздоръ признанъ плодотворнымъ источникомъ пресловутаго прогресса, въ тотъ въкъ, когда и признавая еще раздоръ порокомъ, ставять его выше всякой добродътели, въ это то время злой плодотворности раздора (особенно въ изобрътеніи истребительныхъ орудій и предметовъ роскоши, вносящихъ раздоръ), противопоставляютъ ему великую плодотворность согласія (не входя, однако, въ подробное изложеніе вебхъ сл'їдствій согласія), воздвигавшаго обыденные храмы. Подробное изложеніе этихъ слъдствій заключается въ особой статью о преподобномъ Сергіи, какъ чтителъ образца единодущія и согласія и объ обыденныхъ храмахъ, какъ памятникахъ согласія и единодушія, объ обыденныхъ храмахъ, какъ выраженіи могущества, даваемаго соединеніемъ силъ, какъ выраженіе преимущества трудоваго надъ даровымъ, труда добровольнаго надъ наемнымъ, деньгами покупаемымъ. Эта статья могла бы служить рефератомъ предстоящемъ (нынъ давно прошедшемъ) Съвадъ Археологовъ, собираеможь въ Риги, на рубежъ Россіи съ Западомъ, рефератомъ по вопросу, --было ли на Западъ, что либо сходное, анологичное съ нашими обыденными храмами, и не оттуда ли они нами заимствованы, или же обычай строенія такихъ церквей въ годины 🍑 дствій есть самородное явленіе, возникшеє подъ нашимъ небомъ, выросшее на нашей землѣ, гдъ приходятъ другь къ другу на помощь целымъ міромъ, чтобы воспользоваться короткимъ срокомъ, который климатъ нашей страны даетъ для посъва, жатвы. покоса.. Страна, гдъ молятся всъмъ міромъ, -- не тамъ ли только и храмы строять целымь міромь. Нельзя не остановиться на загадочности этого явленія, т. е. построенія обыденныхъ храмовъ, являющихся выраженіемъ глубочайшаго согласія - при постоянныхъ раздорахъ въ жизни. Эта загадочность кроется въ неразгаданности самаго характера русскаго народа, потому то въ письмъ, -- при которомъ разослано въ Архивныя Коммиссіи и редакціи Епархіальныхъ В'вдомостей сказаніе о построеніи обыденнаго храма — и заключается просьба о содъйствіи всъхъ къ разръшенію этого вопроса, при чемъ на это содъйствіе смотрится, какъ на выраженіе того же духа, который создалъ обыденные храмы, а въ разгадкъ загадочнаго явленія думается найдти разгадку самой судьбы русскаго народа, разгадку того, что онъ можетъ и долженъ совершить въ міръ. Пока же нѣтъ разгадки, можно представить догадку: — не отъ того ли, что нѣтъ великаго общаго, братскаго, отеческаго, завътнаго дъла, творецъ обыденныхъ храмовъ все еще остается въ постоянныхъ распряхъ, въ постоянныхъ раздорахъ, и межъ сыновъ ничтожныхъ міра является, быть можетъ, всъхъ ничтожнѣй онъ. Но лишь божественный глаголъ, — "слово о дѣлѣ", о дѣлѣ общемъ, Вожественномъ и человѣческомъ, до слуха чуткаго коснется, тогда душа его, быть можетъ, встрепенется, и онъ поднимется, какъ одинъ человѣкъ, но не противъ себъ подобныхъ, а противъ слѣпой могучей силы, несущей смерть во всѣхъ ея видахъ

Нужна однако подготовка, чтобы слово о дълъ, о дълъ завътномъ, отеческомъ, священномъ, коснувшись слуха, пробудило бы сердца, заставило бы народъ подняться не противъ себъ подобныхъ, куда его тянутъ проповедующие непротивление. Толстовцы, а противъ кореннаго, истиннаго зла. Такая подготовка и будеть дана построеніемъ повсем'єстно храмевъ во имя Живоначальной Троицы въ связи съ всенаучными школамимузеями. Построение Св. Троицкихъ храмовъ-школъ намяти пр. Сергія не есть діло чьего-либо произвола, не есть чья-либо выдумка, а требованіе нашей исторіи, историческая необходимость, точно также какъ возвышение школы въ храмъ, посвященный Живоначальной Троицъ есть требованіе нравствинно логической необходимости. Такое возвышеніе школы въ храмъ Живоначальной Троицы имъетъ велкчайшую образовательную и воспитательную силу, возвышая мысль учащихся надъ рознью и всепоглащающимъ единствомъ (гнетомъ), ставя предъ ними образъ такого существованія или соединенія для плодотворной и животворной дъятельности, при коемъ единство будетъ не игомъ, не гнетомъ, не взаимнымъ стъсненіемъ, а самость (т. е. самостоятельность) не будетъ рознью,

Посылка плана трудового, плодотворнаго празднованія юбилея преп. Сергія въ Редакцію Пензенскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей имѣла особо е значеніе, такъ какъ въ одномъ изъ номеровъ этихъ вѣдомостей (№ 20-й 1892 года, октябрь) было помѣщено описаніе построенія церковно приходской школы въ селѣ Мордовскомъ Качимѣ, которое въ нѣкоторомъ отношеніи напоминаетъ построеніе обыденныхъ храмовъ и доказываетъ положительно возможность безплатнаго участія многихъ въ такомъ построеній, отрицательно жв, существованіемъ противниковъ школы, указываетъ на необходимость построенія чего либо болѣе священнаго, чѣмъ церковная школа. А что же можетъ быть священнѣй школы храма, посвященнаго Самому Образцу верховнаго согласія и единодушія, и при томъ въ память высокочтимаго и Пензенскою Епархією, сосѣднею съ Нижегородскою

преп. Сергія, посмертное могущество котораго въ смутное время особенно проявилось именно въ Нижнемъ-Новгородъ. Св.-Троицкій храмъ-школа, въ память преподобнаго Сергія, соединяеть въ себ'є все, что есть для человъка, - и особенно русскаго, - священнаго, а потому и долженъ, падо полагать, не только примирить противниковъ, но и возбудить въ нихъ ревность къ построенію. Возможность созданія школь при участіи самого народа, послъ построенія Качимской школы, есть уже факть, - хотя еще и единичный, -- но на который можно и даже должно указывать какъ на примъръ; возведение же школъ въ храмы, посвященные образцу единодушія, и при томъ по всей Россіи при взаимной помощи устрояемые, остается еще проектомъ, неимъющимъ и единичнаго факта какъ образца... Если публикація просьбы о доставленін свъдъній о преп. Сергіи и обыденныхъ храмахъ и будетъ сдълана, а просьба объ отзывъ о планъ юбилейнаго празднованія и будеть исполнена, то и этимъ едва ли будетъ положено начало, починъ дълу юбилея пр. Сергія, ибо какъ юбилей пр. Сергія, такъ и юбилей Каразина суть лишь способъ осуществленія общаго отеческаго дъла, значение котораго еще не раскрыто, хотя раскрытие его и объщано въ брошюръ Кожевникова подъ заглавіемъ - "Везцальный трудъ, не-даланіе или дело, -т. е. О (ноль) или Х (иксъ), -ничто или неизвестное? Это неизвъстное и нужно опредълить, давая цъль труду безцъльному...

Что же сдѣлано послѣ выхода 2-хъ статей въ "Наукѣ и Жизнъ", и что нужно сдѣлать для приготовленія къ празднованію юбилея Каразина?... Нуженъ ли для этого планъ соединенія всѣхъ естествоиспытателей по образцу Британской Ассоціаціи, или же нуженъ планъ соединенія ихъ для осуществленія Каразинскаго проекта распространенія просвѣщенія въ связи съ расширеніемъ знанія...-знанія, неотдѣлимаго отъ дѣйствія?...

Двѣ статьи о Каразинѣ (въ Наукѣ и Жизнь) были сообщены профессору Багалѣю, автору исторіи Харьковскаго Университета, а слѣдовательно и біографу его основателя,—Каразина,— а также профессору Сумцову, составившему общество для осуществленія плановъ Каразина, хотя Харьковъ уже имѣлъ такое общество, состоящее изъ спеціалистовъ всѣхъ наукъ, и при томъ общество, основанное самимъ Каразинымъ.

По характеристикъ Багалъя, — Каразинъ былъ страстный ревнитель просвъщенія, томимый въчною жаждою знанія, преданный ему съ пылкостью даровитаго, талантливаго "автодидактъ". Названіе самоучки въ устахъ ученаго есть всегда выраженіе преэрънія, хотя въ данномъ случаъ оно и прикрашено эпитетами "даровитый", "талантливый", и замънено не русскимъ "автодидактъ", что, конечно, доказываетъ желаніе Багалъя не предавать Каразина всеобщему позору, а лишь въ средъ ученыхъ воздать ему должное. Вмъстъ съ тъмъ, приписывая преданность наукъ только самоучкамъ, Багалъй говоригъ, — на замъчая повидимому этого, — не въ пользу науки, такъ какъ это значитъ, что плъняться наукою могутъ только не коротко знакомые съ нею... Но если бы осуществился хоть одинъ изъ плановъ Каразина, а именно планъ, который можно бы назвать регу-

ляцією (средство спасенія отъ голода) и противъ котораго возсталъ Харьковскій Арх. Амвросій въ рѣчи, произнесенной въ Харьковскомъ Университетъ, если бы осуществился этотъ планъ, тогда наука заслужила бы преданность не только самоучекъ, но и совсъмъ неученыхъ, даже сами ученые не могли бы не плъниться ею.

Общество, основанное Каразинымъ, которое не только могло бы, но и обязано было-бы озаботиться осуществленіемъ плановъ Каразина, есть самъ Университетъ, который, обсудивъ планы Каразина, могъ бы представить ихъ другому учрежденію, также основанному Каразинымъ, т. е. Министерству Народнаго Просвъщенія, и чрезъ него привлечь къ обсужденію этихъ плановъ и всѣ другіе Университеты. Такимъ образомъ само собою созидается общество, -- или объединяются всё общества, -- естествознанія при всъхъ университетахъ, а чрезъ нихъ возсоединятся и всъ разсъянные по всей Россіи изслідователи слівной силы природы, чтобы соединиться въ одну разумную силу для разработки плана регуляціи слепой силы. При такомъ собираніи одинаково избъгаются и рабское подражаніе, какъ въ устройствъ Русской Ассоціаціи по образцу Британской, и личный произволь, какъ всъ искусственно создаваемыя общества, потому что начало такому собиранію дается не только исторією просв'єщенія и знанія, - въ которой Каразину принадлежитъ видное мъсто, первостепенное значеніе, -- но и исторією естественною, самою природой Русской земли, которая въ Каразинъ сознала, можно сказать, свои нужды, необходимое условіе своего существованія, ибо страна такихъ крайностей, какъ ливни и засухи, требуетъ необходимо регуляціи, а общирность занимаемаго пространства требуетъ соединенія силъ, соединенія преподаванія съ расшироніємь знанія, гребуетъ соединенія знанія съ обученіемъ въ самыхъ низшихъ училищахъ. Такую мысль, -- какъ естественный умственный продуктъ Русской земли, -- и предполагалось внести въ видъ реферата на ІХ съъздъ естествоиспытате. лей и врачей, - особый комитетъ котораго выработалъ проектъ устава Русской Ассоціаціи для обезпеченія устройства есественно-научныхъ Съъздовъ но не нашлось человъка, который приняль бы на сеся такой трудъ. Естественное, а не искуственное общество естествознанія, - общество естествоиспытатей и врачей, - должно бы быть вызвано къ существованію неурожаями и эпидеміями, т. е. требованіями природы Русской земли, ея континентальнаго положенія, засухами и ливнями, этими климатическими крайностями.

Проектъ же общества, названнаго Ассоціацією, представляєть, можно сказать, самый блестящій примъръ высшей степени искусственнаго общества, которое и Ассоціацією, по примъру Британской названо, конечно, для того, чтобы показать, что оно возникло изъ простой подражательности, а не изъ внутренней потребности, не изъ такихъ вопіющихъ нуждъ, какъ страшный неурожай 1891 года и холерная эпидемія 1892 года, послъднихъ жертвъ которой неуспъли еще похоронить, когда собрался выработавшій проектъ устава Русской Ассоціаціи ІХ Съъздъ русскихъ ученыхъ

этихъ иностранцевъ, живущихъ въ Россіи и совершенно чуждыхъ ел нуждамъ, что и доказывается, самымъ проектомъ Ассоціаціи, составленнымъ безъ всякаго отношенія къ только что хотя и пережитымъ бъдствіямъ, но безъ всякаго обезпеченія, ручательства за то, что они не повторятся, и даже въ ожиданіи бъдствій еще болье страшныхъ. Странно и то, что ІХ-й Събздъ, имъвшій чуть не полторы тысячи членовъ, почувствовалъ непрочность своего положенія и нужду обезпеченія будущихъ Събздовъ?...

Названіе нарождающемуся обществу «Русской Ассоціаціи» дано по прим'вру страны наибол'ве несходной съ Россією, даже совершенно ей противоположной, — страны, которая вся-городъ, тогда какъ Россія вся-село. Впрочемь и названіе "артели", вм'всто "ассоціаціи", не улучшило бы д'вла; — естествоиспытатели, какъ и археологи, не должны им'вть что-либо сословное, а должны быть коммиссіею по устройству всеобще-обязательнаго повсем'встнаго и постояннаго изсл'єдованія природы.

Проекть Русской Ассоціаціи и возраженія на него одинаково приводять къ самому печальному заключеню, что естествоиспытатели и врачи, не смстря на безпрестанное указаніе на свое достоинство, на достоинство науки, ръшительно не признаютъ ни необходимости науки, ни ея всеобщности, въ чемъ только и можетъ заключаться достоинство науки. Естествоиспытатели и врачи считаютъ, очевидно, свое дѣло занятіемъ немного лишь лучшимъ, чъмъ бездъйствіе, недъланіе, или праздность, занятіемъ невиннымъ и даже отвлекающимъ отъ проявленія порочныхъ склонностей, занятіемъ пріягнымъ и быть можетъ, даже полезнымъ, такъ какъ польза понятіе очень условное, наконецъ, такимъ занятіемъ, къ которому можно, или должно, возбуждать интересъ въ обществъ;--дъйствительной нужды въ научныхъ занятіяхъ нётъ, а потребность къ нимъ возбуждать не мізшаетъ, не мъщаетъ и привлечь къ нимъ "возможно большее количество свлъ" (см. 2 и 3 п. Задачи Ассоціаціи). Къ тому же печальному заключеню, -т. е. что сами естествоиспытатели и врачи не признають ни необходимости науки, ни ея всеобщности, не признаютъ, слъдовательно, достоинства науки, - приводить и тотъ скандалъ, которымъ завершился ІХ Събадъ естествоиспытателей и врачей, разразившихся неистовыми рукоплесканіями при появленіи въ концъ послъдняго засъданія Съъздаі гр. Л. Н. Толстого; - ибо что значать эти рукоплесканія отрицателю знанія вообще и естествознанія въ особенности, не доказывають ли они, что и сами естествоиспытатели и врачи не придають серьезнаго значенія своему знанію?... Завершеніе Събзда естествоиспытателей и врачей рукоплесканіями Толстому, не есть ли полное отрицаніе значенія и Събзда, и самой науки?.. Естествоиспытатели и врачи не признають необходимости, -- необходимости грозной, необходимости подъ страхомъ смерти, - изученія той силы, которая носить въ себъ голодъ и язвы, не видять въ этомъ изученій всеобщаго долга, долга вовхъ, надвленныхъ разумомъ, этимъ общимъ свойствомъ именно всъхъ людей, а не большаго лишь ихъ числа, -- количества, - какъ это говорится въ 3 п. Задачь Ассоціаціи, - не видятъ въ

этомъ изучения священной обязанности, —потому что признавать что дибо свя щенное, т. е. религію, для нынфшняго суевфрнаго въка считается чъмъ-то позорнымъ, - не видятъ въ этомъ изучени и долга нравственнаго, нравственной обязанности, хотя обращеніе совокупными силами людей слѣпой силы природы въ управляемую разумомъ и было бы истиннымъ, дъйствительнымъ торжествомъ духа надъ плотію Впрочемъ, проектъ Русской Ассоціація не заключаетъ въ себъ самыхъ элементарныхъ понятій о нравственности, Составители проекта не отдаютъ себъ, конечно, отчета въ томъ, что значитъ выборъ почетныхъ членовъ и членовъ соревнователей; а выборъ этотъ значитъ, что занятія дъйствительныхъ, не почетныхъ, членовъ, т. е. заиятіе естественными науками, само по себъ почетомъ не пользуется, и что дъйствительные члены не имъютъ самостоятельности, и естественные науки играютъ роль служанокъ, находятся на содержаніи купцовъ и фабрикантовъ, поэтому и правомъ вступленія въ общество пользуется не одно только знаніе, -- въ общество принимается и невѣжество, только богатое: капиталъ пользуется даже правомъ голоса на общихъ собраніяхъ ісм. Составъ Ассоціаціи, примъч. о членахъ соревнователяхъ). Положимъ, составители проекта ассоціаціи могутъ сказать, что русская Ассоціація, подобно Британской имъетъ задачею только знаніе, истину, а не нравственность, которая ничего общаго съ знаніемъ будто бы не имъетъ; что Ассоціація есть пропоганда именно знанія, пропоганда посредствомъ събздовъ или собраній наилучшихъ силъ естествознанія; -- между этими силами събзды и поддерживаютъ связь. Събзды, собираемые въ разныхъ городахъ, будутъ служить для распространенія въ мъстахъ ихъ собраній и пассивнаго любопытства (интереса къ научнымъ вопросамъ) и активной любознательности (привлеченіе новыхъ силъ), строго ограничивая при этомъ область пропоганды предълами городского населенія, знающаго природу только издали, какъ предметъ лишь знанія и искусства. Однако Ассоціація оказывается невърна даже знанію, ибо, съ одной стороны, и отъ ученыхъ требуется не одно знане, но и плата, а съ другой, - она принимаетъ въ свою среду всякое невъжество, лишь бы оно давало деньси, что свидътельствуетъ о глубокомъ уважении къ деньгамъ, а не къ знанию. И не странно ли, разумно ли, что общество познанія природы, -- допуская въ свою среду городское невъжество, которое едва отличаетъ солнце отъ луны и важность придаетъ только общественнымъ, политическимъ, международнымъ дрязгамъ, изучения же неба, природы считаетъ вздоромъ, -- не признаетъ права на знаніе природы за тѣми, которые наиболѣе чувствують иго слепой силы?... И это потому, конечно, что не только почетные члены или члены соревнователи, но даже и дъйствительные члены Ассоціаціи тяжести слібпой силы не чувствують и даже не знають, что изучаютъ ту силу, которая лежитъ тяжелымъ гнетомъ на большинствъ человъческаго рода, на крестьянахъ всъхъ странъ. Не признавая за крестьянами права знать гнетущую ихъ силу, ученые естествоиспытатели и за собой не признаютъ обязанности научить ихъ, - не признаютъ за собою долга учительства. Но это не только не нравственно, а даже и неразумно.

Не очевидно ли, что вемледъльческой, мужицкой странъ нельзя брать за образецъ такія страны, гдів господствують фабриканть и купець; но если уже принятъ образецъ чужой, не вызванный нуждами своей земли, то, следуя логике, хотя и вопреки этике, нужно, чтобы Московкій Съвздъ предложилъ С.-Петербургъ, а не Москву, мъстомъ постояннаго пребыванія Ассоціаціи, какъ это, впрочемъ, и сдѣлано (см. Администрація Ассоціаціи), нбо С.-Петербургъ весьма легко, --по крайней мъръ гораздо легче, чъмъ Москва, —превращаетъ русскихъ ученыхъ въ иностранцевъ, пишущихъ о Россіи, т. е. дълаетъ науку, или знаніе, о Россіи-Россикою; (впрочемъ и Москва въ этемъ совершенствуется). Петербургъ можетъ надъяться совремеменемъ всъхъ русскихъ сдълать иностранцами въ Россіи, простодушно смъщивая западничество съ всемірностью, западничество, которое отрицаетъ всемірную, всеобщую обязательность науки, отрицаетъ ея необходимость, и не видитъ ничего позорнаго для науки въ положеніи служанки, при чемъ наука, благодаря подачкамъ, дълается усердною комерцъ- и мануфактуръ-совътницею крупнаго землевладъльца, забывая о самихъ земледъльцахъ, для которыхъ нужно не извлечение наибольшаго дохода, а върное обезпеченіе урожая, обезпеченіе же это можеть быть дано только регуляцією метеорическими явленіями, о которой западная наука не думаетъ и считаетъ ее, если и не невозможною, то не нужною.

Ассоціація, въ подражаніе Британской устроенная, ничего, кромѣ про извола въ себъ не заключаетъ; и, наоборотъ, нътъ ничего произвольнаго въ планъ объединенія, здъсь предложенномъ, такъ какъ при объединеніи по этому плану, ничего не разрушая и ничего не создавая, пользуются лишь существующими учрежденіями, профессіями, должностями, обращая ижъ къ изслъдованно того, что и нынъ составляетъ предметъ ихъ занятій. Признавая всёхъ людей разумными существами и отрицая, -- какъ величайшую ложь, -- мысль, признанную въ настоящее время за истину, будто люди назначены жить только для себя, предлагаемый планъ ставитъ цёлью объединить всёхъ сыновъ человёческихъ въ трудё познанія слёпой силы, носящей въ себъ голодъ и язвы, и вообще-смерть отцовъ. Это объединеніе или общество, выросшее на русской почвѣ, созданное русскою исторіею, будеть имъть цълью не пропаганду знанія, а содъйствіе къ повсемъстному устройству органовъ знанія природы и действія, или регуляціи, т. е. такихъ школъ, въ которыхъ препедавание связано съ наблюдениями мъстной природы, - по плану Каразина. При такомъ объединеніи съвзды, обходя всѣ города, изъ каждаго города, ставшаго мѣстомъ съѣзда, будутъ выдѣ лять объёзды, экскурсіи во всё села для содёйствія къ устройству школь. -музеевъ, соединяющихъ храненіе останковъ прошедшаго съ наблюденіемъ текущаго, и такимъ образомъ содъйствіе "болже систематическому направденію научныхъ изолюдованій" (п. 4-й «Задачи Ассоціацій») не будетъ имъть ничего произвольного, потому что изслъдованія будуть повсемъстны и всесторонни. Нравственный долгь, священная обязанность такого самороднаго общества или объединенія и состоитъ въ томъ, чтобы пользоваться или присоединять къ себѣ всѣ должности и профессіи, на сколько они способны превращаться въ изслѣдованіе, — взамѣнъ того не вѣжества, которое принимаетъ въ свою среду Ассоціація, по примѣру Британской, — взимая съ него (съ невѣжества) дань, хотя и добровольную.

Если естествознаніе немного найдеть въ городахъ должностей и профессій, способныхъ превратиться въ изслъдованіе природы, то другая вътвь знанія, - исторія, или археологія въ общирномъ смыслѣ, найдетъ, напротивъ, множество должностей и профессій, способныхъ превратиться во всестороннее изследование общества, такъ какъ нетъ, можно сказать, ни одного учрежденія, ни одного присутственнаго м'ьста, должностнаго лица, которое бы не имъло своего архива; изучение же архивныхъ пълъ каждаго Присутственнаго мъста есть такая же обязанность вежкъ, служашихъ въ этомъ мъстъ, какъ и завъдывание текущими дълами. - изучение протекцияго должно открыть причины возникновенія тіхх дівль, для завіздыванія которыми учреждено присутственное мівсто, устраненіе же этихъ причинъ уменьшитъ, а\_ наконецъ, и совсъмъ остановитъ возникновенје дълъ порождаемыхъ этими причинами, и этимъ избавитъ отъ Сизифовой работы, отъ работы Данаидъ, напримъръ Судъ, обязанный при настоящемъ положеній вічно судить и никогда не разсудить, вічно наказывать за преступленія, и результать этого видьть все въ большемъ и большемъ возникновеній преступленій, въ болшемъ развитій преступности. Такія же должности и профессіи, которыя окажутся неспособными обратиться въ изслъдованіе, неспособными дать умственный трудь, умственную работу, даже при объединеніи всѣхъ въ трудѣ познанія слѣпой силы, обречены на постепенное исчезновеніе; и исчезновеніе такихъ должностей, которыя только притупляли, вели къ атрофированию разума, -- отличительнаго свойства людей. - едва ли можетъ вызвать въ комъ-либо сожалъне. Планъ объединенія всбхъ въ трудів познанія долженъ встрівтить величайція затрудненія, потому что четыре въка проповъди, будто люди назначены жить только для себя, для своихъ прихотей, достаточно развратили людей, обезсмыслили жизнь, вызвали вопросъ о смыслъ жизни, о цъли и цънности ея: благодаря этой проповъди и въ предлагаемомъ планъ, въ которомъ нътъ ни малъйшаго произвола, большинство усмотритъ произвольное распоряжение силами людей, нарушеніе правъ человъческихъ, достоинства человъка, увидитъ рабство, египетскую работу, а не великое спасительное дъло, рабство которому есть освобождение отъ рабства своимъ прихотямъ, т. е. отъ такого рабства, которое болбе невыносимо, чъмъ всякое другое; въ долгь увидять иго, въ обязанности-произволь, хотя русская интелигенція, или русское дворянство, самою исторією была поставлена въ такое положеніе, въ которомъ могла и дъйствительно испытала во всей силъ пустоту вольностей. Впрочемъ, винить за это нельзя, все это лишь дътство; - не признавать долга, обязанности, - признакъ несовершеннолътія; но мы уже не маленькіе. - Что сказано объ естествознаній (или наукъ о природъ, астрономіи, знаніи пеба), тоже самое должно сказать и объ археологія (или исторія), объ археологическихъ събздахъ въ городахъ и объ объвздахъ сель, объ устроени архивныхъ комиссій въ городахъ, и школъмузеевь въ селахъ; нужно признать также за каждымъ разумнымъ существомъ право или обязанность, -- (смотря по степени нравственности, на которой стоитъ разумное существо, ибо что для однихъ добровольный долгъ или право, для другихъ - принудительная обязанность), - быть историкомъ, какъ и естествоиспытателемъ, Такимъ образомъ, признавъ за каждымъ разумнымъ существомъ право, или обязанность, быть и историкомъ и естествоиспытателемъ, школы музеи, возводящие всъхъ въ историковъ и естествоиспытетелей, соединятъ въ себъ архелогическое (или историческое) и естественное (или астрономическое), т. е. будутъ наблюдателями текущаго для возстановленія протекшаго; вмѣстѣ съ тѣмъ эти шкоды-музен должны быть возведены и въ школы-храмы, посвященные образцу единодущія для живущихъ, поставившихъ своею цълью всеобщее воскрешеніе умершихъ, возведшихъ всеобщее воскрешеніе умершихъ всеобщее дъло живушихъ. Такое обращение школъ-музеевъ школы-храмы показываетъ, что знаніе дізлается священною, религіозною обязанностью всихь; эта же священная обязанность требуеть знанія отъ всехъ и знанія всего, т. е. чтобы все стали позняющими и все стало предметомъ знанія, и чтобы наука была выводомъ изъ наблюденій не кое-гдф, кое-кфмъ и кое-когда производимыхъ, а изъ наблюденій производимыхъ всёми, вездё и всегда. Въ священную же обязанность возводится и объединеніе въ изученій той силы, которая наказываетъ за невъжество смертью, и будетъ наказывать, пока не соединятся всё для ея познанія и для возвращенія жизни жертвамъ невёжества. Руками сыновъ эта сила казнить отцовъ, стараясь привести къ сознанно къ совъсти первыхъ (сыновъ) для возвращенія жизни послъднимъ (отцамъ). Естествознаніе изучаеть разрушающую силу, обращая ее въ возсозидаю щую, а археологія изучаеть разрушенныя существа, возстановляя разрушенное; такимь образомъ, въ дълъ воскрешенія возсоединяются и археологи, и натуралисты; но пока натуралисты будуть смотреть на природу. какъ на силу рождающую, а археологи, ---какъ на силу разрушающую, до тъхъ поръ единства между ними быть не можетъ. Если естественники изучаютъ то, что есть, а археологи то, чего уже нать, то это значить, что тъ и другіе изучають одно и тоже, только съ разныхъ сторонъ; но чтобы нать стало всть, -- какъ это требуетъ долгъ, -- нужно соединение археологовъ, или историковъ, и естествоиспытателей, или астрономовъ, т. е. вужно соединение всёхъ. Это соединение и совершается самымъ естественнымъ образомъ чрезъ ту именно профессію, въ которую входять всѣ другія профессіи, изъ соединенія коихъ и обращенія ихъ къ изслъдованію и создается общество знанія. Профессія эта, которую обяваны принимать вей, есть защита отечества, всеобщая воинская повинность, не допускающая по самому существу своему никакихъ изъятій, и которая никакъ уже не

принадлежить къ числу подлежащихъ уничтоженію. Соединеніе воинской повинности со всеобщимъ обязательнымъ образованіемъ, - т. е. соединеніе відомства народнаго воспитанія, какъ называеть Каразинь просвітиеніе, (къ которому нужно прибавить «всеобщее обязательнос»), съ въдомствомъ защиты отечества (также всеобще-обязательнымъ). - превращаетъ войско въ естествоиспытательную силу. И это особенно важно потому, что къ военному дълу примъняются всевозможныя изобрътенія, и кромъ того, самое оружіе, употребляемое для защиты своего отечества оть себъ подобныхъ, оказывается способнымъ къ спасенію отъ голода вежжь А если войсками будетъ примъняться также орудів, предложенное Каразинымъ для регуляціи метеорическими процессами, то можно надъяться на спасен'е не только отъ голода, но и отъ такъ называемыхъ повальныхъ бользией, эпидемій, или пов'єтрій, т. е. бользней, наносимыхъ вътромь, воздушными токами, управленіе которыми и есть настоящее діло рода человъческаго, возможное лишь въ томъ случат, если народы, обращенные нынъ въ войска, будутъ содъйствовать другъ другу, т. е. будутъ исполнителями одного и того же дъла, дъла регуляціи метерическими процессами. Обращеніе въ естествоиспытательную силу требуетъ отъ войска не войны, а содъйствія, или общаго дъйствія, въ дъль регуляціи, въ возлівиствій на смертоносную силу, при чемъ отечества, для защиты коихъ назначены войска, соединятся въ одно отечество, въ отечество умершихъ отновъ.

### Приложеніе Іе

# Вопросъ о Наразинской Метеорологической станціи въ Москвъ.

"Въ астрономін мы уже видилъ пользу отъ постоянныхь и свявныхъ наблюденій. Нельзя не желать, чтобы подобным же наблюденія были удівломъ и метеорологіи. И какая страна представляеть столько, какъ наше отечество, средствъ къ тому?"

(Изъ доклада В. Н. Каразина московскому обществу естествоиспытателей, субланнаго въ 1810 году).

Съ абсолютной точки зрънія всё науки имъютъ одинаковую цѣнность и значеніе, какъ части одного органическаго цѣлаго — повнаваемаго. Нельзя сказать того же, принявъ во вниманіе болѣе или менѣе тѣсную связь ихъ съ жизнью. Разъ извѣстная научная отрасль возникла, мы имѣемъ полную возможность обсуждать значеніе ея для человѣчества, ее, если можно такъ выразиться, связь съ его, т.е. человѣчества, грядущими судьбами: чѣмъ болѣе глубокія и обшія жизненныя условія затрогиваются и разрабатываются данной наукой, тѣмъ болѣе почетное мѣсто должно отвести ей человѣчество и поставить разрѣшеніе ея вопросовъ на первую очередь.

Къ сожалънію, подобная правильная оцънка совершается не сразу и лишь медленно проникаетъ въ сознаніе общества.

Если бы мнѣ надо было привести наиболѣе поразительный примѣръ человѣческой безпечности, то я указалъ-бы на отношеніе къ изученію наиболѣе общихъ внѣшнихъ условій нашего существованія,— на отношеніе къ явленіямъ, происходящимъ въ воздушномъ океанѣ, на днѣ котораго живетъ человѣкъ; короче—я указалъ-бы на положеніе метеорологіи въ ряду другихъ человѣческихъ знаній. Правда, за послѣднія десятилѣтія дѣло это прогрессивно развивается, но и теперь еще постановка его далеко не соотвѣтствуетъ его значенію. Очевидно, что для земледѣльческой страны, какова Россія, изученіе атмосферныхъ явленій представляется дѣломъ чрезвычайной важности, но кромѣ того, на Россія въ этомъ отношеніи лежитъ общечеловѣческая миссія.

В. Н. Каразинъ еще въ 1810 году писалъ, что Россія представляетъ самую удобную арену для метеорологическихъ наблюденій, а за послъднее время, съ опубликованіемъ работъ инженера Савельева по наблюденію солнечной постоянной, это миъніе стало ходячей монетой.

Что-же сдълано нами для разроботки метеорологіи? По выраженію Воейкова, «еще въ началъ 19-го стольтія изученіе метеорологіи не состовляло въ Россіи общепризнанной необходимости». Въ періодъ 1820—1835 г. наблюденіе велось на 30 станціяхъ и преимущественно частными лицами. Основанное Гумбольдтомъ въ 1828 Magnetische Vereiu\*) нашло отголосокъ и въ Россіи, гдъ было основано 8 станцій для наблюденія магнитнаго электричества. Впослъдствіи кругъ ихъ дъятельности былъ расширенъ въ смыслъ включенія въ ихъ программу метеорологическихъ наблюденій. Въ 1849 году была основана Главная Физическая Обсерваторія, но, по свидътельству Воейкова \*\*), сще въ 1874 году даже въ Петербургъ не всъ знали объ ея существованіи. Съ 1850 года въ дълъ организаціи метеорологическихъ наблюденій принимаетъ участіе Императорское Русское Географическое Общество. Въ настоящее время всъхъ метеорологическихъ станцій, находящихся въ завъдываніи или подъ руководствомъ Главной Физической Обсерваторіи, считается около 524.

Въ Москвъ и ея окрестностяхъ регулярныя наблюденія ведутся въ Петровской Земледъльческой Академіи, въ Константиновскомъ Межевомъ Институтъ и въ Университетъ. Послъдняя станція, на дняхъ вступающая во второй годъ своего существованія, въ матеріальномъ отношеніи поставлена хуже другихъ, хотя бы уже потому, что наблюденія ведутся въ двухъ довольно удаленныхъ другъ отъ друга мъстахъ и, къ тому же, психрометрическая будка помъщена на застроенномъ со всъхъ сторонъ дворикъ стараго зданія.

Вотъ почему сообщение «Русскихъ Въдомостей» о возбужении хода-

 <sup>\*)</sup> Не повліяли на Гумбольдта, преп Каразина, высказанный еще въ 1810 году?
 \*\*) Метеорологія въ Россіп. 1874.

тайства относительно перенесенія обсерваторіи въ бельведеръ Румянцевскаго Музея должно было заинтересовать всѣхъ лицъ, близко принимающихъ къ сердцу судьбы русской метеорологіи. Къ сожалѣнію, надеждамъ, высказаннымъ газетой, не суждено было оправдаться, такъ какъ вопросъ этотъ вскорѣ окончательно заглохъ. Хотѣлось-бы вѣрить однако, что новое ходатайство, обращенное номимо канделярій непосредственно къ тѣмъ, отъ кого зависитъ разрѣшеніе этого вопроса, должно привести къ благопріятному концу. Въ самомъ дѣлѣ: въ пользу упомянутаго проекта говоритъ цѣлый рядъ доводовъ.

Великолѣпное зданіе Музея занимаєть одно изъ наиболѣе возвышенныхъ мѣстъ города, а его куполъ положительно господстуеть надъ окрестностью; прибавимъ сюда огромное собраніе книгъ, находящихся въ томъ же зданіи,— и выгоды предлагаемаго перемѣщенія станутъ сами собою очевидны.

Если причиною неудачи перваго ходатайства была мысль, что соединение обсерватории съ музеемъ вообще недопустимо, что такимъ образомъ дъятельность учреждения, посвященияго главнымъ образомъ истории, былабы затруднена союзомъ съ наукою естественною, то мы должны признать здъсь наличность недоразумънія,

Музей есть по преимуществу книжное хранилище. Но что-же такое книга, какъ не запись наблюденій? Это опредъленіе остается върнымъ, будетъ-ли содержаніе книги біографія, техническое руководство или метеорологическій бюллетень. При томъ, всякая книга есть не болѣе какъ пособіе къ дальнѣйшему изученію познаваемаго, къ той великой, еще не напечатанной книгь, изученіе которой должно составить задачу человѣчества.

Не говоря уже о томъ, что такая оторванность наблюдателей отъ книжнаго хранилища лишаетъ послѣднее жизненности и превращаетъ изъ пособія въ иѣмую могилу, не говоря уже объ этомъ, – мы должны признать, что самое дѣленіе наукъ на историческія и естественно-математическія крайне искусственно. Это не два отдѣла, а двѣ взаимно пополняющія другъ друга точки зрѣнія.

Все имѣетъ прошлое, т. е. свою исторію, а съ другой стороны, вся совокупность явленій на нашей планетъ происходила въ небесномъ пространствъ и управлялась законами астрономическими.

Съ этой объективной, космической или астрономической, точки эрвнія, человѣкъ является небожителемъ, а жизнь его—частью міровой исторіи. Не будемъ, однако, обольщаться мыслью, что такое правильное и цѣлостное пониманіе науки представляется дѣломъ новымъ Вотъ что читаемъ мы въ книгѣ Оленина \*1, посвященной вопросу обо устройствѣ петербургской публичной библіотеки: «Намѣреніе Государыни (Екатерины II) было, какъ сказываютъ, соединить сіе зданіе съ Аничковскимъ дворцомъ по-

<sup>\*)</sup> Опыть новаго библюгрифического устройства для Спб. Ивператорской пуб. биб. 1808 г.

средствомъ великолъпнаго сада и теплыхъ крытыхъ зданій, въ коихъ предполагалось развести разныя деревья; сверхъ того, намъреніе было помъстить въ сихъ зданіяхъ всв части, касающіяся до наукъ и художествъ, а на домъ опредълено было поставить обсерваторію, какъ то значится въ чертежъ первоначальнаго плана». (Стр. 11).

Такимъ образомъ, приведя планъ относительно обсерваторіи въ исполненіс, мы только осуществимъ правильную мысль, завъщанную намъ предками, а назвавъ эту обсерваторію «Каразинской», мы соблюдемъ самыя элементарныя правила исторической справедливости, возстановивъ славу перваго метеоролога съ широкими научными стремленіями. Включеніемъ въ программу подробныхъ и всестороннихъ наблюденій надъ атмосфернымъ электричествомъ, что составляло излюбленный предметъ Каразина, мы соорудимъ ему достойный памятникъ.

Но этого мало: неужели ту «мерзость запуствнія», которая царить въ саду музея, нельзя промѣнять на научное пособіе первостепенной важности? Почему-бы на горѣ сада не воспроизвести модель геологическаго разрѣза Россіи по наибольшему ея протяженію, т. е. отъ Мурманскаго берега, на границѣ двухъ океановъ, по направленію великой сибирской дороги до океана Великаго \*)? Данныхъ для такого грандіознаго плана еще недостаточно, но подобная работа, производясь постепенно и служа нагляднымъ отчетомъ успѣховъ геологіи, теперь особенно умѣстна и желателыга. Такимъ образомъ со временемъ мы имѣли бы у подножія историческаго музея музей доисторическій.

Быть можетъ, въ саду нашлось бы мъсто и для опытной станціи, великолъпный проектъ которой, созданный проф. Тимирязевымъ, до сихъпоръ остается безъ исполненія.

Вообще, чѣмъ разностороннѣе будутъ научныя задачи музея, тѣмъ болѣе онъ будетъ терять значене кладбища, вызывающаго лишь рѣдкое и случайное паломничество, и тѣмъ болѣе онъ будетъ осуществлять свою идеальную задачу — служить образовательнымъ орудіемъ въ широкомъ смыслѣ.

#### Приложеніе 2-е

# Къ вопросу о памятникъ В. Н. Каразину.

Современная наука есть выводъ изъ наблюденій, сафланныхъ кое-къть, кое-гук и кое когда, тогда какъ она должна быть выводомъ изъ наблюденій, про-изводимыхъ всегда, нездѣ и векым.

Въ послъднее время обратили на себя вниманіе идеи Бодуэна. Сущность ихъ заключается въ томъ, что если посредствомъ воздушнаго шара,

<sup>•)</sup> Фантастическиго зајъсь ничего изгъ: въ другихъ странахъ подобныя модели уже осуществлены.

пущеннаго въ высокіе слои атмосферы, производить электрическій разрядъ облаковъ, то должны произойти осадки, въ видъ дождя. Лоджъ тоже высказывается за возможность путемъ регуляціи атмосфернаго электричества воздъйствовать на метеорологическія явленія. Послъдній ученый высказываеть мысль, что, но всей въроятности, вліяніе электричества на погоду гораздо больше, нежели мы думаемъ. Онъ полагаетъ, что нътъ ничего невозможнаго въ надеждъ управлять электрическимъ напряженіемъ атмосферы, а слъдовательно, и погодой.

Эти иден о регуляціи метеорологических ввленій до нъкоторой степени возбуждаютъ сенсацію, какъ важная новость.

Вполнъ понятно, что такой важный вопросъ обращаетъ на себя вимжвніе, но странно, что онъ дожидался этой чести въ теченіе восьмидесяти лътъ. Въ самомъ дълъ: ровно восемьдесятъ лътъ тому назадъ В Н. Каразинъ развивалъ эту мысль въ письмъ къ Аракчееву отъ 9 го апръля 1814 года. Вотъ его подлинные слова: «Поелику электричество употребляется природой первымъ орудіемь къ произведенію метеоровъ, то не достигнетъ-ли когда-либо посредствомъ онаго человъкъ до возможности, по крайней мъръ на нъкоторомъ пространствъ\*), управлять состоянемъ атмосферы, производить ведро и дождь по своему произволу?» \*\*).

Каразинъ выражаетъ надежду, что Аракчеевъ достаточно просвъщенъ и не сочтетъ его мысли слишкомъ дерзкой. Онъ жестого ощибся: Аракчеевъ не только \*\*\*) не понялъ Каразина, но даже изд'ввался надъ нимъ. Далъс: не только мысль о возможности регуляціи, но даже способъ, который предлагался Каразинымь, совершенно тождествень съ тъмъ, на который указываетъ Бодуэнъ \*\*\*\*). Это-тотъ же воздушный шаръ съ громоотводомъ, соединенный проводникомъ съ поверхностью земли. +).

Но этого мало: Каразинъ не только высказалъ извъстную мысль, но стремился провести ее въ жизнь. Онъ прекрасно понималъ, что задача изученія природы и, въ частности, атмосферныхъ явленій не подъ силу одному человъку, и былъ озабоченъ составленіемъ плана всеобщаго наблюденія и изученія метеорологических вяленій. Укажемъ на самую характерную черту проекта Каразина и въ немногихъ словахъ выяснимъ ея значеніе. Каразинъ, какъ извѣстно, хоть это почему то и упускается изъ виду, быль не только «основателемь Харьковскаго Университета», но основателемъ самаго Министерства Народнаго Просвъщенія. Въ качествъ лица,

au Roi par le bureau de longitudes, р. 570. †) Эта мысль подробно развита Каразинымъ въ 1818 году, въ запискт о возможности приложить электрическую силу верхнихъ слоовъ атмосферы къ потребидстимъ че-

ловъка.

<sup>\*)</sup> А, следовательно, и незде, т. к. возможное въ одномъ месте возможно и по-

всюду.
\*\*) Сборникъ историческихъ матерьяловъ, изелеченныхъ изъ перваго отдъленія собственной Его Императорскаго Величества Канцелирін. СПБ. 1876 г. Вып. І. Стр. 461. \*\*\*\*) См Біографію Каразина, написанную Абрамовымъ, СПБ. 1891 г. Стр. 75.

<sup>\*\*\*)</sup> Замътимъ кетати, что послъ Каравина, но много ранве Бодувна этотъ способъ предлагаль Араго для управленія грозами. См. Annuaire pour l'an 1838, présenté

стоящаго у кормила правленія новаго Министерства, онъ проектироваль цѣлый рядъ плановъ, которымъ до сихъ поръ еще не удалось перейти въ жизнь.

Къ числу такихъ плановъ, неоцъненныхъ современниками и слишком'ь рано забытыхъ потомками, принадлежитъ идея повсембстныхъ метеорологическихъ наблюденій въ странЪ, занимающей шестую часть материка. Онъ задумалъ покрыть Россію сѣтью наблюдательныхъ станцій и, что особенно важно и до сихъ поръ не оцънено, - хотълъ исполнить этотъ грандіозный планъ самымъ естественнымъ путемъ, самымъ простымъ способомъ, не совдавая новыхъ должностей, т. е. безденежно, такъ какъ онъ прекрасно понималь, что иначе въ такой обширной странт это было бы и невозможно. Онъ хотълъ достигнуть осуществленія этой задачи, дълая наблюдателями учителей народныхъ школь и такимъ образомъ естественно соединяя распространеніе просв'ященія съ расширеніемъ самаго знавія. Очевидно имъ руководила глубокая и вполнъ правильная мысль, что обладатели наличнаго запаса знанія, случайно собраннаго, (т.е. ученые), должны быть дишь начинателями въ создани науки, воздвигаемой при общемъ участія. Отъ подобной постановки дѣла должно было выиграть и самое преподаваніе. Оно стало-бы тогда остественно, -- а не искусственно нагляднымъ (наблюденіе природы, а не разсматриваніе картинъ); тогда выборъ предмета преподаванія не зависель-бы оть произвола наставниковь и руководителей, и обучение сдълалось бы плодотворнымъ какъ по методу, такъ и по характеру сообщаемыхъ свъдъній.

Въ самомъ дълъ: глубоко правъ крестьянинъ, говоря, что его кормитъ небо, ибо зависимость проявленій физической жизни связана съ ходомъ метеорологическихъ явленій крайне тъсно Вотъ почему о «благораствореніи воздуховъ» молятся въ храмахъ, вотъ почему знаніе этихъ явленій должно лечь въ основу научнаго преподаванія въ христіанскихъ школахъ восбще, (ибо антагонизма между свътскимъ и духовнымъ, земскимъ и церковнымъ быть не должно\*).

Но и этого мало: безъ преувеличенія можно сказать, что ни въ одной отрасли человъческаго знанія не ощущаєтся съ такой очевидностью необходимость единовременнаго наблюденія на общирномъ пространствъ и во многихъ пунктахъ; здъсь необходимо полное единеніе при наблюденіяхъ настоящаго съ цълью воздъйствія на будущее, объединеніе всѣхъ въ повнаніи и воздъйствій на ту силу, которая казнитъ смертью за невѣжество (голодъ, эпидеміи). Каразинъ зналь и открыто высказывалъ, что Россія по своимъ климатическимъ условіямъ и географическому положенію представляєтъ наиболѣе удобную арену для этой общечеловъческой работы \*\*) и, поэтому всякое начинаніе, всякій шагъ, клонящійся къ осуществленію этой великой задачи, вмѣстѣ съ тѣмъ будетъ началомъ исполненія

 <sup>&</sup>quot;) См "Чтенія" въ Императорскомъ Обществъ Исторіи и Древностей. 1893 г. Вып.
 3. Преднеловів къ сказанію о постровній обыденнаго храма въ Вологдъ. VI
 "\*) Теперь это фактъ общепризнанный.

миссіи, самой судьбой возложенной на насъ, Русскихъ. Не будемъ же забывать о томъ, кто первый (не только въ Россіи) бросилъ съмена этой мысли! Но каково же должно быть почитаніе человіка мысли и дівла? Не ясно-ли, что если ко дню столътія его рожденія память о немъ едва начинаетъ извлекаться изъ забвенія, то эта историческая несправедливость можеть быть искуплена ко дню стольтія его кончины и притомъ только однимъ путемъ-повсем встнымъ созданіемъ образцовыхъ школъ, т. е такихъ, гдф не только учились бы, но и изучали, такихъ школъ, которыя, работая для будущаго, въ тоже время являлись бы хранилищами прошедщаго. Память Каразина можно и должно чествовать пе статуей, возстановляющей лишь его наружность, а дёломъ, являющимся осуществленіемъ его плодотворной мысли \*). Къ сожалъню, Харьковцы ръшились почтить его память именно постановкой статуи. Не будеть ли это, однако, вхой насмвшкой надъ тъмъ, который въ течене всей своей жизни не могъ получить и половины суммы, необходимой для производства опыта и которая теперь уже собрана, не смотря на тугость подписки \*\*), если потомство, вмѣсто исполненія завѣтной мысли В. Н. Каразина, предпочтетъ откупиться, уклоняясь стъ своей непосредственной обязанности,

### Приложеніе Зе

## Предисловіе въ сказанію о построеніи обыденнаго храма въ Вологдь.

Годъ тому назадъ, когда Москва готовилась къ празднованію пятисотлътія со дня кончины преп. Сергія игумена Радопежскаго, въ Московскихъ Въдомостяхъ (№ 254, сентября 13 д.) появилась подъ заглавіемъ «Храмъ св. Троицы при Румянцевскомъ Музеъ» статья, авторъ которой (Сергъй \*\*\*) предлагалъ возсоздать, въ единеніе съ музейскимъ храмомъ во имя двухъ великихъ чтителей Тріединаго Бога свят. Николая чудотворца и преп. Сергія, малый деревянный храмъ св. Троицы, точное по возможности подобіе перваго Сергіева храма Троицы; авторъ высказывалъ при этомъ пожеланіе, чтобы въ постройкъ храма приняли участіе всъ сво-

Повторяю: все свазанное вы меей первой замізтків им'веть общее значеніе, такъ накъ ниціатива вы діять созданія намитинковть (а не статуй!) должна быть особенной задачей мунеевъ: на няхъ левить долгь напоминать о людяхъ, гъ которымъ оназываются неспринедливы потомки, соотечественники и, особенно зомляки.

\*\*) См статью въ № 75 "Московскихъ Въдомостей" за 1894 годъ.

<sup>\*)</sup> Намъ кажется, что учреждение метеорологической станціи имени Каразина въ Москвів могло-бы служить починомъ въ діжті чествованія его памяти. Вопрось втотъ, затронутый въ № 44 "Наука и Живень" за 1893 годъ, вызвалъ поправку въ видъ письма въ "Моск. Въд." Поправка эта облозна своимъ происхождениемъ тому обстоительству, что все, сказанное въ моей статъ в, слишкомъ одностороние было отнесено къ Румянцевскому Музею. На самомъ ділъ вопросъ этотъ имбетъ гораздо болве общее значение и если рачь шла о Румянцевскомъ Музев, то это объясняется тімъ, что автору, какъ природному москвичу, естественно, было-бы пріятно видътъ одно изъ самыхъ богатыхъ кинго-хранилишъ Госсіи всеобъемлющиль научно-вспомогательнымъ учрежденіемъ. Каралось-бы, что не слідуеть предлагать учрежденіе новаго тамъ, гдв можно ограничиться расширениемъ и усовершенствованіемъ стараго

имъ личнымъ трудомъ: священно-служитель -- молитвой, ученый зодчій --археологич, трудомъ и строеніемъ, живописецъ-кистью, влядѣлецъ лѣса -- матеріаломъ, рабочій -- своимъ трудомъ, а самый храмъ былъ бы обыденнымъ, былъ бы построенъ въ одинъ день, по примъру древней Руси,-Мысль эта была весьма сочувственно встрфчена (см. Московскія Вфдомости отъ 17 сентября, № 258, ст. «Письмо къ издателю» Владимира \*\*\* и Русское Обозръне за 1892 г., августъ, стр. 758) и на постройку храма стали стекаться пожертвованія; но вскор' же она встр' тила и неожиданное препятствіе. «Въ виду того, что вышеозначенная благая мысль еще не получила оффиціальнаго утвержденія, сочтено было долгомъ заявить, что всякія пожертвованія пока преждевременны и не могуть быть принимаемы ни редакціей газеты, ни управленіемъ. Румянцевскаго. Музея». (См. тъ́ же́ Въдомости отъ 23 сентября № 264). «Оффиціальнаго утвержденія» и доселѣ еще не послъдовало и мысль о постройкъ обыденнаго храма, по образцу Сергіева храма св. Троицы, остается досель, т. е. ко второй по 500-лътіи годовщинъ его памяти не выполненной... Желаніе напомнить какъ объ этомъ неисполненномъ предположении, такъ и вообще о томъ, какъ исполнялось въ древней Руси построеніе обыденныхъ церквей и побудило издать одно изъ доселъ извъстныхъ сказаній о постройкъ обыден. ныхъ храмовъ, именно сказаніе о постройкії храма во имя Всемилостиваго Спаса, въ 1654 году въ Вологдъ «во избавленте отъ смертоносныя язвы» («моровой чумы» \*,. Самому сказанію предпосылается небольшое сообщеніе о томъ: откуда и отъ кого пошель этоть обычай и какое мѣсто занимало построеніе обыденныхъ храмовъ по отношенію къ другимъ благочестивымъ обычаямъ древней Руси, какъ-то частнымъ и общественнымъ моленіямъ или крестнымъ ходамъ.

Данныя прежняго времени приводять насъ къ убъжденію, что юбилейное празднованіе въ видъ крестнаго хода для своей полноты и для своего же увъковъченія должно быть завершаемо построеніемъ обыденнаго храма, если, конечно, мы хотимъ быть върны преданію, неизмѣнно върны тѣмъ, кого поминаемъ, ибо поминовеніе отъ всей души, всею мыслію и сердцемъ, въ чемъ заключается върность, можетъ проявиться только въ созиданіи храма, въ коемъ соединяется пока все, для чего требуется умъ и искусство человъческое. Память всероссійскаго чудотворца должна бы быть отпразднована всею Россіею трудомъ построенія храмовъ живоначальной Троицы во всъхъ городахъ и селахъ, и въ послъднихъ въ особенности. Эти храмы Пр. Троицы, хотя бы не обыденные, но при всеобщемъ участія созидаемые, будучи такимъ образомъ плодомъ труда, труда умственнаго и физическаго, плодомъ знанія и искусства всей Россіи,—могутъ и должны служить школами, а вмѣстѣ хранилищемъ и старинныхъ

<sup>\*)</sup> Содержаніе этого сказанія наложено ві Описанів Спасообыденной всеградской, что въ Вологдія, церкви, сост Н. Суворовымъ. См. Вологодскія епарх. в'ядомости за 1879 г. № 16 и 17.—Мить навъстио еще сказаніе и построеніи обыденнаго храма въ Нрославскаго спасо-Пробонискаго обыденнаго храма, составленномъ свящ. Іоанномъ Соловьевымъ (Ярославль, 1869 г., стр. 85—86 и 167—183).

иконъ, утвари, вышедшей изъ употребленія, и вообще музеемъ, не пренебрегающимъ, по прим'вру древней Руси, и памятниками свътскаго происхожденія. При такомъ празднованіи храмы школы, которые въ настоящее время сооружаются кой-гдъ \*), были бы построены вездъ, во всей Россіи, благодаря преп. Сергію, что было бы новымъ посмертнымъ его чудомъ.

Чудо не совершилось по нашему невърію, или точнъе по нашей невърности, измънъ своимъ предкамъ, притомъ въ дълъ почитанія ихъ памяти. Если бы мы при составленіи программы празднованія юбилея обратились къ исторіи, т. е спросили своихъ предковъ; какъ нужно праздновать память великихъ подвижниковъ Русской земли, тогда наше празднованіе имъло бы надлежащую полноту. Оно было бы не трудомъ только хожденія, а и трудомъ построенія, въ которомъ чувства, вынесенныя изъ хода, получили бы витшнее выраженіе, а не исчезли бы безслъдно; оно было бы дъломъ созиданія образовательнаго, народообразовательнаго храма и поучительнаго памятника (музея).

Но что не было исполнено въ пятисотлѣтнюю память смерти преп Сергія, то можетъ быть исполнено въ 500-лѣтнюю годовщину прославленія памяти чудотворца, открытія его мощей, въ 1922 году, если починъ этому будетъ положенъ теперь же. Девь же прославленія важнѣе, священнѣе дня смерти: послѣдній относится къ первому, какъ Суббота къ Воскресенію; къ этому Воскресенію и долженъ быть исполненъ обѣтъ построенія школъ и музеевъ подъ кровомъ храмовъ живоначальной и нераздѣльной Троицы, соединяющей всѣхъ сыновъ у памятника всѣхъ умершихъ отцовъ.

Повсемъстное же построеніе ихъ можеть быть лишь плодомъ примиренія духовнаго и свътскаго, церковнаго и земскаго въ общемъ дѣлѣ просвъщенія, во исполненіе объта, даннаго при первомъ просвъщеніи Руси крешеніемъ. Русскій народъ крещенъ былъ, какъ извъстно, безъ предварительнаго оглашенія или просвъщенія, т. е. крещеніе народа совершилось на томъ же основанії, на какомъ крестятъ дътей. Князь, дружина и старцы градскіе (земство) были воспріемниками народа отъ общей купели. Въ воспріемничествъ же заключается долгъ всеобщаго обязательнаго образованія или, что тоже, построеніе повсемъстно храмовъ просвъщенія, долгънеисполненный ни къ 900-лътію памяти равноап. Владимира, ни къ 500-лътію памяти преп. Сергія, неисполненный не смотря ни на голодъ, ни на язвы, какъ естественныя слъдствія нашей вины въ недъятельности и розни въ дълѣ просвъщенія.

<sup>\*)</sup> Въ Старосель в (въ Олькичахъ) въ намить 900-летіи Черниговской епархіи быль построень храмъ школа; следовательно празднованіе юбилеевъ построеніемъ храмовъ-школь не есть новщество, а лишь обобщеніе того, что родилось само собою и не могло даже не родиться, будучи реакцією противт ложнаго отдъленія духовнаго отъ свътскаго, которое (т. с. фтіленіе) есть дійствительно новшество, т. в. произведеніе новой исторіи, а не нашей, не древней Руси. Въ мысли, требующей соединенія школы и храма, мысли оченидно рожденной свыше, заключается півлая система посинтанія и обученія, которая, должна замінить вынішняюю, очевидно, несостоятельную, инчего кром'є произволя въ себі: незаключающую:

Обычай строить по объту обыденныя (единодневныя, въ одинъ день) церкви для избавленія города или страны отъ того или другого общественнаго бъдствія - очень древній. Первый примъръ обътной церкви, а можетъ быть и обыденной \*), относится ко времени вел. князя Владимира. къ 996 году \*\*), Спасаясь отъ печенъговъ, преслъдовавшихъ его, великій князь принужденъ былъ скрыться подъ мостомъ и далъ обътъ построить церковь, въ случав избавленія отъ угрожавшей ему опасности. По удаленіи печентровь онъ немедля исполниль свой обть: «постави церковь и створи праздникъ великій». -- Главными причинами построенія обыденныхъ церквей — служили моръ и моровыя повътрія. По новгородскимъ лътописямъ можно насчитать до 8 случаевъ построенія обыденныхъ церквей за періодъ времени съ 1390-1553 гг. въ Новгородъ и 5 случаевъ за время съ 1407 по 1552 гг. въ Псковъ-по случаямъ мора \*\*\*).-Но обыденныя церкви строились не въ двухъ только этихъ городахъ, но повсемъстно. Обыденная церковь была и въ Московскомъ Кремлъ. Вел. княгиня Софья Өоминишна (жена вел. князя Ивана III) «льстивою хитростью» убъдила хана Ахмата уступить ей подъ церковь Ордынское подворье, находившееся въ Кремль (противъ нынъшняго Николаевскаго дворца). Вмъсто подворья и была обыденкой построена (около 1480 г.) обътная деревянная церковь во имя свят. Николая (впослъдствіи Николо-Гостунскій соборъ \*\*\*\*).

Первая мысль о построеніи обътной церкви отъ угрожающей опасности возникала или у всѣхъ жителей города или у какого-либо одного лица—духовнаго или свѣтскаго, которое сообщало свою мысль другимъ. — Существовали обыденныя (и посему—деревянныя) церкви различное время: годъ, 23, 25 и 40 лѣтъ, иныя же и болѣе 150 лѣтъ, какъ напр. церковь Происхожденія честныхъ древъ или Спаса Всемилостиваго, построенная въ Новгородѣ ок. 1424 г. и простоявшая до 1592 г., когда она была замѣнена новой—церковью преп. Маріи Египетской. Въ построеніи ихъ участвовало все народонаселеніе города: одни таскали бревна, другіе рубили, иные исполняли прочія работы. Ночью освѣщали работы, чтобы не остановить ихъ; а самое освященіе церкви должно было быть совершено въ тѣже сутки.—Посвящались церкви Спасителю или Божіей Матери или святому тому или другому, причемъ не было правиломъ избирать того святого, чья память праздновалась въ самый день построенія церкви.—Иногда по случаю

<sup>\*)</sup> Такт, какт обыденный церкви строились по объту, дайному цълымъ городомъ, то он'в назывались также обътными и завътными, но не исъ обътным церкви были обыденными.

<sup>\*\*)</sup> См. Древности Московскаго Археологич. Общества, т. I, вып. 2-й. М. 1867 г. Археологич. Словарь, стр. 43—47. Статья графа А. С. Уварова.

<sup>\*\*\*)</sup> См. ihid., также Новгородскія літописниви. Археографич. Коммиссією и архим. Макарін, Археологич. описаніе церковныхъ древностей въ Повгорода и его окрестностяхъ, ч. I, стр. 16—18.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> См. пресвитера Г. І. Истомина, Ввановская голокольня и церкви при ней М. 1893 г., стр. 11.

того или другого общественнаго бъдствія строили сразу нъсколько обыденныхъ церквей—двъ, три въ одномъ и томъ же городъ\*).

Въ 1654 году моровая язва, опустошавшая московское государство. достигла и гор. Вологды: ходилъ ли кто или стоялъ или сидълъ «и тако забывся вмалѣ вскоръ умираху»; ложившіеся вечеромъ спать «заутра мертвіи являхуся». Умиравшихъ было такъ много, что священники едва успъвали погребать ихъ. «На сердце гражданомъ взыде еже создати алтарь имени Господню», создать его днемъ и ночью неотступно, «во еже бы Господь Богъ утолилъ праведный Свой гнъвъ и помиловалъ люди своя отъ смертоносныя язвы». По назначеній заранве дня и по полученій благословенія отъ архієп, вологодскаго Маркелла, 18 октября вечеромъ въ первомъ часу ночи совершена была закладка храма. Въ постройкъ его приняло участіе «множество народа: овій древіе употребляху и назидаху, инній на основаніе полагаху, а инній изъ разныхъ м'єсть древје везяху: не бяще бо тогда на сооружение храма въ готовности ничтоже, но все изъ разныхъ мЪстъ приношахуся; а инніи мнози ради нощнаго мрака береста зажигаху и въ рукахъ своихъ на древесъхъ ношаху», «На утрешній день» храмъ былъ готовъ, «точію стіть не отесаху; посліди же вскорі исправища и ко уготовленію освященія съ великимъ тщаніемъ изготовища», причемъ образа были взяты изъ другихъ церквей. Тотчасъ же было совершено освященіе храма, и къ вечеру отслужена первая литургія. «И умилостивися благоутробный Господь, измъни смерть на животъ: преста бо отъ того дни въ людехъ смертоносная язва»... Мъстный лътописецъ такъ занесъ о семъ въ свои записи: «лъта 7163 октя**б**ря 18 дня, належащу мору, на память св. апостола и евангелиста Луки, поставили единодневный храмъ во имя Всемилостивато Спаса Смоленскато на Вологдъ, на старой площади, начали рубить противъ 18 числа въ 6 часу ночи, а клали свъточи и зажигали скалы на батогахъ, свътили свътло, а срубили за два часа до дни; а святить начали въ 5 часу дни. И видъ Господь въру и молене рабовъ своихъ и покаяніе слезное о своихъ согръщеніяхъ, той великій гнъвъ Свой на милость преложи и моровую язву утоли: и отъ того дне моръ на Вологдъ преста». (См. Описаніе Вологодскаго Спасокаменскаго Духова монастыря, сост. П. Савваитовымъ. Спб. 1860 г. стр. 47).

Въ увѣковѣченіе памяти объ этомъ чудесномъ событіи вологжане постановили ежегодно праздновать этотъ день. За недѣлю до 18 октября доселѣ между гражданами соблюдается постъ, а наканунѣ послѣ всенощнаго обдѣнія вся ночь проводится ими безъ сна въ обыденной церкви, въ которой и читается печатаемое вслѣдъ за симъ сказаніе. (См. Москвитянинъ за 1842 г. № 4, стр. 547—554, сообщеніе П. Савваитова).

Списковъ его намъ извъстно два: одинъ, хранящійся въ библіотекъ означенной Вологодской обыденной церкви, по которому оно и напечатано

<sup>\*)</sup> Си, отміченную выше статью гр. А. С. Уварова объ обыденныхъ церивахъ въ Древностяхъ,

здёсь, и другой—недавно поступившій въ библютеку Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дёлъ.

Первый списокъ – отрывокъ какого-то сборника, въ 4-ку, XIX въка (на бумагъ 1810 годъ), именно листы 41 – 59. Листъ 41-й содержитъ конецъ чина малаго освященія воды, именно слъдующія слова молитвы: «...всякаго врага и супостата, умири нашу жизнь, Господи помилуй насъ и міръ твой и спаси душы наша, яко благъ и человъколюбецъ». Внизу этихъ словъ перомъ нарисована водосвятная чаша, а по бокамъ ея крестъ и евангеліе. Вверху страницъ: «сказаніе о моровой язвъ». На оборотъ 59-го листа ничего не написано. Рукопись переплета не имъетъ, и въ очень недавнее время была оклеена бълымъ листомъ писчей бумаги, на которомъ надпись о содержаніи рукописи, подобная находящейся въ самой рукописи.

Другой списокъ—Архивскій, въ 4-ку, на 43 листахъ, конца XVIII в. (на бумагѣ 1790 годъ). Рукопись содержитъ: 1) службу на 18 октября (лл. 1—8); 2) канонъ Всемилостивому Спасу съ акаоистомъ Іисусу сладчайшему (лл. 8—25); 3) сказаніе (лл. 26—42; недостаетъ конца) и 4) молитва ко Господу нашему Іисусу Христу (лл. 42—43). Въ молитвъ возсылаются прошенія объ императрицѣ Екатеринѣ Алексѣевнѣ, цесаревичѣ Павлѣ Петровичѣ и пр... Находящієся въ этой рукописи по мѣстамъ разночтенія при изданіи всѣ отмѣчены.

Сентябрь 1893 г.

## PA30PY WEHLE

### Какъ орудіе разрушенія обрагить въ орудіе спасенія.

Безводіе и безсніжіе 1897 года нашъ народъ объясняеть наказаніемъ за паши гръхи. Интеллигентный клиссъ смотритъ на такое воззръне народа, какъ на предразсудокъ, суевърје. Но точно ли это лишь суевърје, и нътъ ли связи между войнами, этими международными гръхами, и теорическими погромами, какъ стращная засуха 1891 года и дивни 1897 года, - нътъ ли связи между проливными дождями, врепятствовавшими туркамъ преслъдовать отступавшихъ грековъ и артиллерійскимъ огнемъ изъ четырехсотъ иногда орудій разомъ? И нътъ ли связи между этими дождями, начавшимися, повидимому, надъ геатромъ войны, и нашимъ бездождіемъ? Не греко ли турецкая война 1897 г. — происходившая въ странъ съ необыкновенно длинною береговою линіею и съ свойственными лишь этой странъ особенностями въ горизонтальномъ и вертикальномъ очертаніяхъ, дала толчекъ наводненіямъ, которыя начали распространяться на съверъ въ Турціи, Австріи и т. д.; наводненія же тамъ не вызвали ли бездождія и безводія у насъ? Въ 1891 г. Россія была лишена хліба, а въ 1897 году даже и воды; -- «Волга -- одинъ гремадный безводный перекатъ», -- писали въ газетахъ: сообщенія водныя прєкратились, министерство путей сообщенія было безсильно противодъйствовать явившемуся вслъдствіе того разобщенію; наука же безучастно отмѣтила лишь -- въ однихъ мѣстахъ увеличеніе, а въ другихъ -- уменьшеніе осадковъ, не задавшись даже вопросомъ о связи этихъ явленій съ канонадою, происходившею между тъмъ этотъ вопросъ далеко не новый, -- онъ былъ поднятъ въ 1891 году по случаю бывшаго тогда голода отъ засухи и американскаго опыта вызыванія дождя; а еще раньше вышла книга Поуэрса, гдф собраны всф случаи битвъ, сопровождавшихся грозами и дождями со времени огнестр вльнаго оружія. Въ 1891 году вопросъ этотъ дебатировался въ разныхъ ученыхъ обществахъ, не мало было написано по этому вопросу, и всетаки - въ концѣ концовъ-неразрѣшенный, онъ сданъ былъ въ архивъ, преданъ забвенію. Такъ въ 1891 году, на засъданіи одесскаго техническаго общества однимъ изъ его членовъ было сдълано сообщеніе-«объ опытахъ вызыванія искусственнаго дождя въ Америкв», -- и за этимъ сообщеніемъ послідовали пренія пессимистическаго характера о цівлесооб. разности такихъ попытокъ дъйствія противъ засухи. Но такимъ отношеніємъ къ діблу избавленія отъ голода ученые техники сами себя осудили,

сами о себъ засвидътельствовали, что нътъ средствъ побъдить ихъ равноду. щіе, ихъ непониманіе нужды народной, если въ то время когда чуть ли не отъ самой Одессы начинались голыя, по причинъ именно бездождія, незасъянныя поля, - техники ограничились лишь критикою американскаго способа одож денія... Данное опытомъ они отвергли словомъ, тогда какъ даже неудача опыта свидътельствовала бы лишь о нецелъсообразности одного средства и требовала бы замъны его другимъ, должна была бы вынуждать, -- вслъдствіе самаго положенія, въ которомъ находились тогда, продолжаемъ оставаться и теперь, все къ новымъ и новымъ попыткамъ. Общество техниковъ, которое и въ страшный 1891 годъ не превратилось въ полномъ своемъ составъ въ коммиссію для изысканія способовъ дъйствія противъ засухъ и ливней, доказало, что оно чуждо и своей землт, и своему народу, чуждо и вообще земледвлію всбую странь; а между тъмь, наступаеть естественный всеземной кризисъ, выражающійся въ разстройствъ метеорическаго механизма, такъ что предстоитъ обратить въ работу то, что до сихъ поръ, безъ особаго отъ того вреда, дълалось само собою. Требуется, слъдовательно, новая техника. Засъданіе одесскаго техническаго общества, на которомъ быль осуждень опыть вызыванія дождя, можеть сдіблаться роковымъ для старой техники, дочери досуга, а не нужды, искусственныхъ, а не насущныхъ потребностей. Опытъ вызыванія дождя былъ осуждень старою техникою, не смотря даже на то, что дождь названь быль искусственнымъ, названіе, которое, казалось, должно бы было сдълать этотъ опыть доступнымъ пониманію даже техниковъ. Новая техника будеть не искусственною, не городскою, ибо только горожане могутъ назвать искусственнымъ дождь, вызываемый сознательнымъ дъйствіемъ человъка, и видеть какое-то насиліе, нарушеніе порядка въ сознательномъ действіи. Произведенные въ Америкъ опыты, будучи искусственными, должны бы были сдълаться исходнымъ пунктомъ для введенія регуляціи, т. е. для внесенія порядка въ безпорядокъ, гармоніи въ слѣпой хаосъ, если смотрѣть, конечно, на эти опыты не какъ на частное дъло отдъльныхъ фермеровъ, а какъ на общее, точнъе, - всеобщее дъло, какъ на дъло естественное и нравственно, и физически, ибо нътъ ничего неестественнъе для разумнаго существа, какъ подчиняться слъпой силь. Регуляція атмосферныхъ явленій есть попытка естественнаго дъйствія, дъйствія общаго, замъна слъпого процесса сознательнымъ.

Наука остается безучастною къ вопросу о регуляціи атмосферными явленіями и до сихъ поръ; не натолкнуль ее на этотъ вопросъ и 1897 г., хотя обмеленіе ръкъ въ этомъ году, превращеніе ихъ въ безводные перекаты дълало изъ вопроса о регуляціи не общегосударственный только, а общечеловъческій вопросъ. Для разръшенія этого вопроса наука не позаботилась собрать свъдънія о количествъ снарядовъ, выпущенныхъ во время всей греко-турецкой войны съ объихъ сторонъ, — впрочемъ, сдълать это возможно еще и теперы, — не собрала наука свъдъній и о погодъ во время вышеупомянутой войны, — и сдълать это въ настоящее время едва-ли

будетъ возможно, потому что метеорологическихъ наблюденій не производять на поляхъ битвъ, не производятъ ихъ и въ мирное время, при артиллерійскихъ ученіяхъ и маневрахъ \*). А, между тѣмъ, если греко-ту рецкая война дала толчекъ въ однъхъ странахъ наводненіямъ, а вт. другихъ - засухамъ, въ такомъ случаъ она принесла больше эла Россіи и другимъ странамъ, чъмъ самой Греціи... Было бы, однако, слишкомъ поверхностно видъть причину, вину естественныхъ бъдствій 1897-1898 года въ международной политикъ, допустившей греко-турецкое стокновеніе и вообще то положение восточнаго вопроса, въ которомъ онъ нынъ находится; вина кроется во всей цивилизаціи и культурів, въ жизни каждаго для себя, какъ последней цели существованія, причемъ повинности и общая служба допускаются лишь, какъ неизбъжное эло, общее же отеческое, или сыновнее дъло, совершенно игнорируется, его не знають и знать не хотять, боясь лишиться свободы, чарующаго разнообразія, тогда какъ истинная свобода, а не рознь (или право не обращать вниманія на существованіе другихъ), истинная полнота жизни будетъ именно въ общемъ отеческомъ дѣлѣ... Безводіе не приняло бы такихъ размѣровъ, если бы не нашло благопріятныхъ условій въ обезл'їсеніи и истощеній земли, т. е. именно въ томъ, что произведено цивилизацією, эксплоатацією или вообще жизнью каждаго для себя лишь одного.

Въ настоящее время, когда во многихъ уже мъстахъ паровая сила замЪнена электрическою энергією, доставляемою паденіємъ водъ, когда явился даже у насъ въ Россіи проектъ снабженія Петербурга электрическою силою съ одной стороны – отъ Сайменскаго озера, куда собираются воды съ значительной части Финляндіи, а съ другой – отъ Нарвскаго водопада, чрезъ который стекають воды со всего псковско-чудского бассейна недолго остается ждать, когда Альпы съ ихъ водопадами — для Западной Европы, Кавказъ-для Восточной, Памиръ и Тибетъ-для Азіи, Абиссинія -- для Африки, станутъ источниками силъ, которыя замънятъ паровую силу; и тогда не только земледвліе, какъ въ настоящее время, но и промышленность и пути сообщенія потребують регуляціи метеорическимь процессомъ, ибо сила паденія зависить отъ количества осадковъ, и только при регуляціи, при управленіи метеорическимъ процессомъ она будетъ постоянною, при ливняхъ же сила эта будетъ вредною, будетъ дъйствовать разрушительно, а при бездождій будетъ останавливаться работа на фабрикахъ и движение на желъзныхъ дорогахъ. Тогда и западная Европа вынуждена будетъ Заняться вопросомъ, -- до сихъ поръ не открывшимся, -- о регуляціи (управленіи) атмосферическими явленіями. Но неужели Россія будеть и въ этомъ случав ждать указаній съ Запада. Для Россіи, какъ страны земледвльческой, метеорическая регуляція всегда составляла вспіющую

<sup>\*)</sup> Не позаботилась объ этомъ наука и въ настолиее времи, такъ что и испаноамериканская война для д'яла регулиція поторяна; даже въ газетныхъ изв'ястіяхъ не упоменалось о томъ, какое д'яствіе им'яла канонада на погоду. Это свид'ятельствуетъ, впрочемъ, о томъ, что разрушительныя орудія не достигли еще такой силы, чтобы изм'яненіе погоды паступало немедленно за ихъ д'ябствіемъ.

необходимость; но наша интеллигенція, неспособная къ самостоя гельной мысли, - съ сороковыхъ годовъ, и особенно съ шестилесятыхъ, была занята спасеніемъ Россіи отъ несуществовавшаго тогда въ ней пролетаріата и очень сокрушалась, не находя такой нищеты, какую она желала бы видёть въ дорогомъ отечествъ. А между тъмъ, метеорическая регуляція не мечта, не фантазія, а такое лѣло, занявшись которымь, наша интеллигенціз не только не допустила бы пролетаріата въ Россію, но и другимъ странамь. гдъ пролетаріатъ существоваль и въ сороковыхъ годахъ, указала бы путь, способъ отъ него избавиться, и это безъ всякаго насилія или кровопролитія. Въ доказательство того, что пызываніе, по крайней м'яр'я, дождя и устраненіе многодождія - не мечта, а дъйствительное, реальное дъло, сошлемся на такого всёмъ извёстнаго ученаго, какъ Менделёевъ, по мненію котораго- «не существуеть никакой невозможности вь вызовѣ дождя при помощи взрывовъ, производимыхъ на нѣкоторой высоть въ атмосферъ»: только Менделъевъ находитъ, что «предметъ этотъ, какъ и всъ явленія дождеобразованія, еще требуеть многих научных работь, направ ленныхъ въ сторону покоренія дъйствующихъ здысь силь на службу человъчеству». Другой ученый, не столь извъстный, но, очевидно, внимательно занимавщійся вопросомъ о вызываніи дождя посредствомъ взрывчатыхъ вешествъ, А. Старковъ, редакторъ «Записокъ Одесскаго отдъленія Императорскаго русск, технич, общ,», членъ какъ этого, такъ и многихъ другихъ русскихъ и иностранныхъ ученыхъ обществъ, - на свидътельство котораго слъдовательно также можно положиться, въ двухъ своихъ произведеніяхъ, изданныхъ еще въ 1892 г. въ Одессъ, подъ заглавіемъ: а) «Можно ли вызывать дождь искусственнымъ путемъ?» и б) «Опыты вызыванія искусственнаго дождя въ Америкъ», приходитъ къ заключенію, что «въ постановкъ вопроса о возможности вызывамія искусственнымъ путемъ дождя нѣтъ ничего невозможнаго, сверхъестественнаго, выходящаго за предблы силъ человъческихъ», «Вопросъ о вызываніи искусственнымъ путемъ дождя»,-говоритъ Старковъ, --- «является однимъ изъ самыхъ существенныхъ вопросовъ новъйшей науки и техники. Онъ настолько смълъ и грандіозенъ по своей мысли, настолько важень по своимь послёдствіямь, что въ первый моментъ представляется какъ бы совсъмъ недоступнымъ, какъ бы выходящимъ изъ предъловъ человъческихъ средствъ. Многіе отрицаютъ только лишь будучи поражены см'влостью и грандіозностью самаго замысла. Но въ наукъ и техникъ это не должно имъть мъста. Напротивъ, чъмъ труднъе и важнъе задача, тъмъ больше должно быть направлено усилій къ ея ръшенію» («Можно ли вызывать дождь?»). Трудно себъ даже приблизительно представить, какје огромные результаты можеть дать открытје средства распредвлять (по общему плану?) запасенную въ атмосферв влагу, -- говоритъ Старковъ въ другомъ изъ вышеприведенныхъ своихъ сочиненій, — потому что, обладая такимъ средствомъ, мы получимъ возможность «не только регулировать наше земледівліє, но и навсегда избізгнуть неурожаевъ». «Влаги у насъ вполнъ достаточно, но разпредъляется она часто не толь-

ко не въ пользу земледъльца, а даже прямо ему во вредъ. Когда нуженъ бываетъ дождь, мы ждемъ его не дождемся. Но вотъ настало время, когда земледъльцу нужно ведро, а тутъ вдругъ полилъ дождь, какъ изъ ведра. Разбирая доводы, по которымъ американскіе опыты вызыванія дождя привели, будто бы, ни къ какимъ результатамъ. Старковъ спрашиваетъ: «Но развъ эти опыты доказали противное, г. е. установили невозможность вызыванія искусственнаго дождя, развів они заставляють отложить всякую надежду, въ этомъ направлени? Нисколько! Напротивъ, вст очевидцы и не очевидцы, ученые и профаны въ своихъ статьяхъ самаго разнообразнаго характера въ одномъ лишь согласны, что эти опыты вовсе не доказали безплодность стремленія къ благопріятному рѣшенію вопроса и скорће даютъ надежду на возможность вызыванія искусственнымъ путемъ дождя», «Дёлу вызыванія дождя американскими опытами данъ серьезный толчекъ. Будемъ надъяться, что онъ вызоветь новое и настойчивое изследованіе вопроса, который представляеть собою захватывающій интересъ и огромное значение. Съ одной стороны благопріятное рівшение явится величайшимъ завоеваніемъ современной науки и техники, а съ другой - такое ръшение создастъ чрезвычайно важный и полезный переворотъ въ экономической жизни современнаго земледбльца, а съ нимъ и всего общества». Г. нъ Старковъ говоритъ также, будто общественное мнъніе въ Америкъ такъ возбуждено произведенными тамъ опытами, что робкія понытки испросить у конгресса какой-нибудь десятокъ тысячъ долларовь на это дъло разростаются теперь въ настойчивыя требованія милліоновъ на дальнъйшее изслъдование вопроса. «Навърное, - надъется Старковъ, эти милліоны подъ напоромъ разожженнаго общественнаго мивнія будутъ даны конгрессомъ и все дъло вызыванія искусственнаго дождя будетъ поставлено на самую широкую ногу»... Впрочемъ, эти надежды г. Старкова до сихъ поръ не осуществились, -- не только о милліонахъ, не было слышно объ ассигнованіи на изслідованіе вопроса о вызываніи дождя и боліве скромных суммъ. Мы же позволимъ себъ замътить, что при надлежащей постановк' этого дела никакихъ милліоновь не только не потребуется, но они скоръе всего будутъ помъхою дълу (такъ какъ съ милліонами неразлучно связаны всякія элоупотребленія), если вопросъ о вызываніи доже дя будетъ понятъ, какъ регулированіе метеорическимъ какъ управление силами природы. Опыты вызывания искусственнымъ путемъ, върнъе же путемъ разумнаго человъческаго дъйстыя, —дождей имъютъ въ виду одну лишь сторону вопроса о регулированіи метеорическимъ процессомъ, регулированіе же въ полномъ смыслѣ, имѣетъ въ виду устраненіе засухъ въ однихъ и разрушительныхъ ливней въ другихъ мъстахъ и не можетъ ограничиваться какою-либо одною, хотя бы и общирною мъстностью, -- регулирование нужно всегда и вездъ и не есть что-либо искусственное, оно такъ же естественно, какъ естественъ и разумъ; неестественъ, напротивъ, слъпой процессъ при существовани разума, ибо свидътельствустъ о бездъятельности разума... Сила, дъйствующая въ метео: рическомъ процессъ-слъпа, если не смъщивать ее съ Богомъ, сотворившимъ какъ слъпую силу, такъ и разумъ, предназначенный управлять ею; но родъ человъческій, - носящій въ себъ разумъ, вмъсто управленія слъпою силою, которое вмънено ему въ обязанность божественною заповъдыю, данною при сотвореніи, и которое требуеть общаго человъческаго труда, -- замъняетъ обязательный трудъ одною молитвою, а между тъмъ молитвою можетъ лишь начинаться трудъ, общая молитва должна лишь сопровождать общій трудъ. Молитва о хлібо насущномъ не устраняетъ необходимости поства, обработки земли, - не можетъ она устранять необходимости и управленія (регулированія) метеорическимъ процессомъ, метеорическими явленіями, отъ которыхъ зависитъ многодождіе и бездождіе; — молитьа къ Богу о хлѣбъ насущномъ, сопровождаемая трудомъ управленія слѣпою силою природы, и есть дѣло Божіе, чрезъ человѣка совершаемое; въ этомъ будетъ исполнение и молитвы, «да будетъ воля Твоя, яко на небеси и на земли», молитвы-«да пріидеть Царствіе Твое», «да святится имя Твое»...

Способъ вызыванія дождя, какъ основанный на данныхъ, собранныхъ на поляхъ сраженій, можетъ быть испытанъ надлежащимъ образомъ, надлежащимъ образомъ провъренъ только чрезъ посредство войскъ, и это безъ всякихъ милліоновъ, безъ всякихъ особыхъ тратъ на такія испытанія, -- стоитъ лишь правительству вмънить въ обязанность артиллерійскимъ командамъ, и вообще войскамъ, коннымъ и пѣшимъ, вооруженнымъ огненнымъ боемъ, - производство метеорологическихъ наблюдений, какъ въ военное, такъ и въ мирное время, - на ученіяхъ и маневрахъ, - передъ стръльбою, во время и послъ стръльбы, т. е. стоитъ лишь обратить артиллерію въ средство изслъдованія, а артиллеристовъ и, вообще, войска-въ изслъдователей вліянія варывчатыхъ веществъ на атмосферныя явленія, - что ни въ какомъ случат не уменьшить ихъ боевой силы на случай крайности, которая, впрочемъ, станетъ даже невозможною при успъшности изслъдованія, т. е. если окажется, что варывчатыя вещества, дъйствительно, могутъ быть средствомъ управленія атмосферными явленіями. Только этимъ путемъ, т. е. чрезъ войска, и возможно разръшить, - какое именно дъйствіе производитъ артиллерійскій огонь, стрівльба и, вообще, взрывчатыя вещества на атмосферныя явленія, -- разгоняють ли они облака, какъ думають нѣкоторые, или же вызываютъ дождь?.. Возможно, даже несомнённо, что въ различныхъ случаяхъ дъйствіе будетъ различно; возможно, что различіе при этомъ въ дъйствіи будетъ объяснено количествомъ выпущенныхъ снарядовъ, состояніемъ атмосферы, условіями мѣстности и т. п., а если различное дъйствіе стръльбы найдетъ свое объясненіе въ этихъ обстоятельствахъ, въ такомъ случав стръльба дала бы точный опытъ, опытъ активный, опредъляемый числомъ, мърою, въсомъ, вмъсто нынъшнихъ пассивныхъ, почти ничего неговорящихъ метеорологическихъ наблюденій. Но са мое важное при этомъ будеть заключаться въ обращении военнаго дъла въ изследование, въ изучение природы, — и въ обращении войска къ такому изученію выразится новое его назначеніе; этимъ будеть положено начало превращению, или переходу отъ невотественнаго въ нравственномъ, т. е родственномъ, братскомъ отношении дейсгвія, -- отъ борьбы съ себв подобными, - къ естественному разумному дъйствію на слииня, неразумныя силы природы, поражающія насъ засухами, наводненіями, землетрясеніями и другими всякаго рода б'адствіями, -- къ дайствію на слівныя силы, ставящія насъ, разумныя существа, въ неестественную отъ нихъ ванисимость. Если бы огненный бой, т. е. артиллерійскій и ручной огонь, оказался недостаточно сильнымъ, чтобы производить разръженіе воздуха, - т. е уменьшеніе воздушнаго давленія, - и тібмъ измівнять направленіе воздушныхъ токовъ, или вѣтровъ \*),--(причемъ только и возможно дъйствительное регулированіе), - въ такомъ случать можно присоединить къ нему способъ извъстнаго (по основанію харьковскаго университета и учрежденію министерства народнаго просв'єщенія) В. Н. Каразина. заключающійся въ поднятіи громоотвода въ верхніе слои атмосферы, на привязанномъ воздушномъ шарб, въ видахъ извлечения оттуда грозовой силы, что не можетъ не дъйствовать на движение облаковъ, а слъдовательно и можетъ указать способъ управленія движеніемъ тучъ небесныхъ. Возможность такого дъйствія признають, между прочимь, Бодуэнь и Лоджь; посл'їдній полагаеть, что н'їть ничего невозможнаго въ надежд'ї управлять электрическимъ напряженіемъ атмосферы, а слідовательно и погодою («Наука и Жизнь», № 15-й и 16 й, 1894 года, «Къ вопросу о памятникъ̀ Каразину»). Опыты и съ этимъ орудіемъ не потребуютъ никакихъ особыхъ тратъ, если они будутъ вмѣнены въ обязанность войску, ибо воздушный шаръ, если и не вполнъ еще сдълался, то уже дълается военнымъ орудіемъ.

И не одно только изслѣдованіе вліянія взрывчатыхъ веществъ на атмосферныя явленія, хотя бы и съ присоединеніемъ къ ихъ дѣйствію и дѣйствія посредствомъ орудія, восемьдесятъ пять лѣтъ тому назадъ предложеннаго Каразинымъ, — но и все, что примѣняется къ военному дѣлу, можетъ быть испытываемо чрезъ войска же не только, какъ средство, полезное на войнѣ, но и какъ средство регулированія, управленія естественными явленіями; а такъ какъ къ военному дѣлу примѣняется рѣшительно все, что только изобрѣтается: ни одно открытіе, ни одно изобрѣтеніе, въ какой бы области оно ни было сдѣлано, не остается безъ попытокъ примѣнить его и къ военному дѣлу, можно надѣяться, что и вопросъ о регули-

<sup>\*)</sup> Какое, однако, дъйствіе на метеорическія явленія имієть самое простоє наъ варывнатыхь веществь—порохь,—объ отомь свидітельствуеть варывь въ 1812 году, по приказанію Наполеона, московскаго кремля. Кремль оть этого варывь пострадаль очень мало, такъ какъ удалось ваорвать не всів, а небольшое лишь число минь, но атмосферическія явленія, сопровождавщій варывь, были чрезвычайны: послів варыва польть дождь, который заляль произведенный ворывомь пожарь, а затімъ температура понизвлась до 23° ниже нуля по Реомору, т. е. наступиль крещенскій морозь, хотя это и было въ перьой половить октября, т. е. въ началів осенн. Интереспо, что при обсужденім въ Москъв,—въ разныхъ ученыхъ обществахъ и собраніяхъ,—сообщенія объ опыть вывыванія дождя въ Америкъ, никто даже не упомянуль о постъдствіяхъ вэрыва въ 1812 г. московскаго кремля.

рованіи силами природы будетъ, наконецъ, разрѣшенъ, если онъ вообще разрѣшимъ; неразрѣшимымъ же онъ и быть не можетъ, пока человѣкъ совсѣмъ еще не выродился, пока онъ не впалъ въ совершенное отчаяніе, малодушіе, равнодушіе, бездушіе, въ буддизмъ, все равно въ восточный ли то или же, еще хуже, въ западный. Неразрѣшимымъ этотъ вопросъ будетъ тогда, если человѣкъ навсегда останется при пынѣшнемъ лишь знаніи, которое или совсѣмъ не переходитъ въ дѣйствіе, а если и переходитъ, то въ дѣйствіе, производящее разрушеніе, какъ все придуманное для войны, взаимнаго истребленія, или же въ дѣйствіе игрушечное, какъ мануфактурно фабричное производство.

Обращеніе военнаго діла въ наслідованіе атмосферныхъ явленій разрішаетъ, между прочимъ, пропрось о томъ-полезны и нужны ли военные маневры?! Близорукіе любители мира и ненавистники войска, эти фарисеи, вродів Сутенеръ, (которые не задаются и знать не хотятъ вопроса, — что лучше, — бросить ли только оружіе, или же обратить его на спасеніе отъ общихъ всёмъ біздствій?), — возопіютъ, конечно, противъ этихъ якобы военныхъ забавъ и игръ; а между тізмъ маневры, если при нихъ будутъ производиться метеорологическія наблюденія, обратятся въ опыты, которыми можетъ быть різшенъ или, по крайней мізрів, значительно изсліздованъ вопрось о вліяній разрывчатыхъ веществъ на метеорическіе процессы. А потому то и желательно, чтобы маневровъ производилось какъ можно больше и при томъ одновременно въ разныхъ мізстахъ и по соглашенію, — самое лучшее, — всёхъ государствъ...

Конечно, для разръшенія вопроса о возможности управленія силами природы недостаточно одного русскаго войска даже при полномъ обращеніи въ войско всего народа. Но если бы въ Россіи всъ военныя средства были обращены вмъстъ съ тъмъ и въ средства изслъдования вопроса о регулированіи метеорическихъ процессовъ, что Россія можетъ сдълать и одна, безъ всякаго соглашенія съ другими, тогда и всё другія государства должны были бы сделать тоже; введение такого двоякаго употребления оружія и всего, чЪмъ снабжаются арміи, способствующаго дъйствительному умирстворенію, было бы достигнуто также легко, какъ трудно и прямо невозможно, при нынъшнихъ обстоятельствахъ, разоружение. Обратить оружіе, войско на спасеніе отъ бездождія и многодождія, отъ засухъ и ливней, на спасеніе отъ неурожаєвъ, т. е. отъ голода, это значило бы не только сдѣлать войско христолюбивымъ въ истинномъ смысл'в этого слова (какъ оно называется и нынъ потому, конечно, что предназначено служить защитою слабымъ и угнетеннымъ отъ сильныхъ), но и дать истинно братскій исходъ накопившимся громаднымъ силамъ и всякаго рода горючимъ матеріаламъ вмжсто того, къ чему все это готовится, т. е. вмжсто войны, которая не перестаетъ угрожать вотъ уже много лътъ и которая неизбъжна, если люди не поймутъ, наконецъ, - въ чемъ общее ихъ дъло, - и не употребятъ на это дѣло всѣ эти приготовленныя ими и съ каждымъ днемъ пріумножаемыя другъ противъ друга средства.

Дороговизна содержанія военныхъ силъ не обязываетъ ли государства къ изысканію средствъ для извлеченія наибольшей пользы изъ этого такъ дорого обходящагося средства защиты? Въ статьѣ С. Ч—т—ва, въ № 91 «Русск. Инвалида» за 1896 годъ, выражается убѣжденіе, что и въ настоящее уже время расходы на содержаніе нашей арміи окупаются не при защитѣ лишь ею престола и отечества, но также и самоотверженіемъ ея во дни народныхъ бѣдствій въ мирное время; во сколько же разъ цѣнность мирной дѣятельности арміи возрастетъ при обращеніи ея въ орудіе спасенія отъ голода; а также, по всей вѣроятности, и отъ повальныхъ болѣзней, повѣтрій, какъ они называются, потому что распространяются, надо думать, воздушными токами?!..

По крайней мъръ, страхъ войны и надежда на избавленіе отъ повальныхъ болѣзней не обратитъ ли вниманіе интеллигенціи на указываемое здѣсь великое значеніе войска, такъ какъ голодъ оказывается для интеллигенціи совсѣмъ непонятнымъ, война же и болѣзни, отъ которыхъ не избавлены ни техники, ни кассиры, ни фельетонисты и т. п. герои нашего времени, будутъ, вѣроятно, имъ понятнѣе, и забота объ избавленіи отъ этихъ бѣдствій имъ не покажется ни маниловщиною, ни сантиментальностью, какъ это видѣлъ одинъ фельетонистъ въ американскихъ онытахъ вызыванія дождя.

Мелочность и пошлость составляють отличительную черту нашего позитивно-мануфактурнаго въка; только не народился еще новый Гоголь для обличенія пошлости европейскаго и особенно американскаго XIX въка. Эти пошлость и скаредность, отсутстве истиннаго величія, отразились и въ американскихъ попыткахъ вызыванія дождя; и эти попытки доказали несомнънно лишь то, что американцы недостойны великаго дъла спасенія рода человъческаго отъ голода,--о чемъ, впрочемъ, они, повидимому, и не помышляли, думая лишь о наживъ; такъ что даже желательно, чтобы подобные американскимъ частные, мъстные опыты не удавались, ибо сколько бы зла натворилъ американскій индивидуализмъ, если бы дождь можно было вызывать нъсколькими взрывами или выстрълами. Нужно желать, чтобы распредбление дождей было поставлено въ зависимость отъ дъйствія именно войска, или войскъ, отъ операцій, производимыхъ на огромныхъ пространствахъ, или - еще лучше - на всей земль, а не отъ дъйствій отдъль. ныхъ фермеровъ. Взять привиллегію на производство искусственнаго дождя,—какъ это дълаютъ американцы,—не только элоупотребленіе, это профанація, выраженіе самаго крайняго нравственнаго и религіознаго упадка. Они хотъли быть подобными богамъ, оставаясь въ розни, внушаетъ сатана, вмъсто того, чтобы уподобиться въ совокупности всъхъ Богу Тріединому; они не хотъли быть совершенными, какъ Богъ Отецъ, по слову Спасителя, Побъдителя духа розни и гордыни. Обращеніе слѣпой силы, направляющей сухіе и влажные токи воздуха въ силу, управляемую сознаніемъ, можетъ быть дано только согласію всёхъ народовъ; всёхъ людей. Такъ называемый священный союзъ быль бы истияно священнымъ если бы монархи, заключившіе его, взаимно обязались ввести въ свои арміи метеорологическія наблюденія и опыты съ орудіємъ, подобнымъ предъложенному, какъ разъ предъ заключеніемъ этого союза, Каразинымъ; а этимъ и было бы положено начало обращенію орудій, служащихъ для взаимнаго истребленія, въ средство спасенія отъ голода и язвъ, болѣзней, въ ихъ коренныхъ причинахъ. Тогда, быть можетъ, и самъ Меттернихъ не обозвалъ бы этотъ союзъ словомъ verbiage.

Адская технологія, производящая орудія истребленія, для оправданія своего существованія, хочеть видіть въ крайней истребительности своихъ орудій сильнъйшее средство противъ всйны, т. е. хочетъ увърить въ этомъ всвхъ, забывая или скрывая при этомъ, что вооруженное состояніе, постоянное ожиданіе войны не лучше, если не хуже самой войны. Таково оправданіе адской софистики. Наилучшее разоблаченіе этой софистики представила испано-американская война. Но не успъла еще окончиться одна война, какъ на горизонтъ видна уже другая, - говоритъ корреспондентъ изъ Буэносъ-Айреса. Такъ что если сезонъ войны на нашемъ полушаріи оканчивается, то на южномъ начинается. Двв сильнъйшия и богатъйшия республики Южной Америки «вооружаются съ лихорадочною поспединостью», Хотя ни одно изъ этихъ родственныхъ государствъ не имбетъ ръщительнаго превосходства въ силъ и вооружени надъ другимъ, подобнаго превосходству Соединенныхъ Штатовъ надъ Испаніею, тъмъ не менъе они и знать не хотять закона Менделбева, по которому будто бы охота къ войнъ обратно пропорціональна не квадрату или кубу, а какой то высшей степени относительно силы вооруженія, т. е. дальнобойности и скоростръльности орудій. Много истрачено динамита съ мирною цёлью проложенія военныхъ дорогъ, которыя, впрочемъ, не хуже коммерческихъ, да и создаются съ цълью расширенія и защиты коммерціи. Чилійцы минировали динамитомъ горные проходы.... «Вооруженія той и другой стороны вполнъ соотвътствуютъ послъднему слову военной науки»... Вопреки логикъ, вопреки здравому смыслу, вопреки столь вопіющимъ фактамъ, какъ борьба Соединенныхъ Штатовъ, этого такъ страшно вооруженнаго народа, съ такимъ слабовооруженнымъ противникомъ, какъ Испанія, Менделбевъ продолжаетъ утверждать, что война сама собою прекратится, благодаря истребительности орудій, а потому и дівлать ничего не нужно. И хотя самъ Менделћевъ призналъ, что взрывчатыми веществами можно вызывать дождь, тъмъ не менъе, сколько мы знаемъ, онъ не посовътовалъ корреспондентамъ доставлять свёдёнія о состояніи погоды при сильныхъ канонадахъ. Въ теченіе всей войны въ извъстіяхъ о битвахъ мы не встрътили ни одного указанія на погоду. Такимъ образомъ, не только введенія метеорическихъ наблюденій при маневрахъ и артиллерійскихъ ученіяхъ, трудно достигнуть даже упоминанія лишь о погод'в при описаніи битвъ.

Истинная мудрость требуеть не убаюкивать себя такими или другими софизмами, она требуеть призвать всё знанія (всенаучный съёздъ) для обсужденія вопроса объ обращеніи войска, т. е. нынъ, при всеобщей воин-

ской повинности, всего вооруженнаго народа, на спасеніе отъ голода, при томъ безъ всякихъ исключеній и льготъ, которыхъ при этомъ не будетъ и вужно. При благопріятномъ разр'єшеніи вопроса о засух'є и о дождіє, объ управленіи метеорическими явленіями и, вообще, силами природы, глубоко измънятся всъ экономическія условія нашего общественнаго строя, а вм'вств съ твмъ радикально изм'внятся самыя возар'внія наши на общество, на природу, на самый разумъ и его предълы, и измъненія эти будуть им'єть самыя благод'єтельныя посл'єдстія. Роковым'є образомъ такая перемъна отразится лишь на тъхъ, которые берутъ привиллегіи, заключають контракты на поставку дождя, готовы перенести спекуляцію даже на небо, а атмосферныя явленія обратить въ предметь барышничества... Когда военное дъло обратится въ изслъдованіе, то при всеобщей воинской повинности, обращающей въ войска цівлые народы, опыть получить всеобщность, сділается повсемістнымь, будеть производиться по одному плану, пріобр'ятеть единство и, такимъ образомъ, индуждія будеть равна делуквін. Когда же войска отъ изслідованія перейдуть къ ділу, къ діту общему, можно сказать - всеземному, т. е. когда урожай будетъ находиться въ зависимости отъ всемірнаго регулированія, тогда станутъ невозможными не только войны вившийя, международныя, по и внутренийя, какъ открытыя, такъ и подпольныя, немыслимы будутъ ни тиранія, ни возстанія. При опытъ, доведенномъ до всеобщности, повсемъстности и полнаго единства, критика чистаго, теоретическаго разума, критика практическаго разума и всякія другія критики потеряють признаваемсе за ними въ настоящее время значеніе. Царь философовъ, Кантъ, а также и Контъ, будуть развёнчаны, и Россія освободится отъ всякаго чуждаго вліянія.. Безъ этой же умственной, нравственной поб'їды едва ли будетъ усп'їщна и матеріальная борьба Россіи съ Германією ли то, или же Англією, Японією, а можетъ быть и со всеми ними вместе, если только борьба эта не будетъ предупреждена обращеніемъ военнаго діла въ изслідованіе, въ регулированіе силами природы Регулированіе со всёми его посл'єдствіями не будетъ только избавленіемъ Россіи отъ иностранныхъ вліяній, возвращеніемъ ея самостоятельности, но и началомъ совершеннолътія не для одной только Россіи, а для всего челов'вческаго рода, который, объединяясь въ общемъ дълъ обращения слъпой, смертоносной силы въ управляемую разумомъ, будеть видёть идеаль своего устройства не въ животномъ организмѣ, оправдывающемъ существованіе сословій, низшихъ и высшихъ, - какъ до сихъ поръ-а въ образѣ Троицы нераздѣльной и несліянной, который и есть истинный образецъ общества, такого общества, въ которомъ единство не будетъ стѣсненіемъ, а самостоятельность личности не будетъ рознью, которое будеть одинаково свободно, какъ отъ крайностей восточнаго фатализма, такъ и отъ крайностей западнаго индивидуализма. Принятіемъ регулированія разрібщается самъ собою соціальный вопросъ, уничтожается безъ всякаго насилія пролетаріать и устраняются всё бёдствія нашего времени.

Еще въ 1891 году, во время голода отъ засухи, было указано то дьло, о которомъ говорится въ этой стать ви которое обратило бы войско въ орудіе спасенія отъ голола, эпидемій, отъ общихъ всёмъ бёдствій. И такое изм'вненіе въ употребленіи оружія было бы сильніве, им'вло бы болбе важное значеніе, чъмъ измъненіе органовь питанія у животныхъ, измѣненіе тѣхъ органовъ, отъ которыхъ зависитъ хищный или мирный характеръ животнаго. При такомъ измънения въ употребления оружия война стала бы невозможною по необходимости даже болъе сильной, чъмъ необходимость физическая, такъ какъ тогда отъ дъйствія войскъ по общему плану, отъ новаго употребленія оружія зависбіль бы урожай, или питаніе рода челов'яческаго; это и сдівлало бы невозможными прежнее, старое употребленіе оружія, т. е. войну. Консчно, предлагаемый способъ избавленія отъ войны не «сей-часный» (выраженіе гр. Л. Н. Толстого). Дать оружію иное, чівмъ нынів, употребленіе міновенно нельзя, хотя и можно было бы приступить къ этому немедленно же, введя въ войска котя бы метеорологическія только наблюденія, пользуясь при этомъ и орудіемъ Каразина, т. е. громоотводомъ на привязномъ воздушномъ шаръ, какъ объ этомъ говорилось выше. Этимъ и началось бы обращение войска въ естествоиснытательную силу, что не невозможно, и было бы теперь уже исполнено, такъ какъ со времени перваго предложенія, въ 1891 году, прошло уже нёсколько лётъ... Графъ Толстой хотёлъ, конечно, мгновенно, силою одного слова измънить человъчество, сділать его изъ войнолюбиваго мирнымъ .. Но слово его слышали и японцы, дошло оно даже до китайцевъ, а войны между ними не устранило. Теперь же, когда, какъ оказалось, и на американцевъ не подфиствовало это краснорвчіе, когда и американцы, эта самыя твердая надежда защитниковь мира, начали войну, теперь больше чъмъ позволительно усомниться въ дъйствительности «сей: часнаго» способа примиренія, заключающагося въ одномъ лишь словъ, какъ бы сильно и красноръчиво оно ни было. Отъ желанія тутъ, какъ видно, ничего не зависитъ, причины несравненно болъе могучія, глубокія заставдяють людей становиться во враждебныя другь къ другу отношенія. Пока же не только не устранены, но даже и не выяснены причины, заставляюція людей ссориться, враждовать другь съ другомъ, до тъхъ поръ войну уничтожить нельзя. Лаже сами любители мира ведутъ столь ожесточенные споры съ защитниками войны, что эти споры тотчасъ перешли бы въ настоящую войну, если бы спорящіе им'вли власть (дуэли же между ними, конечно, бываютъ). Такъ что сама проповъдь мира ведетъ лишь къ усиленію воинственности, и защитники мира оказываются въ высшей степени войнолюбивыми, проповъдують мирь со враждою въ душь. Такое ожесточеніе весьма, впрочемъ, понятно при употребленій столь безсильнаго средства, какъ слово. Мы сами, стоящіе между защитниками мира и любителями войны, предлагая такой способъ примиренія, при которомъ сохраняется войско, т. е. великая, могучая сила, и становится невозможною война, мы сами преисполнены горечи и досады противъ тъхъ и другихъ,

противъ любителей войны и зашитниковъ мира. Любители мира для мира, требующіе уничтоженія войска, провозглащающіе—«Долой оружіе»!— забываютъ о томъ, что войско есть сила, что силѣ, которая растрачивается въ войнахъ, нужно дать выходъ въ какомъ-либо эквивалентномъ замѣщеній. Думать, что промышленность можетъ дать выходъ этимъ силамъ, было бы ужъ очень странно. Промышленность одѣнетъ, накормитъ, напоитъ и т. п. т. е. приготовитъ къ дѣятельности, но дать полное удовлетвореніе человѣку, конечно, не можетъ. Наука и искусство въ томъ видѣ, какъ они ныпѣ существуютъ, также неспособны занять всѣ силы человѣка.

Поразительна и изумительна слепота любителей мира и защитниковъ войны, какъ они не видятъ передъ собою врага, противъ котораго, соединившись, и должно было бы обратить оружіе. Не потому ли, впрочемъ, они и не замъчаютъ этого врага, что онъ вездъ и всегда, въ насъ и внъ насъ, - разумъемъ слъпую силу природы, - не потому ли они и не замъчаютъ этого врага, что не защитники лишь войны, но и любители мира желаютъ имъть врагомъ передъ собою не безчувственную силу, а такого врага, которому можно дать почувствовать свою ненависть, элобу, такого врага, который чувствоваль бы боль и своими страданіями доставляль бы удовольствіе любителямъ мира. Какъ иначе объяснить такое страстное желаніс видіть враговь непремічно лиць другь въ другь, и въ этой враждів, не смотря на постоянныя утраты, забывать объ умершвляющей силь: страдая отъ голоды, не смотря на очевидность причинъ его, -- какъ засухи и ливни, - обвинять въ немъ подобныхъ себъ, столь же безсильныхъ, какъ и сами обвинители, людей. Конечно, нельзя обвинять и природу, потому что она творитъ зло по слъпотъ своей, по бездъйствію разумной силы, по бездъйствію, въ которомъ виноваты всё мы, и не кто-либо въ отдъльности, виноваты, какъ не исполнившіе божественной заповъди, данной при сотвореніи челов'єка, за что и несемъ наказаціе...

Объ обращеніи оружія, т. е. орудій истребленія, въ орудія спасенія.

Статья "Разоруженіе", перепечатанная изъ «Новаго Времени» въ № № 154 и 156 газеты «Асхабадъ» за 1901 г., (\*) нуждается въ исправленій самого заглавія, которос, не соотвътствуя содержанію статьи, находится даже въ нъкоторомъ противоръчіи съ нимъ; върнъе было бы назвать статью не "Раворуженіе", а "О невозможности разоруженія", потому что въ статъъ этой говорится не только о невозможности, но и о нежелательности разоруженія: говорится въ тоже время о возможности, безусловной необходимости и желательности обращенія вооруженія, т. е. какъ истребительныхъ орудій, такъ и всякихъ другихъ орудій, употребляемыхъ для войны, и даже всего, что употребляется, примъняется, что можетъ и будетъ примънено къ военному дълу, - въ орудія сласенія. И такое обращеніе вооруженія въ орудія спасенія есть акть совершенно естественный, но естественный для природы не слѣной, а приходящей чрезъ насъ, чрезъ родъ человъческій, въ сознаніе, и черезъ насъ же почувствовавшей всю неестественность употребленія оружія противъ себъ подобныхъ, почувствовавшей глубркое раскаяніе, а съ нимъ и стремленіе исправить все учиненное зло. Это исправление эла, -- понимаемаго все въ болъе и болъе общирномъ смыслъ, -не можеть не быть возведено въ долгъ, и даже естественно должно стать безусловнымъ требованіемъ, требованіемъ самой природы человѣческой, т. е. сыновней. Таковъ генезисъ мысли и дъла, или проектъ естественнаго перехода отъ войны, вообще войнъ,--не къ миру, что нужно признать невозможнымъ, а къ союзу всъхъ народовъ, воинскою повинностью уже обязанныхъ, -- къ союзу на дъло всеобщаго спасенія. Миръ невозможенъ также, какъ невозможно бездъйствіе, какъ невозможно воздержаніе отъ дъла; человъкъ существо дъятельное и не можетъ не дълать, а если не знаетъ, что должно дълать, будетъ дълать недолжное; только тогда не будемъ мы дълать недолжнаго, когда будемъ знать, что должно дълать, и всь силы наши отдадимъ дълу, въ которомъ признаемъ долгъ свой, только тогда не будемъ воевать, когда признаемъ возможнымъ, а, слъдовательно, и должнымъ обратить силы, растрачиваемыя нынъ въ войнахъ, во взаимной борьбъ, -- на дъло всеобщаго спасенія. И всеобще обязательная воинская повинность при постепенномъ обращени оружія, при переходѣ оружія вь орудія спасенія, -- какъ даюцая всемь общее дело, возлагающая на всъхъ долгъ, - должна быть принята всъми народами какъ великое благо, какъ благо, гораздо, несравненно болъе великое, чъмъ права, данныя первою французскою революцією, права, якобы неотъемлемыя и, тъмъ не менће, постоянно нарушаемыя. Да и какъ могутъ права эти остаться не-

<sup>(\*)</sup> Нынъ напечатана передъ этою статьею.

нарушенными, когда право одного есть ственене другого; при сознаніи же всъми своихъ правъ взаимное стъснене вызываетъ борьбу, войну; сознане не правъ, а долга, къ которому ведетъ всеобще-обязательная воинская повинность, приведеть къ устраненію борьбы, войны. А вмісті съ тівмь приэывъ къ воинской повинности христіанъ въ Турціи развів не былъ-бы уравненіемъ ихъ съ мусульманами; —и, конечно, для такого уравненія Турціи необходимо признать, что исламъ не есть религія войны, какъ это и утверждается многими панегиристами религіи Магомета?! Точно также призывъ индусовъ ко всеобщей воинской повинности, развъ не былъ-бы возведеніемъ всъхъ низшихъ индусскихъ кастъ въ кшатріевъ, т. е. въ дворянство, и развъ этотъ призывъ не былъ бы болье върною гарантіею противъ при тъсненія нынъшнихъ правителей. Индій, чъмъ всеобщая подача голосовъ или выборы, которыми такъ легко влоупотреблять? Предложение же со стороны европейскихъ народовъ китайскому правительству ввести у себя всеобщую воинскую повинность, развъ не было бы актомъ великодушія, т. е. отреченіемъ отъ раздёла Китая?!.. Если же воинская повинность была-бы введена повсюду, тогда новая конференція мира, созванная тівмъ же царемъ, какъ и первая, не была-ли бы поставлена въ необходимость, въ виду очевидной безплодности третейский международныхъ судовъ, изыскать новыя средства, новые способы къ умиротворенію. Что третейскіе международные суды совершенно безплодны, слишкомъ ясно и ярко доказано войною англичанъ съ бурами, которою, какъ будто, сама исторія рЪшилась убъдить народы въ безполезности третейскихъ судовъ, и въ необходимости искать иного пути для устраненія войны и сохраненія мира. Для вѣрующихъ тутъ несомнънно участіс провидънія, обращающаго и самое зло, производимое людьми, во всеобщее благо; а благо было-бы великое, если-бы народы вняли уроку, который вытекаетъ изъ бурской войны, т. е. если-бы поняли безполезность третейскихъ судовъ, и въ такомъ случаъ кровь, пролитая и бурами и англичанами, была-бы плодотворна, принеслабы великій плодъ. Отвергнувъ же третейскіе суды, какъ средство негодное для устраненія войны, не найдемъ-ли мы это средство въ присоединеніи ко всеобщей обязательной воинской повинности также всеобщаго и также обявательнаго образованія чрезъ школы, въ готорыхъ образованіе соединено съ расширеніемъ самого знанія, науки; наука при такомъ способъ расширенія. — т. е. при расширеній не чрезъ отдільныхъ только ученыхъ а чрезъ школы, чрезъ совокупную работу учителей и учениковъ —сдѣлавшись познаваніемъ каждымъ народомъ себя и своей страны, сдълаетъ и школы у всъхъ народовъ истинно національными, а вмъстъ и введетъ учениковъ въ самое дело знанія, учителей-же обратить въ делающихъ, въ изслъдующихъ и вводящихъ въ дъло изслъдованія младшее подростающее поколѣніе; учителя такимъ образомъ перестанутъ быть только учащими, только приготовляющими къ дълу, котораго сами никогда не дълали, а потому практически, т. е. настоящимъ образомъ, и не знаютъ. Удивительноли, что знанія, пріобрѣтаемыя въ такой школѣ, какъ она нынѣ есть, оказываются ни на что не нужными, и послѣ послѣдняго экзамена ихъ приходится только забывать!.. Школы, сдълавшись, - черезъ присоединеніе къ образованію и познаванія каждымъ народомъ себя и своей страны, —истинно національными, никакой враждебности къ другимъ народамъ вносить, однако, не будутъ, ибо способствуя и даже прямо ведя къ обрашенію оружія, т. е. орудій истребленія, въ орудіе спасенія, такія школы приведутъ къ сознанію невозможности совершить такой переходь для каждаго народа въ отдъльности отъ другихъ народовъ, приведетъ къ сознанію, что каждый народъ есть лишь часть цълаго рода человъческаго, часть, которая будетъ безплодна безъ объединенія со всёми другими народами. Кром'є того, эти школы, національныя у всфхъ, приведутъ къ объединенію и въ религіи, понимаемой какъ дъло, ибо, объединяя встхъ въ одномъ дълъ, школы эти должны привести и къ единомыслію, къ единовърію, т. е. приволя къ единству въдълъ, приведутъ къ единству и въ догматъ. Такимъ образомъ, обращение орудій войны и всего на войнъ употребляемаго въ орудія спасенія есть не только великій нравственный, но и религіозный актъ, актъ истинно христіанскій и при томъ такой, который составляетъ отличительную черту православія, черту, не только не отдъляющую православіе отъ католицизма и протестантизма, но ведущую его къ соединеню съ ними по вопросу объ искулденіи, т. е. спасенів, дівлами иди-же только візрою, по вопросу коренному и такъ ръзко раздъляющему католиковъ и протестантовъ, зносящему между ними такую непримиримую вражду. Знаменательно, что вопросъ объ искупленіи почти не былъ предметомъ споровъ или разъясненій греко-русской или греко-славянской церкви; будемъ-же надъяться на разръщение его этою церковью въ томъ смыслъ, что спасительны не дъла, никакого отношенія къ самому спасенію не им'вющія, спасительно лишь единое, общее всъмъ дъло дъйствительнаго спасенія отъ голода, бользней, а, наконецъ, и отъ смерти, къ которой ведутъ и голодъ и бол взни; на это дъло и обращается оружіе, постепенно преврашаясь, переходя изъ орудій истребленія въ орудія д'вйствитильнаго спасенія, т. е. искупленія, Если католическая церковь приписываетъ крестовымъ походамъ, - этимъ, признаваемымъ священными, войнамъ, - спасительную силу, не въ нихъ самихъ, однако, заключающуюся, не ими производимую, такъ какъ спасеніе, чрезъ эти войны получаемое, есть лишь награда, за нихъ-даваемая, - то война не съ себъ подобными, а съ силою неразумною, слъпою, съ силою умерщоляющею, война прямо избавляющая, искупляющая отъ гръха вытъсненія, - эта война съ слъпою силою, какъ дъло, какъ исполненіе воли Божіей, -- составляющая сущность православія, -- есть уже само спасеніе, спасеніе прямое, самими производимое, а не получаемое лишь какъ награда. При такомъ разръшении вопроса о спасении православіе сдълается истипно универсальнымъ, примиритъ и объединитъ не католицизмъ только и протестантизмъ, но и всъ существующія религіи.

Соединеніе всеобщеобязательнаго образованія и познаванія съ всеобщеобязательною воинскою повинностью уничтожить сословность знанія

и сдълаетъ его принадлежностью всъхъ при обращении, чрезъ общеобязательную воинскую повинность, всего народа въ естествоиспытательную силу; тогда и опыть изъ искусственнаго превратится въ естественный, не въ лабораторіяхъ, а въ самой природъ производимый, т. е. такой опыть внесетъ, или введетъ, въ міръ регуляцію, причемъ апостеріорное знаніе уровняется съ апріорнымъ, пріобрътетъ всеобщность и необходимость въ управленіи всёми, всёмъ родомъ человіческимъ-въ совокупности, слівною силою природы. Такая регуляція, управленіе слівною силою, будеть дівломъ истинно священнымъ, - и заставитъ ко всъмъ наблюденямъ и опыту, составляющимъ это двло, относиться со всею серьезностью, какая требуется дъломъ религознымъ, и не позволитъ относиться къ нимъ пренебрежительно, какъ къ дъламъ, прямого отношенія къ военному дълу неимъю. щимъ, Такимъ образомъ, устранится и справедливое замъчаніе г. Симонова, -- въ его статът "Военныя мысли о штатскомъ дълъ" («Н. Вр.», 1899 г., мартъ, № 8280).--о совершенной непрактичности способа, предлагаема го въ статъб «Разоруженіе» для осуществленія заключающейся въ статьб идеи, -- ибо способъ этотъ непрактиченъ лишь "при сущестующемъ ноложени вещей", какъ это признаетъ и самъ г. Симоновъ, такъ внимательно и доброжелательно отнесщійся къ стать в «Разоруженіе», оставшейся почти незамѣченною и даже вызвавшей глумленіе со стороны нѣкоторыхъ, очевидно, и не прочитавшихъ ее: причемъ, должно сказать, что изъ самой этой статых Симоновъ не могъ видъть, что облазинность наблюденій и опытовъ возлагается на войска, какъ дъло религіозное,

Статья «Разоруженіе» нуждается не въ исправленіи лишь, но и въ дополненія всёмь тёмь, что появилось по обсуждаємому въ ней вопросу послів напечатанія ея 14-го октября 1898 года въ «Новомъ Времени». Говоря объ обращеніи войска въ естествоиспытательную силу, военнаго дібла въ изслъдование, изучение природы, и основывая такое назначение войска и военнаго дъла на данныхъ, собранныхъ на поляхъ сраженій, которыя приводять къ заключеню о возможности вызывать дождь посредствомъ вэрывчатых веществъ, указывая затъмъ на необходимость изслъдованія предложеннаго Каразинымъ аппарата, -- состоящаго изъ громоотвода поднятаго на привязномъ воздушномъ шаръ, -- на необходимость изслъдованія этого аппарата чрезъ войска же, - что не потребуетъ никакихъ особыхъ тратъ, такъ какъ «воздушный шаръ, если и не вполнъ еще сдълался, то уже дълается военнымъ орудемъ», - въ статьъ говорится дальше: «и не одно только изследованіе вліянія взрывчатыхь веществь на атмосферныя явленія, хотя бы и съ присоединеніемъ къ ихъ цъйствію и цъйствія посредствомъ орудія 85 лътъ тому назадь предложеннаго Каразинымъ, но и все, что примъняется къ военному дълу, можетъ быть испытываемо чрезъ войска же не только какъ средство полезнов на войнь, но и какъ средство регулированія, управлевія естественными явленіями". На этомъ основаніи на войска же нужно возложить изследованіе и способа предложеннаго въ послъднее время Станоевичемъ, который состоитъ въ томъ, что «къ воздушному эмбю, подобному тъмъ, какіе употребляются въ современной метеорологіи для изслъдованій воздуха, или къ небольшому привязному аэростату прикръпляется сильный электрическій колокольчикъ или сирена пизкаго или высокаго тона, способные производить въ самыхъ облакахъ, — такъ сказать, на мѣстѣ, — воздушныя колебанія, значительно болѣе сильныя, чёмъ вызываемыя вихревыми кольцами мортиръ \*). Высоту подъема шара или эмъя, конечно, всегда можно измънять сообразно высотъ тучъ, ставя, такимъ образомъ, аппаратъ въ наилучшія условія дъйствія, Шаръ или змъй удерживаются стальною проволокою вмЪстЪ съ двумя другими изолированными проволоками (мъдными или алюминіевыми), проводящими электрическій токъ къ колоколу отъ батарей съ земли. Можно было бы и батарею поднять на шарь, если бы сила тяги позволила это. (В. Р-ковъ, «Борьба съ градомъ», Новое Время 1901 года). Только что описанный аппаратъ предназначается для борьбы лишь съ градомъ, но въ статьъ, откуда описаніе это взято, выражается надежда, что онъ дасть «возможность то разсвивать градовыя тучи, то предупреждать ливень, то наобороть вызывать дождь въ васуху»; - следовательно, орудіе, предлагаемое Станоевичемъ, можетъ служить къ управленію вообще метеорическими явленіями; способъ-же управленія посредствомъ этого орудія основанъ на томъ положеній, что «разряды электричества, которому принисывается важная роль въ образованіи града, могуть быть смягчаемы и измѣняемы воздушными вибраціями»; исходя изъ этого, Станоевичь и «предлагаетъ проектъ электрезвукового предохранителя отъ града, производящаго сильныя ныя колебанія на значительныхъ высотахъ». Убъждая въ необходимости испытать способъ, предлагаемый Станоевичемъ и описанный въ «L'Illustration », 1901 г. № 3502-й, "не стращась ниваких в расходовь на это пытаніе", В. Р-ковъ, въ ныше цитированной стать в своей «Борьба градомъ», — замъчастъ; «военные воздушные парки могли-бы произвести такіе опыты безъ излишнихъ затратъ и безъ ущерба для своихъ прямыхъ занятій»... «Шары и змён въ паркахъ и обсерваторіяхъ всегда готовы къ полету, остается только снабдить ихъ электрическимъ колоколомъ».

Борьба съ градомъ посредствомъ стръльбы изъ мортиръ быстро распространяется въ послъднее время въ Италіи, Швейцаріи, Испаніи, Венгріи, Далмаціи и другихъ частяхъ Австріи («Предотвращеніе града стръльбой изъ мортиръ», «Прав. Въстн.» 1902 г. № 10-й); производятся опыты этой борьбы и у насъ, въ Криму и на Кавказъ, и "дали бевусловно благопріятные результаты", госорится въ статьъ В. Р—ва "Первая русская градобовная мортира", напечатанной въ № 10-мъ «Московскихъ Въдомостей» за 1902 г.; борьба-же съ градомъ есть, конечно, начало регуляцій, управленія метеорическими явленіями, къ которому дълается призывъ въ статьъ «Разоруженіе» и во всъхъ предшествовавшихъ ей и въ ней упоминаемыхъ

<sup>\*)</sup> Говбрится о градобойных мортирах (см. "Предотпращение града стральбой мах мортира", Прамат. Въбтинет 1902 г. М 10 и след и статью Н. С. въ Русск. Въдом. 1901 г. ММ 178 и 191-й "Къ вопросу объ артилаеринской борьбыть градомъ").

статьяхъ, помѣщавшихся, начиная съ голоднаго 1891 г., въ «Русскомъ Архивѣ», «Пензенскихъ Губернскихъ Вѣдомостяхъ», газетѣ «Донъ» и друг., ибо стрѣльбою изъ мортиръ градовыя тучи не разсѣиваются только, но и "превращаются въ благодатныя дождевыя", какъ это говорится въ выше цитированной статьѣ «Предотвращеніе града стрѣльбою изъ мортиръ»; въ статьѣ же «Первая русская градобойная мортира» утверждается, что «сущность предотвращенія града заключается, какъ замѣчено, въ вызываніи дождя изъ градоносныхъ тучъ», а потому «является вполнѣ вѣроятнымъ основаніе примѣнить въ будущемъ градобойныя мортиры и къ борьбѣ съ засухой. А если въ теплое время года мортирная стрѣльба окажется споссбною вызвать дождь, то въ холодное та же стрѣльба можетъ вызвать снѣгъ, что очень важно для предохраненія озимыхъ всходовъ путемъ своевременнаго покрытія ихъ снѣгомъ. Такой же вѣроятный успѣхъ въ будущемъ можетъ принести примѣненіе градобойныхъ мортиръ и на охраненіе садовъ и виноградниковъ отъ утреннихъ заморозковъ и г. д.».

Такимъ образомъ, въ виду распространенія градобойныхъ стапцій по Италіи, Франціи, Швейцаріи, въ Испаніи, Австріи, въ Крыму и на Кавказъ, въ виду того, что даже страховыя общества отъ градобитій умень. шають страховые платежи тамъ, гдъ устроены градобойныя станціи («Къ вопросу объ артиллерійской борьб'є съ градомъ», Русск. В'єдом. 1901 г. №№ 178-й и 191-й), --- мудрено сомнъваться въ дъйствительности средства. предлагаемаго для управленія метеорическими явленіями и заключающагося въ дъйстви посредствомъ взрывчатыхъ веществъ. Управленіе же метеорическими явленіями---предметь столь важный, требуеть дъйствія на такихъ обширныхъ пространствахъ, и наконецъ, самое средство къ тому (взрывчатыя вещества) столь опасно, что не можетъ быть предметомъ дъятельности отдёльныхъ лицъ, и должно стать предметомъ государственной дёя. тельности; государственная власть должна возложить на войска производство дальнъйшихъ опытовъ дъйствія стръльбы, а также громоотводовъ и электрическихъ колоколовъ, поднятыхъ на привязныхъ воздушныхъ щарахъ и на змъйковыхъ аппаратахъ \*) въ верхніе слои атмосферы. Опыты эти должны производиться на обширныхъ пространствахъ, по опредбленному плану, выработанному учеными и измъняемому по мъръ накопленія новыхъ почерпнутыхъ изъ опыта данныхъ; только чрезъ такіе опыты, - производ-

<sup>\*)</sup> Змейковымъ аппаратомъ, предназначеннымъ только дли наблюденій, была, совершенно неожиданно, 19 апрелл 1902 г. выявана гроза, какъ это сообщается въ впрельскихъ номерахъ 1902 г. газетъ "Повое Время". № 9386-й и "Московскій Редомости"; следовательно змейковый аппаратъ можетъ быть также отнесень къ числу аппаратовъ, притогодныхъ для управленія метеорическими явленіями и которымь должно быть вооружено воинство и теперь называемое христолюбивымъ; а тогда оно будетъ поистинъ христолюбивымъ воинствомъ, ибо если этимъ аппаратомъ была вышвана гроза, которан имфетъ такую гёсную связь съ атмосферными осадками, то могутъ быть вызваны, сибдовательно, и эти осадки; пельзя не заметить также, что аппаратъ, который можетъ вызватъ грозу, пелистел и восьма опаснымъ, грозицикъ опасностью визни, и жизни не производилихъ зашы опытъ. и потому не можетъ быть оставленъ въ рукахъ частныхъ лицъ, и можетъ быть порученъ лишъ войскимъ, призваннымъ зашишатъ жизнь другихъ и жертвовать своею за други свои

ство комую вы самой природы и на обширных пространствахы возможно лишь чрезы войска, —можеты быть разрышень и самый вопросы, какы собственно дыйствуеты стрыльба на тучи, производитыли она воздушныя вибраціи и посредствомы этихы вибрацій смягчаеты разряды электричества, которому приписывается важная роль вы образованіи града, заставляя чрезы такое смягченіе разрядовы электричества градоносныя тучи проливаться дождемы, осаждаться сныгомы, или же стрыльба дыйствуеты какы либо иначе?!.. В. Р—ковы вы статый своей «Борьба сы градомы» утверждаеты, что производство такихы опытовы чрезы войска не можеты причинить ушерби для ихы прямыхы занятій, а статыя «Первая русская градобойная мортира», говоря о томы, что исторія градобойнаго дыла указываеты на нысколько случаєвы увычья и даже смерти, объясняеть это тымы, что за дыло взялись не спеціалисты, и выражаеть надежду, что ничего подобнаго не будеть, когда за дыло возмутся спеціалисты, т. е. военные артиллеристы.

Такимъ образомъ, все, чъмъ приходится дополнить статью «Разоруженіс», приводить къ признанію необходимости обратить оружів въ орудія спасенія, обратить силы, дъйствующія оружіємь, т. е. войска, въ естествоиспытательную силу, обратить чрезъ общеобязательную воинскую винность въ естествоиспытательную силу всв народы; что и будетъ достигнуто, когда съ общеобязательною воинскою повинностью будетъ соединено и общеобязательное образованіе, но образованіе, соединенное съ расширеніемъ самого знанія; такое образованіе и приведетъ къ исполненію всеобщеобязательнаго долга, всеобщеобязательной повинности, переходящей отъ защиты отечества противъ себъ подобныхъ, какъ это нынъ есть, къ защитъ противъ слъпыхъ силъ природы, къ управлению разумомъ всъхъ разумныхъ существъ къ регуляціи, слъпой неразумной силы природы. При этомъ уничтожится и раздъленіе на два разума, теоретическій и практическій, и на два сословія, ученыхъ и неученыхъ, -- разд'вленіе, приводящее къ двумъ невъжествамъ, ибо неученые и сами признаютъ себя людьми темными, а ученые сами же не признають свое знаніе объективнымъ, т. е. имъющимъ дъйствительную достовърность, ученые сами признаютъ свое знаніе лишь субъективнымъ и даже утверждають, что человікь и не способень ни къ какому знанію, кромъ субъективнаго, т. е. недостовърнаго, ничего, слъдовательно, не стоющаго, мрака вокругъ насъ не разгоняющаго, что человъкъ обреченъ, слъдовательно, на въчный, безвыходный мракъ невѣжества. Такимъ образомъ разница между учеными и неучеными заключается лишь въ томъ, что неученые върятъ въ возможность для человъка знанія, хотя его и не имъють, а ученые пришли къ полному убъжденію, что знаніе для человъка невозможно. При уничтоженіи же раздъленія на два разума предметъ знанія для разума теоретическаго становится предметомъ дъла для разума практическаго, и этотъ послъдній становится столь же широкимъ, какъ и первый; въ настоящее же время такъ называемый практическій разумъм ученыхъ (Канта) ограничивается лишь

нравственною оцѣнкою дѣйствій людей и при томъ людей не въ ихъ совокупности, а въ розни, въ какой они нынѣ находятся.

Позволимъ себѣ закончить нашу статью выдержною изъ извѣстнаго произведенія Нордау—"Вырожденіе"; на стран. 103-й (Кієвъ, 1894 г.) это-

го произведенія говорится: «Человъчество должно искать спасенія не въ возвращени къ природъ, но въ разумной организаціи борьбы противъ природы, я бы сказалъ въ общей противъ нея воинской повинности съ правомъ льготъ только для колжкъ". Мы же, съ своей стороны, полагаемъ, что даже въ настоящее время не найдется такого калъки, способнаго однако къ жизни, и тъмъ болъе не найдется такого въ будущемъ, который не могъ бы принять того или другого участія въ общемъ и спасительномъ для встхъ дтль; спасительная же организація уже сущестувуеть; организація эта войско, въ которое обращаются чрезъ введеніе общеобязательной воинской повинности цѣлые народы, обращается весь родъ человѣческій; нужно лишь, чтобы на войска, кром в защиты отъ себъ подобныхъ, было бы теперь же возложена обязанность изслъдованія и всего того, что можеть служить для защиты противъ слъпыхъ силъ природы; и это не только не будеть въ ущербъ, но возвысивъ сознаніе вонновъ, возвысить и боевую готовность войскъ въ случат крайности, возможность которой будеть становиться при этомъ все меньше и меньше, а наконецъ такая крайность станетъ и совершенно невозможною. Не уничтожение войска, этой великой силы,-что и невозможно, превращение его въ естествоиспытательную силуа это сдълаетъ войну невозможною. Нужно не бросить мечъ, а перековать его на орало, не бросить оружіе, ибо его могутъ поднять и обратить противъ насъ же, нужно изъ орудій разрушенія обратить его въ орудія спасенія; война не волевое явленіе, и никакими уговариваніями, какъ бы сильны и красноръчивы они ни были, уничтожить войну нельзя. Что война не волевое явленіе, самымъ яркимъ и несомнівннымъ доказательствомъ служитъ завоеваніе Туркестана, который быль завоевань не только вопреки воли, но и не смотря на самыя настоятельныя воспрещенія нашей дипломатіи и центральнаго правительства, какъ объ этомъ свидътельствуетъ первый туркестанскій генераль губернаторь, К. П. фонь-Кауфманъ. (См. «К. П. фонъ-Кауфманъ, устроитель туркестанскаго края. Личныя воспоминанія Н. Остроумова»).

## Что значить карточка, приложенная къ книгъ?

Въ послъдніе два, три года (написано въ 1896 году) въ Москвъ вышло нъсколько десятковъ, а можетъ бытъ и сотень книгъ, при которыхъ приложены карточки, напечатанныя на картонъ. Прежде всего на карточкъ напечатана крупнымъ шрифтомъ фамилія автора или-же, если авторъ не обозначенъ, первое въ заглавіи существительное въ именительномъ падежъ; затъмъ полное заглавіе сочиненія, мъсто напечатанія, время выхода, форматъ, число страницъ. Словомъ, это такая карточка, которая пишется для каждой книги при поступлени ея въ публичную библютеку, съ присоединеніемъ полнаго содержанія книги, которое печатается на оборотной сторонъ карточки. На такой карточкъ обозначается мъсто книги въ библіотекъ и она помъщается затъмъ въ каталогъ библіотеки, расположенный въ алфавитномъ поряцкъ. Алфавитные каталоги публичныхъ библіотект, какъ и систематическіе, не пишутся въ настоящее время въ книгахъ, — они составляются изъ отдъльныхъ для каждой книги карточекъ, такъ какъ только при этомъ каталогъ м. б. расположенъ дъйствительно въ алфавитномъ порядкъ, и порядокъ этотъ не будетъ нарушень и вновь поступающими книгами. При этомъ необходимо, чтобы карточки ко всъмъ книгамъ прилагались одной, опредъленной формы и величины, иначе, при произвольной форм б и величин в, карточки не могут то быть собраны въ олинъ каталогъ.

И такъ, что же значитъ такая карточка, приложенная къ книгъ, какой смыслъ будетъ заключаться въ ней и какую цёль она будетъ имъть, если будет», принагаться ко всякой выходящей въ свътъ книгъ? Отвътъ на этотъ вопросъ дать необходимо, потому что всякій получившій книгу съ карточкой непремѣнно задастъ его. - Появленіе карточекъ - явленіе вовсе неслучайное, оно вызвано чрезвычайнымъ ростомъ печати, такимъ размноженемъ книгъ, при которомъ опасность затеряться въ массъ ихъ для каждаго отдъльнаго сочиненія и въ особенности для всякой новой мысли, такъ велика, какъ велика смертность среди новорожденныхъ дътей, и потому появленіе карточки, будучи симптомомъ чрезвычайнаго размноженія произведеній печати, вм'єсть съ тъмъ является средствомъ спасенія для всякаго отдёльно появляющагося изданія. Карточка, заключая въ себе сжатое изложеніе цълаго сочиненія, находится въ такомъ-же отношеніи къ книгъ, въ какомъ верно къ растенію, а потому интересъ самого писателя требуеть, чтобы прилагаемая къ книгъ карточка была напечатана на прочномъ матеріалъ, на картонъ, подобномъ кожистой оболочкъ зерна, и кромѣ того, чтобы такая же карточка была издана на простой бумагѣ, въ гораздо большемъ количествѣ, чѣмъ сама книга; эта послѣдняя карточка, карточка на простой бумагѣ, будетъ соотвѣтствовать сѣменамъ, снабженнымъ летучками. Первая карточка, карточка на картонѣ, будетъ служить для сохраненія, а послѣднія для большаго распространенія сочиненія, замѣняя объявленія; и этимъ будетъ устранена опасность для каждаго отдѣльнаго изданія потеряться въ массѣ изданій, не попасть туда, гдѣ оно могло-бы принести наибольшій плодъ, или-же не дожить до времени, когда оно могло-бы быть должнымъ образомъ оцѣнено.

Правительство, сдълавъ обязательнымъ для каждой выходящей книги присоединеніе названныхъ карточекъ, хотя бы только картонныхъ, оставляя приложение карточекъ на простой бумагъ на волю самихъ авторовъ. -не только удовлетворитъ назръвшему требованию времени, но и сдълаетъ этимъ для просвъщенія не менъе открытія школъ, потому что только при существованіи такихъ карточекъ могутъ быть основаны повсюду библіоте. ки безъ обременительнаго труда, необходимаго для составленія каталоговъ, Безъ каталога же библіотека не мыслима: библіотека не собраніе лишь книгъ, а собраніе книгъ, имъющее каталогъ, который служитъ прежде всего, какъ всякій инвентарь или опись, для сохраненія отъ расхищенія, главнымъ же образомъ для нахожденія книгъ. Что же касается потребности въ библютекахъ, которыя суть школы взрослыхъ, слъдовательно-высшія школы, - то въ этой потребности, настоятельной необходимости открытія библіотекъ повсюду, никакого сомнінія и быть не можеть: безъ библіотекъ сама грамотность, -- о насажденій которой все больше заботятся, обязательность которой для каждаго-вопросъ лишь времени, - не можетъ имъть надлежащаго значенія, потому что останется почти безъ приложенія.

Карточки при книгахъ, составляя симптомъ размноженія книгъ, вмъстѣ съ тѣмъ, -какъ соэрѣвшія зерна, -предсказываютъ приближеніе тако. го времени, (отъ котораго да сохранитъ насъ Господь), какое для растительной жизни наступаетъ съ осенью и зимою, умершвляющею всю растительность. Можно сказать, что печать, какъ произведеніе одного интеллигентнаго слоя, достигла уже возможнаго для нея предъла роста; ростъ конченъ, начинается возстановленіе; иначе сказать, ростъ или развитіе переходить въ рожденіе, т. е. въ повтореніе цълаго въ маломъ видъ... Что для цълой литературы - всеобщая энциклопедія (существують энциклопедіи и для каждаго отдельнаго круга наукъ), то же самое и карточка для каждаго отдъльнаго сочиненія. Карточки можно сравнить также съ тъми металлическими досками, которыя полагаются въ основание зданий: если бы только къ надписямъ о времени основанія и имени строителя присоединялись бы планъ и фасадъ зданія, тогда по этимъ доскамъ, какъ и по карт очкамъ, потомство могло-бы возстановлять разрушенное... Предсказывая разрушеніе, уничтоженіе, гибель книгъ, карточки не могутъ быть средствомъ спасенія ихъ отъ такой гибели, но сами имѣютъ больше шансовъ чъмъ книги, пережить разрушительную эпоху; если книги и погибнутъ, карточки останутся и дадутъ возможность вызвать изъ забвенія то сочиненіе, къ которому относятся, возвратить его къ жизни. Такимъ образомъ, карточки явление необходимое и вмъстъ съ тъмъ въ высшей степени печальное. Но таковъ законъ всей безъ исключенія слѣпой природы, и пока сябпая эволюція не замібнится разумною регуляцією, достигшіє трудомъ жизни возможной степени совершенства въ знани и искусствъ будутъ умирать, а безпомощный, безсильный младенецъ останется, чтобы вновь начать тотъ же, уже пройденный процессъ. Впрочемъ, карточки имъютъ то преимущество передъ зерномъ, подобіє котораго онъ представляютъ, что образование верна происходитъ безсовнательно, и верно сохраняетъ и передаетъ только нъкоторыя свойства растенія (растенія-родителя), изложеніе же содержанія книги должно стараться главнымъ образомъ, — и старается, конечно, -- избъжать этого недостатка, старается достигнуть идеальной полноты и вибств краткости. Такимъ образомъ, карточки представляютъ уже переходъ отъ слѣпого хода жизни къ ходу сознательному... Въ видъ карточки на картонъ всъмъ книгамъ безъ различія ихъ достоинствъ дается одинаковое, равное орудіе для сохраненія, дается, слъдовательно, способъ, принимается мъра къ поддержанію слабыхъ противъ сильныхъ, чего нътъ въ слепой природъ. Летучія же карточки, замъняя объявленія, доступныя лишь немногимъ сильнымъ, также уравниваютъ безсильныхъ, слабыхъ съ сильными и могучими, давая и новой мысли возможность легчайшаго распространенія.

Къ самой книгъ, какъ выраженію мысли и души ея автора, должно относиться какъ къ одушевленному, какъ къ живому существу, и тѣмъ болъе, если авторъ умеръ. Въ случаъ смерти автора, на книгу должно смотръть какъ на останки, отъ сохраненія коихъ какъ бы зависитъ самов возвращение къ жизни автора. Вмъстъ съ тъмъ, библіотеки не должны быть только хранилищами книгъ, не должны служить и для забавы, для легкаго чтенія, -- он в должны быть центрами изследованія, которое обязательно для всякаго разумнаго существа, -- вее должно быть предметомъ знанія и всѣ-познающими. Но не на разрушеніе въры должно быть направлено изслъдованіе, а на подтвержденіе ея, на подтвержденіе не словами только, но двломъ... Только такое изслъдованіе и можеть быть цвлью устройства библіотекъ, въ повсемъстномъ открытіи которыхъ чувствуется столь настоятельная необходимость, и самое естественное было-бы сдълать обязательнымъ открытіе библютекъ при каждой церкви, при каждой церкви сталъ бы создаваться и музей, какъ необходимое условіе просвъщенія, потому что музей есть лишь поясненіе всевозможными способами книги, библіо теки. Всякая церковь и въ настоящее время имбетъ нъкоторое собраніе книгъ, которое должно стать ядромъ учреждаемой при церкви библютеки, точно также каждая церковь имбетъ и нъкоторое собране предметовъ, которое должно стать ядромъ создаваемаго при церкви музея. Созданіе при каждой церкви библіотеки и музея было бы только исполненіемъ церковью своего назначенія, долга учительства («шедше научите вся языки»), ибо на церкви лежитъ долгъ истиннаго просвѣщенія, церковь должна дать истинную цѣль знанію, церковь должна сдѣлать, чтобы книга была произведеніемъ не одной только интеллигенціи, т. е. сословія, отдѣлившагося отъ народа, и вмѣстѣ, чтобы книга не оставалась только книгою, т. е. знаніемъ, но стала бы средствомъ спасенія отъ бѣдствій общихъ интеллигенціи и пароду, т. е. всѣмъ людямъ, или смертнымъ. Наука, оставляющая громадное большинство людей въ совершенной тьмѣ и даже не помышляющая, что можетъ сдѣлаться хоть когда либо достоян¹емъ всѣхъ, не есть свѣтъ истинный, просвѣщающій всякаго человѣка, грядущаго въ міръ, и сдѣлается она таковымъ только чрезъ союзъ съ церковью.

Либеральные историки умалчиваютъ объ отношени къ книгамъ народа; а между тѣмъ извѣстно, что народъ на всякую не церковную книгу смотритъ какъ на барскую принадлежность, какъ на барскую затѣю... И въ настоящее по крайней мѣрѣ время, когда распространене ненависти и зависти нисшихъ къ высшимъ считается святою обязанностю, исполненемъ долга, налагаемаго закономъ прогресса, народъ и книгу любитъ столько же, сколько и баръ, а потому, котя бы для избавленія лишь отъ книжныхъ погромовъ, библіотеки слѣдуетъ учреждать именно при церквахъ, ибо только церковь въ такихъ случаяхъ можетъ сохранить книги. Вмѣстѣ съ тѣмъ, учрежденіе при церквахъ библіотекъ и музеевъ дастъ возможность, дастъ церкви средство исполнить лежащій на ней долгъ, — обратить слѣпую зволюцію въ регуляцію, обратить слѣпую неразумную силу природы въ управляемую разумомъ, обратить эту силу изъ смертоносной, какъ она нынѣ есть, въ живоносную.

## ви влиография.

Знаніе популярное, энциклопедическое, мнимое, и знаніе дійствительное; переходь отъ мнимаго знанія къ знанію дійствительному.

Статья въ № 4-мъ «Русскихъ Въдомостей» 1893 года (отъ 5 января) объ извъстномъ библіографъ Строевъ, —какъ начало цълаго ряда статей подобнаго содержанія, — им ветъ цвлію познакомить съ библіографією, этою столь пренебрегаемою наукою, что она не удостоивается даже названія науки, почему нигдъ и не преподается. А между тъмъ, только библіографія можеть вести отъ популярнаго, т. е. мнимаго знанія, къ знанію дъйствительному, основанному на непосредственныхъ источникахъ, указаніе которыхъ и заключается въ библіографіи. Если бы рядъ этихъ статей обратиль на себя вниманіе, то этимь начался бы переходь оть слушанія и записыванія лекцій, — въ чемъ только и заключается нынъ университетское преподаваніе, - къ самостоятельному труду учащихся подъ руководствомъ профессоровъ, Вмъстъ съ этимъ начался бы переходъ отъ популярныхъ, безплодныхъ энциклопедій къ сухимъ, но плодотворнымъ библіографіямъ, - къ этимъ ключамъ знанія. И это было бы концомъ періода, начавшагося съ изданіемъ извъстной энциклопедіи XVIII-го въка, концомъ періода, создавшаго популярное знаціє и классъ, такъ называемыхъ, образованныхъ людей, интеллигентовъ, политикановъ, критикановъ, которые, обладая лишь энциклопедическими, т. е. мнимыми, знаніями, думаютъ управлять всёмь, но при первомь-же столкновении съ действительностно обнаруживаютъ свою полную несостоятельность. Это было бы началомъ новаго періода, въ основу котораго должна стать библіографія, эта сухая, презираемая наука, и тъмъ не менъе ведущая всъхъ къ участно въ самомъ трудъ знанія, а не къ безплодному лишь знакомству съ его верхушками. И этотъ переходъ не простая перемфна, а новый культъ, который и открывается четвертымъ номеромъ «Русскихъ Въдомостей» 1893 г. \*)

Передъ читателями и особенно почитателями этого легкаго листка, привыкшими слышать имена лишь такихъ живыхъ покойниковъ, какъ Бѣлинскій, Добролюбовъ и т. п., неожиданно появляется умершее, хотя и немного еще лѣтъ тому назадъ, лицо, но появляется со спискомъ не легенькихъ разборовъ, критикъ, а съ тяжеловѣснымъ безжизненнымъ, сухимъ спискомъ каталоговъ, но, къ сожалѣнію, безъ указанія,—какъ предпола-

<sup>\*)</sup> Должно заметить, впрочемь, что «Русскія Ведомости» ограничились пом'вшепісмъ лишь н'ясколькихъ статеснъ, подобныхъ стать в о Стросв'в.

галось сначала, - мъстъ, на которыхъ они находятся въ открытомъ для всъхъ желающихъ трудиться книжномъ кладбищъ, -- въ московскомъ Румянцевскомъ музећ. За этимъ выходцемъ изъ могилы встаютъ цълые ря ды мертвецовъ съ такими-же списками своихъ произведеній въ рукахъ,ибо онъ лишь первенецъ изъ мертвыхъ. «Русскія Въдомости», признающія только живое, были-бы правы, не желая помъщать у себя умершихъ... Но развъ это умершле? Это вытъсненные, убитые, какъ и вообще нътъ просто умершихъ, а всъ лишь убитые, которые и сами убивали... И то, въ чемъ «Русскія В'єдомости» видять живое, состоить именно въ борьб'є, вытъснении, въ убійствъ, прямомъ или косвенномъ. Чъмъ борьба сильнъе, живей, темъ она убійственнее, темъ большее число жертвъ после себя оставляеть, такъ что живость въ настоящее время - синонимъ убійственности... Разговоръ оживляется, когда онъ обращается въ споръ; споръ становится живве, когда начинаетъ задъвать "за живое", и если-бы дошелъ до высшей степени живости, то оставиль-бы послѣ себя трупъ... Въ литературъ самое слово стало убійственнымъ, ядовитымъ, и по числу жертвъ оно -- самое убійственное изъ всіхть смертоносных в орудій. Есть война явная, и есть война скрытная, и послъдняя отличается наибольшею живостью, потому что она влее первой. Во время войны наибольщею злостью отличаются не тъ, которые открыто, явно быотся, непосредственно участвуютъ въ войнѣ открытой, а тъ, которые только ругаются (литераторы), которые участвують, следовательно, не въ открытой, а въ войнъ скрытой. Са мою-же большею ненавистью отличаются тъ, которые прикидываются сострадательными къ бъднымъ и, прикрывая этимъ состраданіемъ зависть къ богатымъ, подбиваютъ къ войнъ уже не международной, а междусословной, междоусобной...

Въ чемъ-же состоитъ этотъ культъ, такъ неохотно открываемый «Русскими Въдомостями?» Представьте себъ, что изъ всъхъ книгъ выступили ихъ творцы и, указывая на свои произведенія, требуютъ ихъ изученія. Этотъ призывъ къ знанію, какъ общему долгу всехъ, къ знанію не популярному, а дъйствительному, и есть начало новаго культа, но лишь начало его. Все сделать предметомъ знанія и всехъ познающими, -- не отделяя притомъ ананія отъ дела, - это значить - не оставить праздною, бездъйствующею ни одной способности, это значитъ – поставить всеобъемлющее дъло на мъсто участія всъхъ въ комфорть, на мъсто развитія всъхъ способностей, даваемаго будто бы досугомъ. Но на досугъ занимаются лишь тъмъ, въ чемъ нътъ необходимости, — ненужнымъ. Ставить же цвлю-развите всвхъ способностей свидътельствуетъ о полномъ дъніи цъли и смысла жизни. Только во всеобъемлющемъ дълъ могутъ развиться действигольно всё способности, а не на досугь, не на свободъ которию можно наполнить только искусственно, произвольно. Безъ всеобъемлющаго дъла надо выдумать, чъмъ наполнить свой ни на что ненужный досугъ, ни на что ненужную свободу.

Отношеніе, подобное отношенію «Русскихъ Въдомостей», къ вновь

открываемому ими на своихъ столбцахъ отдѣлу, т. е. отношеніе живого къ мертвому, существуетъ также между университетомъ и музеемъ. Музей будетъ мертвымъ, замерзшимъ, пока университетъ будетъ живымъ, т. е. будетъ требовать борьбы, прогресса, словомъ умершвленія, а не объединенія всѣхъ для оживленія жертвъ борьбы. Хотя университеты родились еще въ эпоху такъ называемаго фанатизма (т. е. въ эпоху господства вѣры), а не бевжизненнаго индифферентизма, возведеннаго въ добродѣтель подъ именемъ терпимости (терпимости чего? что только терпятъ, что допускамотъ лишь, —добродѣтель ли?!), тѣмъ не менѣе они сдѣлались проводниками преимущественно возрожденія, т. е. вырожденія, проявившагося въ скептицизмѣ, критицизмѣ, позитивизмѣ и, наконецъ, какъ послѣдняя стадія вырожденія, въ пессимизмѣ, или буддизмѣ. Комфортъ, какъ цѣль жизни, не могъ бы даже временно затмить общаго, отеческаго дѣла, если бы не былъ прикрытъ цѣлью всеобщаго участія въ немъ, т. е. соціализмомъ.

Подобно тому, какъ церковь каждый день поминаетъ и прославляетъ своихъ святыхъ, которые участвовали въ ея созиданіи, такъ и ученаго сословія, науки, каждый день должны вспоминать труженниковъ знанія, приглащая тъмъ читающихъ не къ чтенію лишь, но и къ изученію ихъ. Изучать-же значить не корить и не хвалить, а возстановлять жизнь. И такое изучение возможно только въ библютекахъ, открытыхъ для встухь, причемъ устройство этихъ библіотекъ должно быть основано на томъ-же принципъ ежедневнаго поминовенія. Библіотека при нынъшнемъ своемъ устройствъ, когда только небольшое количество книгъ находится въ обращения, большинство же книгъ, оставаясь постоянно на своихъ мъстахъ, все болъе и болъе покрываются пылью, должна быть названа книгою закрытою; открытою же книгою можеть быть названа только библютека, расположенная календарнымъ порядкомъ, по днямъ смерти авторовъ, сочинителей, потому что календарный порядокъ заключаеть въ себъ требованіе—(хочешь не хочешь, волею неволею),—поминовенія, т. е. возстановленія самого автора по его произведеніямъ. При такомъ устройствъ, библютека не останется простымъ хранилищемъ книгъ, ни одна книга въ ней не останется забытою, для каждой книги въ библіотекъ при такомъ ея устройствъ, -- самомъ для нея живомъ и уже въ настоящемъ смыслъ этого, слова, -- наступаетъ чередъ, назначено время изученія, назначено самымъ днемъ смерти сочинителя. Помъщаемыя нынѣ въ «Русскихъ Въдомостяхъ» въ дни смерти сочинителей перечни ихъ сочиненій, черезъ годъ или нъсколько лътъ, послужатъ матеріаломъ для составленія каталога, расположеннаго въ календарномъ порядкъ... И это будетъ, дъйствительно, гробокопательствомъ, какъ нъкоторые въ насмъшку называютъ новый отдёль, открытый въ «Русскихъ Вёдомостяхъ»; но что-же лучше: оставить ли книгу погребенною въ пыли, преданною тлѣнію, или же въ опредъленный день освобождать ее отъ этой пыли, чтобы изученіемъ ея вызвать живой образъ автора? Тъ, которые согласились-бы располагать книги скорће по днямъ рожденія, чъмъ по днямъ смерти авторовъ, – не желая, конечно, напоминать себ то смерти, желая забыть о ней, - забываютъ, что при такомъ порядкѣ иришлось-бы исключить цѣлый классъ людей, вышедшихъ изъ неизвъстности, день рожденія которыхъ поэтому забытъ, день же смерти, наоборотъ, всъмъ памятенъ... И если смотръть на это ежедневное поминовеніе, какъ на приглашеніе къ труду изученія, то на первомъ планъ изъ труженниковъ знанія должно поставить именно библіографовъ, которые хранятъ ключи знанія. Если же къ библіографическимъ трудамъ ихъ присоединить еще указанія м'єсть, на которыхъ въ публичныхъ библютекахъ хранятся перечисляемыя въ этихъ трудахъ книги, то не значитъ-ли это предупреждать требовація читателей, не значитъли это отыскать книгу прежде, чъмъ поступило на нее требование и тъмъ устранить необходимость имъть при сиблютекахъ самихъ отыскивателей книгъ, т. е. этимъ сократился бы расхолъ на содержаніе ихъ? А съ другой стороны-отсутствіе обозначенія при какой-либо книгъ ея мъста въ библіотекахъ будеть указаніемъ на desiderata и приглашеніемъ къ пожертвованію въ общественное книгохранилище, и къ пожертвованію не случайному, которое м. б. полезно, м. б. и обременительно. Прославленіе умершихъ писателей, приглашение къ ихъ изучению будетъ самою безкорыстною рекламою. Газета, помъщающая на своихъ столбцахъ эти рекламы, эти списки, можетъ дать своимъ читателямъ, чрезъ нѣкоторое время, въ видъ преміи, не только каталогъ книгъ, но и словарь писателей, суводикъ (минея мъсячная), къ которымъ можетъ быть составленъ и предметный указатель.

## 0 значеній обыденныхъ церквей вообще и въ наше время (время созыва конференцій міра) въ особенности. \*)

Къ запросамъ, заявленнымъ къ X-му Археологическому Съвзду въ Р и г ь:

№ 127-й. С. А. Вѣлокуровъ. "Графъ А. С. Уваровъ статью объ обыденныхъ церквыхъ (Древности, Труды Московскаго Археологическаго Обшества, ч. 1 я: Матеріалы для Археологическаго словаря, стр. 47-я) оканчиваетъ вопросомъ: "Откуда взялось въ Россіи обыкновеніе строить обыденныя перкви". «Желательно было бы знать: было ли что-либо сходное, аналогичное, съ нашими обыденными храмами на Западъ, и не оттуда-ли они нами заимствованы, или же обычай строенія такихъ церквей въ годины бъдствій есть наше самородное явленіе». и

№ 132-й С. С. Слупкій. «Желательно знать, было-ли что сходное съ нашими обыденными церквами и на Востокъ, не только у православныхъ грековъ, арабовъ, коптовъ, но и у иноставныхъ народовъ, армянъ несторіанъ, у индусовъ, китайцевъ, въ Тибетъ, Монголіи, Японіи» и т. д

Нъсколько словъ о чрезвычайной важности этого древнъйшаго обычая, обычая построенія обыденныхъ церквей въ годины бъдствій, для нашего времени, въ эпоху конференціи мира, не можетъ быть, полагаемъ, сочтено за уклоненіе отъ предмета занятій Археологическаго Съъзда.

Обыденныя церкви, какъ памятники единодушія и согласія, доказывають положительно, также, какъ конференція міра, превратившаяся почти въ комиссію санитарнаго приготовленія къ войнів, вмівсто умиротворенія, доказываеть отрицательно, что для человіческаго рода возможень не миръ, а союзъ для діла священнаго, общаго, великаго, отъ коего зависить самай живнь, т. с. миръ невозможень безъ союза. Такое діло и сділаеть невозможною войну. Союзъ народовъ возможень лишь въ ділів обращенія орудій, употребляемыхъ на войнів, въ орудія спасенія отъ неурожая хлібовь и отъ урожая болізнетворныхъ зародышей (патогенныхъ микробовъ), какъ объ этомъ говорится въ стать в Новаго Рремени отъ 14-го октября 1898 г.

<sup>(\*)</sup> Приносимь нашу глубокую благодарность нижепонмонованнымы лицамы доставившимы свёденін, но которымы составлена эта статыя: М. Азинчевскому, В. В. Верещагину (нав'ястный художникы); св. С. Е. Зв'яреву (изъ Воронежа), св. І. Лапрову (изъ Нижегсродской губ.), св. Ребрину (Пермской губ.), св. Т. Е. Чулкову (Вологодской губ.), Страхову (изъ Твери), св. Т. П. Тарб'яеву (изъ Калужской губ.), О. А. Михайлову (Увадный Начальникъ Мервскаго укада);-К. П. Лоопини

№ 8129 й, -- «Разоруженіе». Такое внѣшнее умиротвореніе вовсе не чуждо Археологіи, ибо нравственная задача этой великой науки состоить зъ томъ, чтобы собирая и возстановляя памятники прошлаго всѣхъ народовъ, соединить нынѣшнее живущее поколѣніе, сыновъ-потомковъ, въ любви къ отцамъ предкамъ, любви не мертвой, а животворной. Мы потому и называемъ Археологію величайшею и святѣйшею наукой, что безъ познанія памятниковъ и останковъ умершихъ, -- познанія не мысленнаго только, -- невозможно объединеніе, братство живущихъ.

Строеніе обыденныхъ церквей, будучи высшимъ выраженіемъ помочей и толокъ, есть произведеніе природы и всей исторіи Русской земли, или континентальной части земного шара; вопросъ же о нихъ, поставленный Археологическимъ Съъздомъ, относится и къ ближнему и къ дальнему Западу, къ дальнему и ближнему Востоку, т. е. дълается всемірнымъ и вызываєть на объясненіе,—что препятствовало или способствовало существованію обычаевъ, приведшихъ къ строенію обыденныхъ церквей, и что нужно, чтобы вызвать эти обычаи, т. е. чтобы умиротвореніе пришло во всей силѣ;—построеніе обыденныхъ храмовъ, однимъ днемъ строимыхъ, есть образъ умиротворенія, ибо краткость срока, назначеннаго для построенія, требуетъ тѣснѣйшаго внутренняго соединенія, внутренняго воюва, для построенія храма, какъ внѣшняго выраженія церкви. Этотъ обычай, обычай построенія обыденныхъ церквей, несомнѣнно свойственити Россіи, не указываетъ ли на призваніе ея къ дѣлу умиротворенія?!

Статья о храмахъ обыденныхъ, и Спасообыденскихъ въ особенности, —противополагаетъ ихъ, эти обыкновенно малые храмы, громаднымъ средневъковымъ храмамъ Запада, строившимся многія стольтія, и недостроеннымъ но причинъ ровни, или по недостатку единодушіл, противополагаетъ ихъ и громаднымъ храмамъ Востока, которые хотя и доводились до конца, но какъ произведенія гнета или ига. Такимъ образомъ, обыденныя церкви отличаются отъ храмовъ Востока добровольностью, а отъ храмовъ Запада единодушість въ дълъ созиданія, что и выражалось, главнымъ образомъ, въ быстротъ постройки.

Настоящую статью, говорящую о строеніи обыденныхъ церквей, — можно-бы назвать "Объ общинь въ самомъ дъйствіи", въ работъ, или трудъ, и при томъ въ дълъ святомъ, въ священнодъйствін, въ литургіи, такъ какъ при такомъ только дъйствіи, община и бываетъ дъйствительно общиною, т. е. единеніемъ, а не разобщеніемъ, внутреннимъ общеніемъ безъ внъшняго гнета, внутреннимъ общеніемъ вмъсто внутренняго разобщенія, сдерживаемаго лишь внъшнею силою. Только въ дълъ можетъ найти свое выраженіе и соборность; только въ дълъ истинная соборность, а не въ преніяхъ, которыя приводятъ къ разъединеніямъ; истинная соборность превращаетъ догматъ въ заповъдь, тъмъ и утверждаетъ его; таковъ догматъ о Пресвятой Троицъ, какъ образцъ, или заповъди единодушія и согласія,—умиротворенія въ дълъ всеобщемъ; только въ смыслъ дъла соборность и составляетъ истинное свойство православія, которое нынъ есть

печалованіе о розни и гнет'є; при объединеніи въ дівлів устраняется то, что вызываеть печалованіе, устраняется и рознь, и гнеть; только при этомъ возможно будетъ жить не для себя только, и не для другихъ, а со встыми и для встыть; жить же со встыми, т. е. живущими, - это братство, -жить для всёхъ, т. е. и для отцовъ, уже не живущихъ, - это отечество. Но чтобы (жить со встми живушими, - т. е. съ борющимися и гнетущими, или вытъсняющими другь друга, д не принимая участія въ борьбъ и гнетъ, - или всобще въ вытъснени, - нужно, сочувствуя вытъсняемымъ, не враждовать съ вытъснителями; а чтобы избъгать болье и болье борьбы и быть менъе и менъе гнетущими, нужно отказаться отъ стремленія къ центрамъ, изъ селъ въ города, а также и вверхъ, и участвовать лишь въ спасеніи отъ общихъ всёмъ людямъ бёдствій, для чего уже не требуется, ни борьбы, ни гнета. Должно жить не для себя только, по и не для другихъ, - а со всъми (братство) и для всъхъ (отечество), потому что, - если жить не со всъми, а для другихъ только, т. е. для нъкоторыхъ, хотя бы и для многихъ, - это значитъ, что дълая добро однимъ, будешь дълать эло другимъ; -- должно жить со всъми живущими (братство), потому что большаго уже нельзя, а меньшее безнравственно, и жить нужно не для обезявд а имищушиж имато со встания изтеричения, а диннения тёхъ которые всего лищены, и для которыхъ все нужно сділать, — т. е. для умершихъ, лишенныхъ даже жизни, -- большаго же дъла, какъ возвращение самой жизни, -- быть уже не можетъ, и потому это и есть самое высшее нравственное дъло. Нужно не отказаться лишь отъ участія въ борьоб и вытъснени, но и исправить все зло, которое причинила борьба, т. е. возвратить жизнь встмъ жертвамъ борьбы.

О народности въ ея прошедшемъ и предполагаемомъ будущемъ и отвѣтъ на вопросъ — "Что такое Россія".

Не отрицая возможности существованія и на Западів и на Востоків явленій, подобныхъ строенію нашихъ обыденныхъ храмовъ, особенно въ древивишій періодъ исторіи, подобно тому, какъ на Западв существовали общины, съ которыми не въ близкомъ лишь отношени находится обычай строенія обыденныхъ (или обыночныхъ) храмовъ, такъ жакъ строеніе такихъ храмовъ есть сама община въ действи, какъ это уже было ска. зано; — <del>итакъ</del> не отрицая возможности чего-либо подобнаго и на Западъ, и на Востокъ, -- мы, однако, ръшительно склоняемся къ тому, что обычай этотъ есть явленіе самородное и притомъ самое зарактерное, заключающее въ себъ самыя существенныя черты нашей народности; словомъ, - вопросъ о храмахъ обыденныхъ есть вопросъ о самой народности русской, о духв народномъ и объ его проявленіяхъ въ делахъ хозяйственныхъ, государствениыхъ и церковныхъ-въ прошедшемъ, а также и о предполагаемомъ проявлени этого духа въ будущемъ; -- и время проявленія этого будущаго, надо полагать, наступаеть уже, - будемь над'єяться, что циркуляръ 12-го августа 1898 г. объ ограничени вооружений полагаетъ ему начало.

Для построенія обыденныхъ (однодневныхъ) храмовъ нужна и община лишь однодневная, но самаго глубокаго, теснейшаго соединенія, соединенія безкорыстнаго, безпорочнаго, святого... Община, артель, соборъ, -- очень многими считаются отличительною чертою славянскаго племени; но и первая, и вторая, какъ и третій, говорятъ лишь о соединеніи силъ и не указывають на цёль этого соединенія, - въ обыденныхъ же храмахъ указывает ся самая цёль соединенія силь; -- и мы узнаемъ эту цёль, если вмёсто храма, который есть образъ, сънь, символъ, \*) прообразованіе, поставимъ двиствительность, ему соотвитствующую; --- ибо новый завить есть дви. ствительность, - осущеотвление чаемаго, осуществление не въ мысли только, не въ словъ, не въ художественномъ образъ, но самымъ дъломъ, осуществленіе чаемаго («чаю воскресенія мертвыхъ»), т. е. исполненіе діломъ, — на самомь двав, - молитвы всвхъ живущихъ о всвхъ умершихъ. Такимъ образомъ, обыденные храмы есть не памятники лишь единодушія и согласія, но и предвестники общаго дела спасенія, или всеобщаго воскрешенія, которое въ конференціи, конгрессъ, или соборъ, и получитъ, рано или поздно, всемірный центръ.

Смыслъ и значение построения обыденныхъ храмовъ раскрывается, или становится понятнымъ, при всестороннемъ разсматриваніи этого построенія; можно же разсматривать его и съ религіозной стороны, какъ выраженіе религіознаго подъема, и со стороны психологической, показывающей, --- вопреки утвержденію западныхъ психологовъ, что толпа, соединившись въ святомъ дълъ построенія храма, очищается отъ пороковъ, дълается хотя и на короткое время святою, церковью, имѣющею одну душу, -- дъ. лается способною на дъйствіе, которое можеть выразиться и не въ однихъ только болъзненныхъ явленіяхъ, психическихь эпидеміяхъ... Можно разсматривать построеніе обыденныхъ храмовъ и какъ помочь или толоку, какъ коллективный или кооперативный трудъ; но вмъстъ съ тъмъ это не юридико-экономическое, а чисто нравственное явленіе, и внесеніе въ помочи и толоки юридико экономическихъ интересовъ, только искажаетъ ихъ. Можно разсматривать построеніе обыденыхъ храмовъ и съ географической стороны; - разсмотреніе съ этой стороны указываетъ на лівсную полосу, воспитавшую людей, способныхъ къ постройкамъ, плотниковъ, и давшую матеріаль для созиданія обыденныхъ храмовъ, указываеть и на тъ климатическія условія, которыя требують наибольшаго соединенія силь для совершенія работы въ наикратчайшій срокъ; указываетъ также и на степную полосу, воспитавшую "разрушителей построекъ", которые своими разрушительными набъгами не допускали прочныхъ построекъ и вынуждали къ постройкамъ на скорую руку, скорогородовъ и, такъ сказать, скорохрамовъ... Въ строеніи обыденныхъ храмовъ участвовалъ и лъсъ и поле (степи кочевниковъ), зной лъта и стужа зимы, словомъ вся физическая и психическая природа континентальной глуби земной планеты... Разсматривая съ исторической стороны, мы увидимъ, что

<sup>\*)</sup> Символь им'веть тесную связь съ декадентствомъ, если не переходить нь д'ало.

обыденные храмы есть произведение Псково-Новогородской, пограничной съ нѣмцами, земли, а потомъ и Московской государственности. Сила, произведшая обыденные храмы, съ наибольшею энергіею проявилась въ спасеніи русской земли отъ смутъ, вызванныхъ самозванцами; таже сила проявилась и въ 1812-мъ году, хотя и съ меньшимъ напряженіемъ. Мы не будемъ, однако, разсматривать здѣсь каждую сторону отдѣльно, такъ какъ всѣ онѣ находятся въ тѣснѣйшей между собою связи; укажемъ только на обыденныя погребенія странниковъ общею помочью и толоками большей части Москвы, отъ царя и его семьи. (См. Богословскій Вѣстникъ—1897 г. № 2-й).

Обычай построенія обыденных храмовъ есть лишь наивысшее проявленіе нашихъ помочей и толокъ, наивысшее выраженіе единодушія и солласія, объщающее великое булущее, когда единодушіе и согласіс будетъ проявляться не временно лишь и случайно, не въ нѣкоторыхъ только отдѣльныхъ мѣстахъ, когда оно найдетъ приложеніе къ великому общему дѣлу, къ всеобще-обязательному знанію, къ знанію не пустому, а выражающемуся въ общемъ дѣлѣ, для котораго, будемъ надѣяться, конференція мира сдѣлается центромъ, какъ объ этомъ и было уже сказано.

Въ вопросахъ о храмахъ обыденныхъ, обращенныхъ къ Западу и Востоку, заключается, или долженъ заключаться, и вопросъ о помочахъ и толокахъ, т. е. вопросъ о томъ—было-ли что-либо подобное нашимъ помочамъ и толокамъ какъ на Западъ, такъ и на Востокъ. Хотя вопросъ этотъ прямого отношенія къ археологіи не имъетъ, но въ вопросъ историко-археологическій онъ входитъ, и желательно, чтобы Съвзды не спеціализировали, а распиряли свои задачи.

Хотя въ помочахъ и толокахъ единодушіе и согласіе проявляется въ степени низшей сравнительно съ проявленіемъ его при построеніи обыденныхъ храмовъ, и прилагается не къ такому святому дѣлу, но за то въ помочахъ и толокахъ единодушіе и согласіе выражается не въ рѣдкія лишь минуты, какъ при построеніи обыденныхъ храмовъ, а постоянно, ежегодно, повсемѣстно, и при томъ какъ у русскихъ, такъ и у инородцевъ, живущихъ въ Россіи. \*Впрочемъ постоянство и повсемѣстность помочей и толокъ, также какъ и дѣйствіе въ нихъ начала нравственнаго, есть еще вопросъ, который можетъ быть рѣшенъ только тогда, когда во 1-хъ, помочи и толоки будутъ выдѣлены изъ массы юридическихъ обычаевъ, къ которымъ ихъ неправильно относятъ, какъ это будетъ видно изъ ниже-

<sup>\*)</sup> Между прочимъ существуетъ помочь и у туркменъ Мервскаго сазиса: "Богатые люди, инфюще больше поствы, если не уситваютъ по недостатку рабочихъ рукъ справиться съ уборкой хлъба, свываютъ на помочь всыхъ желающихъ и устранваютъ имъ угощене утромъ и послъ полудня, ва что помочане и работаютъ на ихъ полъ. Работа продолжается обыкновенно не дольше какъ до 2-хъ часовъ по полудни. Такія же помочи устранваются для уборки поствовъ инановъ ихъ почвтателями, поствовъ в мовъ и малолътнихъ сиротъ родственниками и знакомыми. Въ этомъ послъднемъ случать помочь разскатривается какъ жертва Ногу, богоугодное дъло, и угощене не обязательно" изъ письма Утаднаго Начальника Мервскаго Утада. О. А. Михайлова). Но адербежански номочь— " ог (ћ) ма "

слъдующаго; во 2-хъ, когда свъдънія о нихъ будутъ собраны отовсюду, и особенно наъ дальнихъ, заходуєтныхъ мѣстъ, въ которыхъ они еще не подверглясь, или мало подверглись вліяню городской жизни, изъ тѣхъ мѣстъ, гдѣ живы еще былины временъ старыхъ, а также и отъ старообрядцевъ; и въ 3-хъ, когда свъдънія —такимъ образомъ собранныя мѣстными интеллигенціями, —будутъ разработаны не экономистами и юристами, а исихологами.

Въ Русской земль, —въ земль общинь, мірских сходокъ, артолейбратчивъ, (что отразилось въ самомъ устройствъ при храмахъ траневъ, или схожихъ избъ, для поминовеній, для пировъ въ храмовые праздники и для сходокъ, —Богословскій Въстникъ 1897 № 2-й), —вопросъ о помочахъ и толокахъ, также какъ и о храмахъ обыденныхъ (вопросъ исихологіи коллективной), есть вопросъ самый существенный и корениой, и при томъ такой, который всей философіи, всъмъ частямъ ея, можетъ дать иной видъ, такъ какъ вопросъ этотъ соединлетъ философію теоретическую и практическую въ одну, къ философію проективную; и это будетъ философія не субъективная и пенобъективная, и въ ней не будетъ ничего, не относящагося къ дълу.

И помочь, и толока, начинается призывомъ. Бога въ помочь и толоку. "Вогъ въ помочъ" есть обычное у насъ, на Руси, привътствіе всякому работающему: употребляется ли выражение "Вогъ въ толоку", - мы не знаемъ, и вопросъ объ этомъ также можетъ быть поставленъ въ числв вопросовъ, на которые желательно получить отръты. Помочь и толода слова однозначущія, и въ однихъ містахъ толока имбеть болье обширный смыслъ, а въ другихъ помочь употребляется въ болфе широкомъ значеніи. Въ построеніи обыденныхъ храмовъ помочь и толока возводятся въ дъло священное. Обыденный храмъ, какъ зданіе, есть произведеніе церкви въ ея идеальномъ значеніи, какъ общества, имъющаго одно сердце и одну душу. Обыденный храмъ, это – жертва приносимая всеми и за всехъ... Но помочи и толоки и сами по себъ не лишены священнаго значенія: «работа міромъ за угощеніе"—выраженіе неточное и не свойственное патріархальному быту, а работа міромъ есть произведеніе именно патріархальнаго быта; — но работа эдёсь не товаръ, а угощеніе -- не плата, и тъмъ не менъе этотъ безилатный трудъ есть трудъ плодотворный, спорый и самое слово толочво значить епорве. Угощеніе при этомъ есть выраженіе благодарности, есть какъ-бы евхаристія, ибо работа толочанъ и помочанъ, - т. е. братская, мірская помочь, - завершается братскою трапезою, которая напоминаеть то, что называлось **агапе**. Помочи и толоки явленіе не экономическое, если даже угощеніе и принять за плату, ибо не будетъ соотвътствія между работою и платою за нее, и работа при этомъ вполит добровольна. Нетъ въ помочахъ и толокахъ ничего и юридическаго, ибо это не наемъ, нътъ при этомъ ни торга, ни договора. Что помочи и толоки суть явленія чисто правственнаго порядка, а не экономическаго или юридическаго, это доказываютъ особенно помочи бъднымъ. Такъ пришли однажды \*) на помочь къ бъдной вдовъ, не цълымъ, конечно, міромъ, а лишь нъсколько человъкъ. Бъдная вдова не имъла ничего, чъмъ угостить, чъмъ бы выразить свою благодарностъ помочанамъ, и когда они окончили работу, такъ имъ говорила: «Касатики мои, мнъ нечъмъ Васъ попотчивать, не обезсудьте. Пошли Вамъ, Господи, свою милость, родителямъ Вашимъ—царство небесное»,—и повалилась въ ноги помогавшимъ ей, которые и не ожидали, конечно, никакого отъ нея угощенія. Вдова не ограничилась пожеланіемъ милости Божіей работавшимъ, а пожелала и родителямъ ихъ царства небеснаго, т. е. это актъ вполнъ религіозный. Помочь, совершаемая обыкновенно въ праздники, не доказываетъ-ли, что для нашихъ крестьянъ праздникъ—не покой, не суббота, а дъло, трудъ, не доказываетъ-ли это, что наши крестьяне поступаютъ въ этомъ случаъ согласно съ Евангеліемъ и не въ праздности видятъ праздники.

По словарю Даля-помочь или толока есть сборъ населенія къ одному хозяину по кличу для дружной работы на одинъ день. Хозяинъ угощаетъ помочанъ и этимъ способомъ за одинъ разъ снимаетъ хлѣбъ, выкашиваетъ лугъ, молотитъ. Въ этой однодневности помочи кроется и обычай совиданія храма въ одинъ день... Бываетъ толока и на вывозъ навема, на рубку капусты, т. е. все дълается сообща. Эта совокупная работа всёхъ вмёстё придаеть силу и энергію каждому въ отдёльности, **увлокаеть ліцивыхь, даеть силу слабымь,** словомь—заражаєть, но заражаетъ здоровьемъ, силою вопреки мивнію Западныхъ психологовъ, двлающихъ свои выводы изъ наблюденій надъ народами вырождающимися... Работа помочью и толокою кромъ того, что она дружена, спора, сопровождается еще пъснями и совершается съ такою радостію и веселіемъ, что одинъ изъ описывающихъ полевыя работы помочью сомнівается, --можноли назвать ихъ страдою. При такомъ дружномъ трудъ робота перестаетъ быть бременемъ тяжелымъ и дълается игомъ благимъ, добровольнымъ. Безъ этой же совокупности не одинъ лишь крваостной, но и трудъ для себя не кажется легкимъ, не совершается съ такою радостію; —на людяхъ же и тяжедый трудъ становится легкимъ и дълается радостнымъ. И такъ, вотъ что значитъ трудъ дружный, трудъ совокупный;—такой трудъ есть возведеніе работы въ художество, въ поэзію, въ благое д'вло, въ службу Божію, т. е. въ этомъ совокупномъ трудъ соединяется искусство, правственность и религія. Помочь и толока хотя и не им'вють такого нравственнаго совершенства, какъ обыденные храмы, но онъ обыденны во всякомъ смысль, какъ въ значени обыкновеннаго, постояннаго явления, такъ и въ значеній однодневнаго, или обыденнаго, исполненія, совершенія работы. Сама барщина была лишь элоупотребленіемъ помочью, -- добровольное обратилось при этомъ въ принудительное, сборъ сталъ сгономъ; но угощеніе осталось и у помѣщиковъ, оно дълалось осенью, по окончаніи всъхъ поле-

<sup>\*)</sup> Это однажды повторяется на Руси очень часто превмущественно во время такъ навываемой страды,—очень часто и повсюду.

выхъ работъ. Насколько этотъ обычай быль повсемъстенъ, мы не знаемъ, и вопросъ объ этомъ также долженъ войдти въ число вопросовъ о помочахъ и толокахъ.

Помочи и толоки свойственны не только русскимъ, но и инородцамъ, какъ это видне изъ «Обычнаго права» Якушкина (Библіографическій указатель) и изъ приведеннаго више письма г-на Михайлова; такъ что главнымъ, ло крайней мърѣ, дѣятелемъ въ обращени людей къ совокупной работъ, въ пріучени ихъ къ такой работѣ, былъ климатъ, дающій очень короткій срокъ для посѣва, покоса, жатвы и вообще—для всѣхъ сельско-хозяйственныхъ работъ; а потому помочи и не могутъ быть предметомъ нашей гордости, если бы даже оказалось, что номочи принадлежатъ одной Россіи, имѣющей континентальный климатъ по преимуществу Такимъ образомъ, въ дѣлѣ разъясненія вопроса о коллективной работѣ въ ея прошломъ, настоящемъ и будущемъ значеніи могутъ принять участіе какъ тѣ, которые дѣлаютъ русскій народъ носителемъ всѣхъ добродѣтелей, такъ и западники, т. е. тѣ, которые видятъ въ немъ, въ русскомъ народѣ, посителя всѣхъ пороковъ, т. е. какъ любяшіе русскій народъ, такъ ненавидяшіе его.

Въ некотерыхъ местахъ помочи и толоки такъ исказились, что иной усоминтся даже, точно-ли она были когда-нибудь выражениемъ единодушія и согласія. Однако, есть еще м'єста, гдів помочи и толоки, - это приложение единодушія и согласія къ хозяйственнымъ діяламъ, - сохраняють характеръ религорный, не юридическій, а чисто нравственный. Въ статьть -«Раскольничья община на Вяткть» - Добротворскаго, - говорится; «Они (раскольники) во всемъ помогаютъ другъ другу, всѣ почти работы дълаются у нихъ помочами, въ круговую; при чемъ на помочахъ не бываетъ ни капли вина: «не для выпивки ходимъ, а такъ, значитъ за любовь», товорятъ раскольники, «онъ миб поможетъ, а я сму» (Рус. Въд. 1884 г. № 20). Сохранили свои основныя черты помочи и толоки именно въ тъхъ мъстахъ, гдъ и доселъ живы еще древнія былины, а въ прежнее время прониущеотвонно строились обыденные храмы, Г. И. Кулаковскій (Олонецкія Губ. Въдомости, 1889 г. № 34 й) въ помочахъ, устранваемыхъ крестьянами "ради кешенія луговъ", жатвы, запашки, кладки готоваго сруба на фундаментъ при постройкъ дома, при возкъ для него бревенъ, дъланія въ новомъ домъ нечи» и т. п. сидитъ привычку «издавна житъ вмъстъ, работать сообща»; -- «при этомъ», говорить Кулаковскій, -- «на помощь одному обывателю приходить вся община или даже нѣсколько близь живущихъ общинъ со своими собственными орудіями,.... при возкѣ для постройки дома бревенъ общинники являются со своими лошадьми, веревками, топорами и проч.; въ лъсъ ъдутъ и мужчины и женщины длинною вереницею въ 20, 50 и болье лошадей; лъсъ рубится сообща, сообща взваливается на дровни, везется, -- и въ два, три или четыре пріема на деревенской улицѣ воздвигаются цълыя горы бревенъ, привезенныхъ «помочью»... Все это очень напоминаетъ построение обыденнымъ храмовъ, -- зам'втимъ отъ себя. Затьмъ «хозяинъ угощаетъ помочанъ и начинаетъ строиться; для рубки соуба нанимиетъ онъ рабочихъ, но разъ срубъ сложенъ, таже помочь является къ нему, по первому сго приглашенію, разбираетъ весь срубъ и перекладываетъ его на фундаментъ»... «Кладку балокъ, потолка, стропилъ, крыщи и проч, производитъ опять насмиая сила... На строеніе печи, для такъ называемаго печебитья, вновь приглашается помочь, привозится глина и начинается почебитьо"\*).. Работа идетъ весело и живо, подъ тактъ народныхъ пъсенъ, и чрезъ какихъ-нибудь два часа большая крестьянская печь готова»... Послъ начинаются пляски и угощение ин помочане расходятся иногда только къ полночи»... «Только что описанное чередование помочей съ наемною работою будеть тъмь понятнъе»,--говоритъ Кулаковскій, - «если мы предноложимъ, что въ былое время крестьянскіе дома, или вообще зданія, строились цілою общиною; община бхала въ лісь, строила домъ цвликомъ»;... «хозяинъ строющагося дома изъ благодарности предлагалъ работающимъ рядъ угощеній»... «Помочи устраиваются всего чаще по праздикамъ и послъ объда», «Въ заключение остается пожалъть», --- говорить Кулаковскій, -- «что прекрасный обычай падаеть, прекращает-СЯ»...

Помочи и толоки прилагаются не къ однимъ хозяйственнымъ нуждамъ, онъ имъютъ приложение и къ государственнымъ дъламъ, а въ нъкоторыя эпохи помочи получали у насъ необыкновению широкое примъненіе, какъ напримъръ, въ такъ называемое смутное время и особенно въ безгосударное, когда Москва была занята поляками, а Лавра находилась въ осадъ или же едва вышла изъ нея. Въ смутное время русская земля была спасена взаимною помочью и толокою, конечно и при Божьей также помощи, выразившейся, между прочимъ, въ дъятельности Троице-Сергіевой Лавры. - Желательно было-бы сдълать сравнение способовъ спасения у разныхъ народовъ въ подобныхъ положенихъ, т. е. въ безгосударное время.. -Города сносились тогда между собою отписками, которыхъ много собрано во II мъ томъ актовъ Археографической Экспедиціи. Такова, напримъръ, отписка Вычегодцевъ къ Пермичамъ, въ которой говорится, что Вычегодцы хотятъ со всею Пермскою землею, отъ мала до велика, посовътоваться, чтобы жить и умереть вмітсті, другь друга ни въ чемъ не выдать (№ 102-й, а также №№ 91, 97, 99 и мног. друг). Не напоминаютъ ли эти отписки тъхъ посланій, которыми ссылались христіанскія общины временъ апостоловъ и мужей апостольскихъ!... Въ этой перепискъ городовъ между собою о спасении земли заключается богатый матеріалъ для изученія мірского дъла, а потому и слідовало-бы всв акты, относящієся къ этой перепискъ, выдълить изъ второго тома актовъ Археогр. Эксп., (который къ тому же становится нынѣ библюграфическою ръдкостью), и присоединивъ къ нимъ акты такого же содержанія изъ другихъ источниковъ, издать особою книгою,

<sup>\*)</sup> Печь--самое священное масто; слова-печища и отнища.

Но не въ смутное только время русская земля спасеца была помочью и толокою. Дъйствіе ихъ, т. е. толокъ и помочей, есть явленіе непрерывное, хотя не единственное и не исключительное... Въ дътъ созиданія и обороны, объединенія и спасенія Руси, всегда принимала и принимаетъ участіе помочь и толока; т. е. русская земля созидалась, возстановляла свое единство и спасалась не одною обязательною и принудательною службою, но и добровольною. Помочи и толоки суть проявление добровольности, также какъ принудительная служба есть слъдствіе недостаточности или слабости доброволія. Полная добровольность есть выраженіе совершеннольтія, недостатокъ же добровольности есть слъдствіе несовершеннольтія общества. Призывъ князей домосковскою Русью было явнымъ признаніемъ слабости доброволія для защиты отъ стелныхь варваровъ и для внутрен: няго объединенія, и выраженіемъ достаточности его, т. е. доброволія, лишь для иовынужденнаго подчиненія призванной власти. Недостаточность доброволія для объединенія въ такъ называемый удівльный періодь выввала необходимость Московскаго принужденія; тімь неменіве первое возстанів, какъ и послъдующия противъ татаръ, противъ Мамая и т. д., были произведеніємь не одного принужденя, но и добровольной толоки князей и народа и постоянной помочи Божіей, особенно явленной въ благословеніл преп, Сергія и въ подвиг'я двухъ великихъ добровольцевъ его обители, Пересвъта и Ослябы. Въ 1812 году добровольная помочь не успъла развернуться во всей своей мощи, по причин в скораго окончанія войны, тымь неменье добровольцевъ было много даже изъ интеллигентнаго класса ностямъ дворянства. Были добровольцы и въ сероскую войну и въ болгарскую, созидался добровольный флоть, -- доброволів на сушт и на морть Такое значительное участіе добровольности, или толоки, одиночной и совокупной—въ прошедшемъ, даетъ надежду на проявленіе еще большей добровольности - въ будущемъ, если только цълью будетъ поставлено не свободное государство, или царство своеполія, не жизнь для себя или для другимъ (эгоизмъ и альтруизмъ), а царсто доброволіл, т. е. жизнь со всѣми и для всвую, или искупленіе отъ общихъ всёмъ бъдствій, для спасенія отъ которыхъ и воздвигались обыденные храмы. Надежда на полную замѣну припужденія добровольностію осуществится, если будетъ признано пеобуодимымъ постоянное, непрерывное вызываніе (расширеніе) доборовольности, пріученіе къ этой добродътели въ видъ побужденій къ сверхдолжной службь, къ свертребуемымъ, или добровольнымъ, податямъ, а вмъсть если будетъ устранено все, что препятствуетъ расширенію добровольности, т. е. если добровольность будеть употребляема именно на спасение отъ общихъ бъдствій, а не на удовлетвореніе какихъ-либо частныхъ годъ, что было бы злоупотребленіемъ, а не благимъ употребленіемъ добровольности. И тогда принужденіе, какъ проявленіе несовершеннолітія общественнаго, стало-бы ненужнымъ, а сдинодушіе и согласіе, вызываемыя чрезвычайными б'їдствіями и проявляемыя до сихъ порь лишь въ р'їдкіе моменты построенія однодневныхъ церквей, стали-бы постоянными и были бы направлены противъ тёхъ самыхъ бёдствій, которыми и вызывалось построеніе обыденныхъ храмовъ, т. е. противъ моровъ, язвъ, голода и смерти. Государство, также какъ и церковь, есть общество спасенія отъ бёдствій обшихъ всёмъ сынамъ человівческимъ, отъ голода, мора, язвъ и — вообще – смерти, которую мы видимъ преимушественно, прежде всего, — можно сказать, — въ смерти нашихъ родителей. Правда, обыденные храмы, — это проявленіе самой доброй, самой благой воли, — давно уже стали, повидимому, лишь памятниками прошедшаго; но духъ, созидавшій ихъ, еще живъ, какъ это и доказываетъ многими примірами священникъ Ребринъ, нашъ зауральскій корреспондентъ, которые мы и приводимъ ниже, принося глубокую благодарность за сообщеніе ихъ

Случаи, которые обыкновенно считаются за начало построенія обыденных и церквей, - а именно построеніе церкви въ 6504 г. св. Владиміромъ въ Василевъ, въ благодарность за спасеніе отъ Печенеговъ, и построеніе церкви въ 6530 г. Мстиславомъ въ Тмутаракани въ благодарность за побъду надъ Касогами, - въ строгомъ смыслъ не могутъ считаться такимъ началомъ, такъ какъ неизвъстно, были ли эти церкви обыденными и со вокупнымъ ли трудомъ всъхъ онъ были построены; относительно этихъ церквей несомнънно лишь то, что онъ суть цоркви обътныя. Но возможно, что и эти церкви были построены также, какъ церковь во Владимір'в Вольнскомъ. А объ этомъ храмъ, называемомъ въ предан!и обыденнымъ, говорится, что Владиміръ, возвращаясь съ войны, велѣлъ взять каждому воину по камню, изъ этихъ камней и была сложена церковь. (Волынь, --) \*). Если и въ Василевъ была построена церковь Батюшковъ, стр. такъже, то должно будетъ признать, что построеніе церквей трудомъ общимъ, совокупнымъ, связано и съ борьбою противъ кочевниковъ, такъ что обыденные храмы были-бы памятниками самаго начала умиротворенія степи. Самъ Василевъ былъ изъ числа техъ городковъ или кръпостей, которые сооружались Владиміромъ по р'вкам'ь Роси, Стугн'в, и вообще на границъ степи, т. е. на сторожевыхъ линіяхъ, какъ онъ назывались въ государствъ Московскомъ. Къ храмамъ, воздвигнутымъ въ короткій срокъ и совокупнымъ трудомъ, совокупными силами, хотя и не однодневно, можно отнести построеніе при Ярославъ, послъ пожара, церкви въ Вышгородъ\*\*),

\*) Такой спосоть построенія очень похожть на легенду, и такія легенды существують не въ одной русской землі; это—легенда о могуществів совокупной сялы, и эта летенда становится критикою, разрушающею мисъ, который принисываеть дійствіе многихълиць одному лиду,—герою, генію.

<sup>\*\*)</sup> Вышедии отъ князя, опъ (митрополить) собраль своихъ соборныхъ священниковъ и все духовенство и веліять идти съ престами въ Вышгородь. И пришли къ місту,
гді лежали святые (Борисъ и Глібъ), а быль съ ними князь великій Ярославъ, и поставили кліттку малу (небольшую часовию или храмиву, которан была поставлена въ
одинь день) на томъ мість, на которомъ столла сторізвшал церковь. Архіописковъ (т. е.
митрополитъ), пришодши съ крестами, сотвориль мъ той клітткі всенощное півніе. На
другой день пошель архісписковть со крестами (къ тому місту), гдіз лежали пречестный
тъла... И внесши (гробы) въ ту храмину, которая была поставлена на містіз сторівшей церкви, поставили ихъ померхъ земли, на правой стороніз (Наъ сказ. Якова мниха,
чт. въ об. И. и Д. Р., 1870 кв. 1-я) Голубинскій. Ист. канониз. свят. въ Русек. Церкви
(Еогос. Вівс. 1894, йоль стр. 67 и 68).

а также Брянскаго Свѣнскаго монастыря 6796 (1288 г.) «по отпѣніи онаго (модебна) нача самъ князь своима рукама со всъми при томъ бывшими на храмъ Божій, Пречистыя Богородицы, древа рубити и, совершивъ храмъ вскоръ во имя Пресвятой Владычицы, честнаго славнаго ея освятивъ, повелълъ служити соборомъ Божественную литургю». Но возможно, что происхожденіе обыденныхъ церквей связано съ самимъ крещеніемъ русскаго народа и было первымъ дівломъ новокрещенныхъ, какъ это указываетъ преданіе о построеніи обыденной церкви въ Угодичахъ (Титовъ, Ростовскій увадъ, Москва, 1885 г., стр. 81). Это замъчательное сказаніе примъняетъ къ Ростову то, что совершилось въ Кіевъ, оно заставляетъ Владиміра созывать ростовцевъ на общій крещатикъ, и Угожане (Угодичи, -- село противъ Ростова, на противоположномъ берегу озера Неро) оказываются первыми, отозвавшимися на призывъ князя. Не видно, чтобы крешенію предшествовало какое-нибудь книжное наученіе, но очень видно, что угожане знаютъ о христіанствѣ именно то, что оно требуетъ братской любви и согласія; эта великая доброд'єтель, —единодущіе и согласіе, - и проявилась въ построенія въ одинъ день церкви. Сказаніе пріурочиваеть это построеніе къ 15-му іюля, ко дню памяти Кирика и Іудиты, во имя которыхъ и созидается церковь, ко дню кончины (будущей?!) равноапостольнаго князя. Отсутствіе предварительнаго наученія показываетъ, что этоть храмъ быль уже и школою... По всей въроятности и другје старые города имъли сказанія, въ которыхь дьлають Владиміра своимъ восприемникомъ отъ купели; а такъ какъ "народъ русский крешенъ былъ безъ предварительнаго оглашенія, или просв'ященія, т. е. крешеніе народа совершилось на томъ же основании, на какомъ крестять латей" (Предисл. къ Сказанію о постр. обыден, церкви въ Вологдъ, Чтенія Общ. Исторіи и Древн. Рос. т. 166-й), то воспріемникъ народа отъ купели долженъ быль принять на себя долгъ всеобщаго обязательнаго образованія. Ни Владиміръ, ни его преемники не могли еще исполнить этого долга, а потому онъ все еще остается долгомъ, переходя отъ одного властителя къ другому, особенно чрезъ помазаніе на царство.

Представленіе о крещеніи Руси было-бы совершенно не върно, если говоря о призывъ княземъ угожанъ, мы забыли-бы о самомъ князъ, дъ лавшемъ призывъ, о князъ, по приказу котораго, какъ принято выражаться, русскій народъ пошелъ къ купели; а этотъ князъ на самомъ себъ, на дълъ показалъ, что такое христіанство; принявъ крещеніе, Владиміръ распустилъ свой гаремъ, пересталъ казнить даже разбойниковъ и разыскивалъ нищету... Какой катехизисъ, какой аргументъ можетъ быть сильнъе этого примъра?! Великій религіозный подъемъ, выразившійся въ построе ніи обыденнаго храма, и могъ быть вызванъ только этимъ аргументомъ. И можетъ-ли быть безсмысленною толпою, —какъ это принято думать, — тотъ народъ, для убъжденія котораго нуженъ былъ такой великій нравственный аргументъ, тотъ народъ, который въ двухъ князьяхъ-братьяхъ (Борисъ и Глъбъ), жертвахъ усобицы, канонизовалъ христіанскую любовь

и осудиль раздорь, предшествовавшій самодержавію?!

Возникшіе (по преданію) при самомъ насажденій христіанства обыденные храмы были затъмъ возращены на Руси великими бъдами. Хотя бъды и скорби неръдки на землъ вообще, а на русской въ особенности, тъмъ не менъе эти произведенія бъдъ и скорбей встръчаются не часто. Если храмы, какъ внъшнее выраженіе религіи, суть произведенія существъ смертныхъ, то обыденные храмы суть произведенія чрезвычайной смертности, когда утраты учащаются и смертность \*) чузствуется особенно живо; извъстно, что большинство обыденныхъ церквей было построено во время моровыхъ повътрій, и нъкоторыя изъ этихъ церквей даже назывались моровыми:

"Въ лъто 7041-е.... поставилъ владыко Макарій церковь деревянуморовую" (Новгор. Лівтоп. 1879 г. стр. 125-я). "Въ лівто 6898-е, И бысть моръ Афонасьевскій и поставиша церковь Афонасьеву въ одинъ день за соборною церковью въ каменномъ городъ Дътинцъ, и свяща ю... архісни скопъ Іоаниъ съ игумени и съ попы и съ крилосомъ святыя Софъя... и преста моръ" (Новгор. лътоп. 1888 г. дл. 37, 246 и 376). "Въ лъто 6925 и 6926.. по гръхомъ нашимъ бысть моръ великъ и страшенъ зфло на люди... И ., поставища церковь святыя Анастасіи единымъ днемъ и бревна съкущи того же дни, а въ останочныхъ бревнахъ поставиша церковь св. Илью .. а Новоторжене также у себъ въ городъ единаго утра поставища церковь св. Аеонасія и попове свящаще ю соборомъ» (Новгор. лѣтоп. 1879 стр. 257, л 51, об. л. 52 й). "Въ люто 6932-е. Моръ бысть... и по всей Руси, и въ Литвъ, и въ Нъмцекъ.. Владыко Еуеимій постави церкву въ Новгородъ на единъ день за алтаремъ святыя Софіа, святый Спасъ Милостивый». (Новгород. Лътоп. 1879 г. стр. 50 - 51) 1420 г. «Бысть моръ великъ зъло... начаща искати, гдъ была первая церковь св. Власій, а на томъ мъстъ стояше дворъ Артеміевъ... давши ему сребро и изрывше дворъ, обрътоша престолъ и... въ единъ день поставиша церковь во имя св. Спаса» (Псковская лътопись 18 г. стр. ). 1442 г... «Въ Псковъ бысть моръ великъ зъло; и князь... подумавше съ Псковичи, поставища церковь въ единъ день на Романихъ Похвалу Св. Богородицы... и въ тотъ день и литургію совершиша» (Псковская літоп. 18 г. стр. ). "Въ лѣто 6975 бысть жоръ великъ это въ Великомъ Новъградъ... и того дне поставища церковь деревяну во имя св. Сумеона... и освяти ю самъ архіепископъ (Новгород. лётоп. 18 г. стр. ) "Вь лёто 7035-е. Бысть въ Великомъ

<sup>\*)</sup> Существуеть два опредъление смертности, - одно философское, а другое религіозное, или христіанское; христіанское опредъленіе имѣеть въ виду смерть не себя лишь, но и всіхъ другихъ, философское же опредъленіе знаеть только собственную смерть; съ втой последней точки зрѣнія и можно доказывать что смерти нѣтъ. - (не обращая вниманія на постепенное умираніе, ослабленіе, старѣніе),—такъ какъ, по выраженію Эпикура,—пока я живъ, смерти нѣтъ, а когда я умеръ, то меня нѣтъ". Точно также и Толстой, слѣдул основной философской заповѣди — "познай самого себя", т. е. знай только себя, отридаетъ существованіе смерти, такъ какъ самъ еще живъ, а смерти другихъ не замѣчаетъ; напрасно инфлюэнца, а потомъ холера доказывали ему существованіе смерти, —для человѣка, знающаго только себя, всѣ эти доказательства остались безсильны.

Новъградъ моръ зъло страшенъ... и поставиша церковь деревяную.. во единъ день» (Новгород. лътоп. 1879 г., стр. 321-я)

Кром'в обыденныхъ храмовъ въ Новгород'в и Псковъ, изв'ястно о построеніи такого же храма въ Вологдъ -- о построеніи этого храма сохранплось даже самое подробное сказаніе, напечатанное, между прочимъ, по двумъ спискамъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. Россійскихъ 1893 г. т. 166 й. Въ 1571 году, 16-го августа, была построена Спасо-обыденная церковь въ Сольвычегодскъ, по случаю начавшагося съ 8-го іюля повътрія, какъ это видно изъ письма отъ 7-го сентября 1854 года Сольвычегодской Обыденной церкви священника Тихона Евгеніевича Чулкова; церковь эта посвящена двумъ Спасамъ, -- нижняя -- Спасу 1-го августа, а верхняя--- Спасу 16-го августа. Изъ книги В. В Верещагина-«На Съверной Двинъ», стр. 27-я, видно, что, въ Цивозеръ, на старомъ руслъ Съверной Двины, Сольвычегодскаго увзда Вологодской губерній, и до сихъ поръ сохранилась обыденная церковь во имя Флора и Лавра, построенная ради избавленія отъ мора на скотъ; калька этой церкви, какъ и Туравецкой, доставлены самимъ В. В. Верещагинымъ... Въ 1533 году была построена обыденная церковь въ Туровцъ, Вологодской губерній, во время прихода не върныхъ Казанскихъ людей (Труды Археологич Съъзда, т. 3 й, - «Свъдънія о городахъ и городищахъ, находящихся въ Вологодской Имъются свъдънія о построеніи обыденныхъ храмовъ и въ Устюгъ, обыденной часовни въ урочище на Сыльвь (притокъ Чусовой), которое слыветь подъ названіемъ "Ержаково городище"; въ Кунгурской літописи, издан, Археографическою Коммиссіею въ 1886 г., говорится объ этомъ такъ: «Мая въ 9-й день доспъли объщаніемъ часовню на Городищъ томъ во имя Николая Чудотворца»; т. е. завоеваніе Сибири началось построеніемъ обыденной церкви; а "чрезъ Сибиръ", - говоритъ Кунгурская літопись,-«искони всевидецъ Христосъ... зиждитель дому своего... чадебно предповелѣ проповъдатися Евангеліе въ концы Вселенныя».

Наибольшее число извъстныхъ случаевъ построенія обыденныхъ храмовъ относится къ съверу Россіи; Новгородъ и Псковъ, вообше Съверная Русь была способна хотя на короткое время соединяться и создавала обыденные храмы; поэтому Съверная Русь хотя и подвергалась страданіямъ и отъ нашествій, терпъла и отъ казней при собираніи, но не погибла. Южная же Русь, неспособная и къ кратковременному соединенію, не знавшая обыденныхъ, — въ строгомъ смыслъ, — храмовъ, Южная Русь подверглась полной гибели ...

Эти въ одинъ день воздвиганийеся хрямы были памятниками, по большей части, великихъ и вельми страшныхъ моровыхъ повътрій, по грф-хомъ нашимъ бывшихъ; эти храмы были также памятниками и раскаянія во гръхахъ, вызвавшихъ эпидеміи. О точномъ обозначеніи этихъ гръховъ тогда не заботились, потому что не придавали большого значенія знанію; но и въ то время войны и усобицы, а также излишества однихъ и происходящая отъ того скудость другихъ, что и вліяло на усиленіе эпидемій,

-- за добрыя дѣла не принимались, а считались грѣхами, за коими и слѣдовалъ гнѣвъ Божій въ видѣ моровыхъ повѣтрій. Поэтому то обыденные храмы и были памятниками какъ однодневнаго единодушія и согласія, такъ и предшествовавшихъ этому кратковременному единодушію и согласію и вызвавшихъ его многолѣтнихъ, вѣковыхъ раздоровь, войнъ, внутреннихъ и внѣшнихъ...

По причинамъ, или поводамъ, построенія обыденныхъ храмовъ, кромъ моловыхъ и голодовыхъ, построеніе которыхъ вызвано, которые были построены ради избавленія отъ голода и отъ мора, нужно отличать еще обыденные храмы мировые, или умиротворительные, построенные въ память собиранія земель и избавленія отъ нашествій, таковы обыденные храмы, построенные Іоанномъ въ Казани. Нарвъ и т. п. Къ храмамъ жировымь, или умиротворительнымь, нужно отнести и обыденную церковь, построенную на Ваганьковъ по случаю рожденія наслъдника Василію (сыну Софьи Палеологъ), которое отсрочило смуту на три четверти столътія. Если по этому случаю сооруженъ въ одинъ день храмъ, то необходимо полагать, что скорбь Василія о бездітности, или неиміній наслішника. разд'вляль весь народь, что желаніе это было общее: какъ въ долгомъ бездождій народь предчувствоваль б'єдствія голода, такъ въ неимѣній царемъ наслъдника народъ предчувствовалъ страшную смуту, а затъмъ и нашествія съ Запада и Востока, или Юга, хотя послъднее, къ счастію въ этотъ разъ не исполнилось.

Москва, какъ столица земледвльческаго царства, въ до-Петровское время принимала самое живое участіе въ крестьянскомъ ежегодномъ вопросъ объ урожав. Сами цари принимали участіе въ крестныхъ хожденіяхъ къ Или сухому и мокрому, въ моленіяхъ о ведрѣ и дождѣ \*). Народъ вмъстъ съ царемъ соединялись въ общей молитвъ о благорастворени воздуховъ и объ умножени плодовъ земли не только въ царствующемъ градъ. но и во всемъ міръ... Не говоря о главныхъ пяти храмахъ Иліи въ Москвъ, и храмы Николая чудотворца (м. б. и другихъ святыхъ) дълались мъстами моленія объ урожав. Не только Москва, торговые Новгородъ и Псковъ, въроятно, и другіе города имъли церкви Иліи и Николы, сухихъ и мокрыхъ. Какъ для защиты отъ нашествія татаръ ежегодно собирались ополченія, такъ и для защиты полей отъ засухъ и ливней устраивались крестные ходы и моленія, а, наконецъ, строились и обыденные храмы, какъ высшее средство спасенія отъ голода... Припомнимъ, что первый на Руси христіанскій храмъ былъ посвященъ пророку Иліи. Храмы или статуи Перуна-у насъ, какъ храмы громовержца у грековъ, были замънены хра-

<sup>\*)</sup> Установленіе крестнаго хода на воду 1 августа объленлется необходиомостью въ это время дождя для посівва, при чемъ въ одинъ день и на одинъ лишь день воздвиталась на вод'в часовия. Хожденія на воду въ дии Преполовенія и Крещенія пифють основаніе въ писаніи, тогда какъ молебное пітніе на водів 1 августа, кажется, не иміють такого основанія. Можеть быть и Преполовеніе иміло также отношеніе къ весеннимъ дождямъ, столь необходимымь для урожаевъ; а крещенское хожденіе и моленіе не выблоли связи съ безспітживыми зимами?!..

мами пророка-ревнителя Бога единаго, давшаго своему чтителю пророку власть низводить дождь и заключать небо;—на самомъ Олимпѣ у новыхъ грековъ былъ,—кажется и есть,—храмъ пророка Иліи... Гнъвъ пророка обрушивается на тѣхъ, которые отожествляютъ Бога съ громомъ и молніею, словомъ съ природою, т. е. на пантеистовъ язычниковъ. Самъ же онъ чтитъ Бога, который даетъ власть разумному существу надъ слѣпою, безчувственною, жестокою силою, даетъ власть не только заключать пебо и низводить дождь, но и возвращать жизнь умершвленнымъ этою силою;—потому-то онъ, какъ и пророкъ Елисей, его ученникъ, суть пророки воскресители, возвращавшіе жизнь, а не замѣнявшіе живое мертвымъ идоломъ. Богъ не только не гроза, Онъ и проявляется не въ грозъ, а въ тихомъ въній. (3-я кн. Царствъ, XVII, 18).

Москва воздвигла храмъ "Иліи обыденному" на "Скородомъ", т. ена томъ мъстъ передъ порогомъ у Москва-ръки, куда пригоняли сверху
плоты и цълые дома въ разобранномъ видъ и гдѣ ихъ опять собирали \*).
Такимъ образомъ скорыхъ домовъ. (См. въ Ч. О. И. и Д. Р., 1874 г. № 1 й).
Такіе "скородомы" совершенно понятны въ Москвъ, лежащей на границъ
лѣса и поля, или степи.—Храмъ Иліи обыденнаго у Пречистенки былъ-ли
въ Москвъ, за Чертольскими воротами, первымъ храмомъ, посвященнымъ
пророку Иліи? Въ земледъльческой странѣ и Никола чулотворецъ сталъ
спасителемъ отъ голодовокъ;—Ильянка и Никольская были главными улицами даже въ городъ, или посадъ Москвы (Китай-городъ).

Въ-С. Петербургѣ храмы пророка Иліи могли быть лишь случайностью; и конечно, ни Иліи, ни Николы, ни другихъ святыхъ съ наименованіемъ сухихъ и мокрыхъ, не могло быть въ этомъ западномъ, европейскомъ городѣ. Не знаемъ, было-ли когда въ Петербургѣ даже общее моленіе, съ ходомъ, о дождѣ и ведрѣ?... Когда же къ молитвѣ о спасеніи отъ голода присоединится грудъ, тогда вновь возстановится соединеніе власти съ народомъ не въ молитвѣ только, но и въ трудъ.

Въ Спасо-голодовыхъ и Спасо-моровыхъ храмахъ заключается начало объединенія для спасенія, или рѣшеніе санитарно-продовольственнаго вопроса въ обширномъ смысль, какъ вопроса о смерти и воскресеніи. Моровые и голодовые обыденные храмы, какъ и храмы собиранія, суть именно храмы континентальной страны. Внутренняя, континентальная, общирная, такъ сказать, сердцевинная часть материка, страна неурожаевъ отъ засухъ и отъ ливней (градобитій), страна, куда сходятся всъ пути варазъ, т. е. моровыхъ повътрій или эпидемій, страна моровыхъ и голодовыхъ обыденныхъ церквей, не можетъ не вызвать, наконецъ, санитарнопродовольственнаго вопроса въ общирномъ смысль, т. е. какъ вопроса объ объединеній всъхъ въ трудѣ познанія славой силы природы, но сящей въ себѣ голодъ, язву и смерть, въ трудѣ познаванія природы,

<sup>\*)</sup> Лекной рядъ между двухъ Ильинскихъ переулковъ. Въ храме Ильи обиденнаго —икона работы знаменитато Симона Ушакова, царскаго изографа XVII века.

какъ общаго предмета крестьянской или сельской науки, которая должна имъть приложение въ регуляціи метсорическихъ явленій земного щара, - въ противоположность наукъ городской въ видъ кабинетныхъ или лабораторныхъ опытовъ, имбющихъ приложение къ мануфактурной промышленности. Санитарно-продовольственный вопросъ въ общирномъ смыслъ есть сама христіанская, или крестьянская, религія, въ отличіе отъ религіи магометанской, или кочевой, и отъ религи языческой, или городской. Для крестьянской религи-вибхрамовая Пасха.-праздникъ весны, или возвраще нія жизни (годовое д'бло), -- состоитъ въ возвращеній къ праху предковъ (селу) для его оживленія при посредств'є крестьянской науки; а вн'ьхрамовая литургія, - или общее дъло, - дъло дневное послѣ дъла всеношнаго, - состоить не въ таниственномъ лиць обращени хлѣба и вина въ плоть и кровь, а уже въ явномъ превращени самого праха въ тъло и нашихъ отцовъ, отцовъ всъхъ поколъній, близкихъ и самыхъ дальнихъ, для регуляціи всіхть міровъ всей вселенной, какъ близкихъ, такъ и дальнихъ. Пасха и литургія указывають на годовой и суточный періоды, указывають, следовательно, что все время отдано делу, что разрушающее время зам'внилось вовсовидающимъ, возстановляющимъ деломъ.

Музей Москвы, какъ столицы обширной континентальной котловины, окруженной длинною береговою полосою, - набережною океана, - съ такими выступами или полуостровами, каковы: Альпійскій, или Западно-Европейскій съ Малою Европою (Балканскимъ полуостровомъ), Малая Азія, Малая Африка, (Аравія), Индія и Индокитай, \*) и предъамериканская Камчатка (Малая Америка?!..), -- музей столицы страны неурожаевъ отъ засухът-посылаемыхъ степями Азіи, и отъ ливней, посылаемыхъ влажною Европою, музей столицы страны моровыхъ повътрій (куда сходятся и оспа Китайская, холера-Индійская, чума Африканская, дурныя болбани цивилизованныхъ Европы и Америки)-предлагалъ послъ голода 1891 года и холеры 1892 г., въ годъ юбилея Сергія, создать обыденный храмъ, по подобію построеннаго преп. Сергіємь храма Пресв. Троицы, какъ образца единодушія и согласія, и этотъ храмъ при музев сдвлать образцомъ для храмовъ-школъ, при встъхъ церквахъ въ селахъ, и часовенъ школъ, во встъхъ дерсвияхъ, создавая ихъ трудомъ и средствами всей Россіи къ пятисотлѣтнему юбилею открытія мощей преп. чтителя Бога единодущія и согласія (См. Предислов. къ Сказанію о построеніи обыденнаго храма въ Вологдів въ Чт. Общ. И. и Д. Р. 1893 г. т. 166-й).

Въ этихъ же школахъ-храмахъ и школахъ-часовняхъ христіанской — крестьянской религіи предполагалось ввести и свътскую крестьянскую науку для объединенія всъхъ въ дълъ изслъдованія слъпой метеорической силы съ производимыми ею неурожаями и эпидеміями, для осуществленія

<sup>\*)</sup> Индін (или Индо Европойскій полуостровь), Индо-Китай и самь Китай составляют противоположность Западно Европойскому, или Альпійскому, полуострову, и могутъ быть названы Гималайскимъ, или,—точиве, --Юнь-панскимъ или Юго-Восточнымъ Азіатскимъ полуостровомъ.

христіанскаго дѣла, для осуществленія чаемаго (Посл. къ Евреямъ XI, 1). Образцомъ для этихъ школъ, какъ выше сказано, долженъ былъ сдѣлаться самъ музей котловины, юдоли голода и язвъ, у котораго вышка обратилась бы въ обсерваторію метеорическую и метеоритовъ (падающихъ звѣздъ, грозъ и полярныхъ сіяній), а холмъ, или его подножіе, въ геологическій разрѣзъ. Словомъ, Музей-Московскій долженъ бы сдѣлаться всенаучнымъ,—по крестьянски научнымъ,—образцомъ для сельскихъ школъ, сѣтъ которыхъ, этихъ музеевъ школъ, должна обнять всю срединную котловину, а частію и внѣшнія ея стороны, къ столѣтнему юбилею со дня смерти Каразина (См. Наука и Жизнь 1894 г. № 15—16).

Славянофилы много говорили о русской наукв, но ничего опредвленнаго о свойствахъ и содержаніи этой науки сказать не могли, и это потому, конечно, что воображая себя русскими, они были на самомъ дѣлѣ иностранцами, и какъ иностранцы они не понимали какое важное эначеніе въ жизни народа имѣетъ жлѣбъ, обеапеченіе урожая, и даже не подумали, чтобы именно это сдѣлать предметомъ науки, что именно въ эгомъ заключается предметъ и содержаніе русской науки, какъ для Запада предметъ науки заключается въ мануфактурномъ производствѣ; точно также никто изъ славянофиловъ даже не подумалъ о примѣненіи способа, предложеннаго Каразинымъ, самый же правовѣрный изъ славянофиловъ—Хомяковъ—выдумалъ какую-то паровую машину для несуществующей русской мануфактуры и отправилъ ее на выставку въ Лондонъ.

Какое значеніе заключается въ тёснейшемъ соединеній сыновъ человъческихъ въ мысли о Богъ отцовъ, проявленной въ созданіи Ему храма въ одинъ день? Не есть-ли это дѣло благое, Богоугодное, спасительное, ибо при созданіи обыденнаго, въ одинь день, храма, -- въ мысли о храм'в заключена вся догматика, въ тфонфицемъ соединении содержится вся правственность (стечество и братство), а въ самомъ храмъ заключаетоя совокупность всвхъ искусствъ, т. е. художество въ его высшей, религіозной формъ. Храмъ есть подобіе всего міра, но міра, въ которомъ, нътъ смерти, въ которомъ все воскрешено, хотя лишь и художественно только, ибо для Бога ивть мертвыхь въ дайствительности, а всв живы, для насъ же они (мертвые) живы лишь художественно. Значение храма выясняется изъ самого его происхожденія, происхожденіе же храма тождественно съ происхожденіемъ самого человіка, съ его востаніемъ, первымъ подъемомъ (послѣ паденія), или вертикальнымъ положеніемъ. Воставъ, человѣкъ, или сынъ человъческій, не оставиль умершихъ отцовъ, скрытыхъ водочять по физической необходимости, тамъ лежащими, а представилъ ихъ выходящими изъ земли (памятникъ-храмъ) и населяющими небо. (сводъ храма, Такое объясненіе происхожденія храма мы почерпаемъ изъ самого Евангелія (Іоанна), изъ словъ самого Господа, произнесенныхъ тотчасъ послъ перваго очищенія храма отъ торгующихъ и кровавыхъ жертвъ. Разрушьте храмъ. – говоритъ Онъ о своемъ Тълъ. – и Я въ три дня Его воздвигну, Это было первою проповъдью Агнца (т. е. дитя), раскрывающею смыслъ

храма и цёль жизни \*). Мы сами разрушаемъ храмы тёлъ другъ у друга и у самихъ себя, а созидаемъ лишь искусственные храмы; \*\*) —будемъ-ли мы участвовать въ возсозиданіи и естественныхъ храмовъ, въ чемъ бы и должно было состоять внѣхрамовое дѣло и цѣль жизни?! Койечно, нужно всеобщее образованіе, чтобы отчетливо представлялось всѣмъ строителямъ всв, что заключается въ созданіи всѣмъ сывами храма Богу всѣхъ отцовъ. Заключается же въ созданіи храма союзомъ сыновъ прототипъ предстоящаго имъ искупительнаго дѣла, дѣла обращенія слѣпой силы природы, проявляющейся въ распаденіи и паденіи всѣхъ міровъ вселенной, въ управляемую разумомъ всѣхъ воскрешенныхъ поколѣній, разсѣянный прахъ коихъ облекаетъ нынѣ весь земной шаръ. Въ этомъ спасительномъ дѣлѣ всѣхъ сыновъ человѣчесюихъ и проявится во всей силѣ и благодать Господа Нашего Іисуса Христа, любы Бога Отца и причастіе Св. Духа. Въ обыденномъ храмѣ, построенномъ сынами Богу отцовъ, и воплошено то образованіе, котораго нѣтъ въ настояшее время.

Совиданіе многоединствомъ цфлаго храма въ одинъ день указываеть на дёль и на дёло человъческаго рода, во всемь его объемь по пространству и по времени; и въ этомъ легко убъдиться, если вникнуть въ смыслъ каждаго слова, входящаго въ это многосодержательное опредъленіе. Храмъ, вообще, есть подобіе вселенной, очень пизшее своего оригинала въ дъйствительности, но несравненно высшее его по смыслу. Смыслъ же храма заключается въ томъ, что онъ есть проектъ такой вселенной, въ которой оживлено то, что въ нынъшнемъ ея ориганалъ умерщвлено, - проектъ вселенной, въ которой все оживленное стало сознаніемъ и управленіемъ всего, что было слівпо. Храмъ самый громадный -- маль до ничтожества сравнительно со вселенною, имъ изображаемою; но въ этомъ ничтожествъ по величинъ смертное, ограниченное существо силилось изобразить и даль, и глубь, и ширь, и высь необъятную, безграничную, чтобы водворить въ немъ все, что въ природъ слъпой являлось лишь на миновеніе, чтобы это эфемерное, по времени, существованіе стало обыденнымъ по скорости возстановленія, ибо чёмъ короче срокъ возстановленія, тъмъ оно содержательнье, шире по объему, обнимая все прошлое. Необъятность, и мощь, и жизнь, изощрялся сынъ человъческій изобразить въ храмъ скульптурно, барельефно, горельефно, живописно, иконописно, прибъгалъ къ звуку, къ слову, къ письму и, наконецъ, въ самомъ себъ, въ живущихъ, - изображалъ умершихъ; и въ семъ послъднемъ совокупная молитва, выраженная во всемъ предыдущемъ, превращалась въ храмовую службу.

\*\*) Воздвигаемъ намятники пророкамъ, которыхъ избили отды наши.

<sup>\*)</sup> Въ дъйствительности Христосъ воздвить храмъ тела своего не въ три, а въ одинъ день; иби тълесный храмъ, разрушенный при концф пятка, Овъ воздвить, гогда еще не исдиналось солице дни уже не несъявнаго, а дъла воскрешения. Храмъ не есть дъйствительное воскрещение, а потому храмоборцамъ, номоборцамъ, словоборцамъ, — какъ Карлейль, —борцамъ противъ сознани, чувства, воли, — какъ буддисты, — нужно указывать на воздвижение тълесныхъ храмовъ, т е, на вискрешение.

Въ нашей землѣ, землѣ скородомовъ, скорогородовъ, обыденные храмы были не исключеніемъ, - это были скорохрамы, хотя такого названія и не было. - Скоростроительство было совершенно естественнымъ леніемъ въ странъ богатой лівсомъ, въ странъ лівсистой, подверженной почти ежегоднымъ нападеніямъ и разореніямъ (сожиганіямъ) отъ обитате лей степей, кочевниковъ; и обыденные храмы суть необходимое и самое характерное произведение всъхъ и природныхъ и историческихъ условій страны, подъ защитою которой Западъ, напротивъ, строилъ многолѣтніе домы, многовъковые храмы и тысячельтийе города. Наши обыденные храмы --- очень малые, низкіе, деревянные, деревенскіе или сельскіе, получаютъ свое полное значение только при сравнении съ многовъковыми, исполинскими, изъ прочнаго камня воздвигнутыми, городскими храмами Запада, которые были созданіемъ не нерода, а городскихъ цеховъ. Растянутая на нъсколько въковъ работа созиданія готическихъ соборовъ не требовала ни наибольшаго, ни тъснъйшаго соединения силъ, не требовала и высокаго полъема, который быль необходимъ для построенія нашихъ смиренныхъ церквей. Многовъковая работа немногихъ и безъ высокаго подъема создавала колоссальный, очень высокій храмъ, но съ малыми колоколами, что и уклашваетъ на слабость, незначительность собирательной, объединительной силы этихъ храмовъ, вслъдствіе ихъ безголосости или слабости голоса \*), при чрезвычайной въ тоже время силь стремленія у немногихъ, неприкованыхъ нуждою къ землъ, въ высь, а вмъстъ и въ рознь; -- малость колоколовъ указываетъ на молитву нъмую или шопотомъ, на молитву каждаго про себя одного, указываетъ на отчуждение отъ земли городского люда, съ землею не связаннаго. Это стремленіе въ высь, къ которому располагаютъ готическіе храмы, есть результать лишь, обмана чувствъ, благодаря которому камень кажется потерявшимъ тяжесть, какъ бы одухотвореннымъ, и приводитъ лишь къ мнимому подъему, результатомъ котораго является наибольшее паденіе, разъединеніс, наибольшая рознь. Рознь и осталась на Западъ, когда стремление въ высь прекратилось и зимънилось стремленіемъ внизъ; тогда и строеніе храмовъ замѣнилось строеніемъ фабрикъ, Виъстъ съ низменными промышленными и торговыми стремленіями развилось и стремленіе въ глубь, т. е. религія зам'єнилась философією, но рознь при этомъ не только не уменьшилась, но все болъе увеличивалась и увеличивается. Наши обыденные храмы такую иллюзію производить, конечно, не могли... Храмы Запада были даже не многовъковыми, а безконечно или неопредбленно-въковыми, т. е. оставались недостроенными по недостатку единодушія и согласія, или же по отреченію отъ стремленія въ высь вслідствіе перехода отъ горняго къ низменному, отъ подъема къ паденію, отъ средне-въковаго къ новому, отъ романтизма къ позитивизму. Отчаяніе, невъріе остановило построеніе храмовъ на Западъ. Но не

<sup>•)</sup> Только въ наше время задумали снабдить большимъ колоколомъ Бельнскій соборъ, но этсть колоколь,—благодаря способу звонить, существующему на Западъ, посредствомъ раскачиванія не языка только, а всего колокола,—оказался молчальникомъ.

временемъ лишь употреблявшимся на постройку и не малостью своею наши храмы отличались отъ западныхъ; - наши малые храмы были вмъстъ съ тъмъ храмами пън'я и звона, голоса которыхъ поднимались выше пиковъ готическихъ храмовъ, голоса же этихъ послъднихъ (т. е. звонъ) вовсе не соотвътствовали ихъ высотъ; -- готические храмы-- это колокольни, не оживленныя звономъ, нъмыя или полунъмыя звонницы. Послъдній вздохъ умирающихъ отцовъ, отлетавшій въ высь, къ небу, указывалъ путь строителямь готическихь храмовь; храмы стлавшіеся по землю и углублявшіеся въ землю хранили прахъ отцовъ; храмы же обыденные не удалялись, не улетали отъ праха отцовъ, а пъніємъ и звономъ не отлучались и отъ душъ ихъ(\*)... Колоссальные храмы Востока не были неопредъленно-въковыми, они не были и многовъковыми, -- но въ построени ихъ выражалась не одна добровольность, а и вибшняя власть; это были храмы Бога воезъ, Іеговы и Аллаха, или же Будды, бога отшельниковъ, это были храмы Вишну или Тримурти, т. е. троицы рожденія, разрушенія и временнаго лишь возрожденія.

Уже въ первомъ извъстіи о построеніи христіанскаго храма, — не въ русской, а греческой церкви.— мы имбемъ свидбтельство, что построеніе это имъло одно изъ существенныхъ свойствъ нашихъ обыденныхъ храмовъ, - а именно участіе всъхъ въ этомъ построеніи, хотя и не личнымъ трудомъ, какъ это требуется для совершенства, но и деньгами. Въ словъ св. Григорія Нисскаго о житіи Григорія Неокесарійскаго говорится, что онъ, прибывъ въ Неокесарію "тотчасъ приступиль къ построенію храма, потому что веж деньгами и трудами содниствовали этому предпріятію". Но при этомъ не было самаго существеннъйшаго свойства нашихъ обыденныхъ храмовъ, по которому они получили свое названіе, не было однодневности. Наши малые обыденные храмы были произведеніемъ высокаго подъема и тъснъйшаго соединенія, были произведеніемъ отечества и братства, были не цѣлью, а средствомъ, о сохраненіи ихъ даже мало заботились; именно однодневность, или самый короткій срокъ при построеніи храма, и производила наибольшее согласіе наибольшаго числа въ одномъ общемъ священномъ дълъ, т. е. воспроизводила, хотя и на короткій срокъ, то "жиожество", которое имъро одно сердце и одну душу (Дъян. IV, 32),— именно однодневность построенія приводила къ тому, что, хотя лишь и на одинъ день, воля Божія исполнялась и на землѣ, какъ на небѣ; а вм'вст'в и ощущалось приществіе царствія Божія, прославлялось имя Бо-

<sup>(\*)</sup> Западные храмы вообще служать выраженіемь нівмой молитвы, потому что по самому способу явона, не могуть иміть больших в колоколонь. Римъ же по отношенію нівмоты превосходить неголосистый Западь, какъ видно изъ слідующаго міста сочиненія Золя Римъ": "Восноминанія изъ времент набожнаго и сантиментальнаго дітства вызвали у Пьера (автора Новего Рима) негодованіе противъ римскихъ базвликъ, за отсутствіе тамъ колоколовъ, которые такъ нравятся смиренновтрующимъ народнымъ массамъ." Для колоколовъ нужны колокольни, а въ Риміт иміются у церквей только башенки и купола, а настоящихъ колоколень ніть. Ужъ по одному этому Римъ не можетъ считаться настоящимъ христівнскимъ городомъ съ треавономъ и благовістомъ, въ которыхъ молитвы возносятся къ небу звучными волнами и гдіт нодъ высокими колокольнями постоянно вітентел галки (но не голуби) п ласточки.

жіе, и въ совокупности, т. е. въ согласномъ дъйствіи и единодушіи всъхъ. осуществлялось подобіє Тріединому Богу. Кром' того, наши обыденные храмы, очищенные отъ денегъ въ самомъ созиданіи, т. е. созидаемые добровольнымъ трудомъ, и потому ближе всего подходящіе къ очищенному Христомъ отъ торжниковъ храму, по однодневности созиданія своего совершенно совпадають со временемъ возсозиданія Христомъ храма своего тъли, которое также можно назвать обыденнымъ, какъ наши обыденные храмы можно назвать трехдневными, ибо тё изъ этихъ храмовъ, которые были начаты въ пятокъ вечеромъ, оканчивались къ полуночи субботы на воскресеніе. Быть, хотя на короткое только время, на одинъ лишь день подобіемъ Тріединаго, являлось для строителей обыденныхъ церквей великимъ предзнаменованіемъ, Если ни на Западъ, ни на Востокъ ничего подобнаго нашимъ обыденнымъ церквамъ не было, то почему бы тому и другому не доставить себъ случая испытать, хотя на мигъ, святость единства, вкусивъ же его, подумать накръпко объ увъковъчени единства и устранени розни, Строеніе обыденныхъ храмовъ, т. е. строеніе на срокъ возможно малый, наименыній, можеть быть образцомъ для соединеннаго дъйствія народовъ и всего рода человъческаго. Чъмъ меньще срокъ, тъмъ болъс требуется силъ для совершенія дъла, или же чёмъ болёе собрано силь, тівмъ скорбе совершится д'бло. Не смотря на различіе между всібми этими храмами, те, между ихъ строителями, есть между ними и глубокое единство, единство сыновъ умершихъ отцовъ. - Эта попытка опредълить сходство и различіе между нашими священными постройками и постройками, или зданіями, такого же свойства Востока и Запада, имъла цълью дишь показать, какое глубокое значеніе и общирный объемъ, равняющійся всей всемірной исторіи, им'веть вопрось о храмахъ обыденныхъ. Нащи обыденные храмы были, какъ выше сказано, не цълью, а лишь средствомъ соединенія, о сохранности ихъ даже мало заботились, такъ какъ въ построеніи обыденныхъ храмовъ имъло значеніе самов соединеніе, какъ выраженіе въры, надежды и любви. Строеніе ухрамовъ также, какъ помочи и толоки... лишь воспитывало соединеніе. -- соединеніе, предмета для коего до сихъ поръ не найдено, или — върнъе — предметъ этотъ до сихъ поръ не сознанъ, хотя онъ и данъ, указанъ самимъ храмомъ и совершаемыми въ немъ службами. Все наше горе, всв наши бъдствія, нестроенія и неудачи - въ отсутствій предмета для общаго дъйствія, для совокупной силы, въ отсутствіи или потерь смысла и цъли.

Только въ коренной, въ съверной Россіи, въ лъсномъ захолустьи однодневность или самый короткій срокъ для построенія цълаго храма и совершенія иолнаго богослуженія, какъ выраженія всей мысли о дълъ спасенія, признано самымъ богоугоднымъ дъломъ; и это свидътельствуетъ, конечно, о цъльности народнаго характера коренной Руси. Въ строеніи обыденныхъ храмовъ выражается, что для Бога христіанскаго, Тріединаго, нътъ ничего болѣе угоднаго, какъ совокупный, многоединый трудъ отъ всей души, отъ всего сердца, всею мыслію (знаніемъ) совершаемый. Въ скорости (въ однодневности), въ отдачъ всъхъ силъ своихъ для совершенія дѣла, и выражается усердіе, т. е. участіе сердца, души, любви, ума и знанія въ дѣлѣ общемъ. Жить вкупѣ есть и добро, и красно, этично и эстетично: а трудъ вкупѣ и въ дѣлѣ Божіемъ еще выше, еще величавѣе, еще прекраснѣе. Это и будетъ верховнымъ благомъ (bonum supremum), когда трудъ станетъ дѣломъ всѣхъ живущихъ безъ всякихъ исключеній, дѣломъ спасенія всѣхъ умершихъ и тоже безъ всякихъ исключеній.

При построеніи обыденныхъ храмовъ всё мысли и дъйствія сходились въ одномъ этомъ священномъ дълв, и не только все порочное, но и все житейское не могло уже имъть мъста, жизнь всъхъ и вся жизнь каждаго была проникнута, въ этотъ, по крайней мърв, день, однимъ общимъ намъренемъ, одною цълью; — домашнее превращалось, такъ сказать, въ храмовое, отдъльное родство въ общее братство (Стр. 13-я. Сказанія о построеніи обыденнаго храма въ Вологав, Чт. въ Общ. И. и Др. Рос. 1893 г. т. 166 й — «Не бяше бо тогда. татьбы... о житейскомъ ничтоже помышляху» и проч.)

Въ Западной Руси, какъ видно изъ сочиненія Малышевскаго—"О придорожныхъ крествхъ" (Труд. Кіев. Духов. Академ. 1865 г. № 11-й, стр.
323—428) и на славянскомъ Западѣ, какъ это видно изъ сочиненія М.
Сперанскаго - «О придорожныхъ крестахъ въ Чехіи и Моравіи и о Византійскомъ вліяніи на Западѣ» (Оттискъ изъ Арх. Изв. и Зам. № 12 й
1895 г.),—въ тѣхъ случаяхъ, когда въ Сѣверной Россіи строили обыденные храмы, ограничивались постановкою придорожныхъ крестовъ и даже
не часовенъ, назначенныхъ хотя и для нѣкоторыхъ только службъ;—о
цѣлыхъ же храмахъ для полной службы, какъ видно, и не помышляли.
Это свидѣтельствуетъ, конечно, о не цѣльности уже народнаго характера.

И такъ, когда у насъ единодушје и согласје созидало малые храмы, заключавшіе въ себъ подноту христіанской мысли и дъла, и называло эти храмы по преимуществу Спасами, т. с. Спасообыденскими храмами, въ это время Западъ, въ лицъ папъ, задумалъ построить одинъ огромный храмъ путемъ нечестивой продажи индульгенцій, путемъ торга благодатью искупленія, или спасенія, и тёмъ вызвалъ протесть,—протесть противъ всякаго уже внъшняго выраженія, противъ самого діля, какъ ненужнаго для спасенія, и даже, въ концѣ концовъ, противъ слова, какъ это, особенно, на дальнемъ Западъ. (Да и дъйствительно, если человъкъ не для того создань, чтобы сказать и сладать что-либо достойное Божества, то остается только молчать.) Такимъ отрицаніемъ протестующіе лишили себя радости участія въ общемъ дъль спасенія и даже-вообще-радости общенія, жизни вкупъ, лишили себя дъйствительности спасенія, оставаясь въ розни и при мнимомъ личномъ спасеніи. Такимъ образомъ, урамъ, посвященный св. Петру, сталь въ дъйствительности памятникомъ-съ одной стороны папскаго гнета, памятникомъ присвоенія, точиве-хищенія спасающей, и конечно, минмо спасающей, силы, и страшнаго элоупотребленія ею, а съ другой стороны - онъ сталъ памятникомъ протестантскаго спасенія въ рознь, въ

одиночку, спасенія лишь внутренняго,—т. е. иллюзій спасенія;—словомъ, храмъ Петра сталъ памятникомъ опротестованнаго католицизма. И это дѣластъ понятнымъ, какое важное значеніе имѣетъ наименованіе у насъ Спасами храмовъ, созидаемыхъ совокупными силами;—этими храмами самъ народъ далъ отвѣтъ и Католицизму и Протестантизму о томъ, какъ понимаетъ онъ спасеніе, далъ отвѣтъ самымъ дѣломъ, которымъ ясно выразилъ, что спасеніе возможно лишь общимъ дѣломъ, взаимною помочью при помочи Божіей.

Приномнимъ, что Москва и первый свой храмъ, еще на бору, поставила во имя Спаса. И какъ жаль, что не сохранилось сказанія, подобно Вологодскому, о созданіи этого храма во имя Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, - и мы не знаемъ во избавленіе отъ чего, отъ язвыли, отъ многодождія, или бездождія, или же отъ иного какого бъдствія срубленъ этотъ храмъ, мы не знаемъ и того въ одинъ-ли день поставленъ онъ; но что онъ лостроенъ совокупными силами, при помочи Божіей, взаимною помочью, въ этомъ едва ли позволительно усфиниться при всеобщ ности помочей и толокъ на Руси, и въ особенности въ то время, въ непочатомъ еще, дъвственномъ краю. Особенно жаль теперь, что нътъ этихъ свъдъній, теперь, когда Москвъ исполнилось уже семьсоть пятьдесять лътъ ея существованія, и ей пора бы знать о своемъ началь, и особенно о началь своихъ храмовъ. Начаяъ строеніе церквей съ построенія Спаса-Преображенія Москва въ наше уже время присоединила наименованія Спасителя, т. е. Спаса-по древнему, къ храму Рождества Господня (храмъ Христа-Спасителя), свидътельствуя этимъ, что и ко всъмъ Господнимъ праздникамъ должно быть присоединяемо наименование Спаса, а въ особенности къ Воскресенію, въ которомъ заключается полнота спасенія. Кремль и сталь храмомъ праздника. Воскресенія, Паски, и станеть, надвемся, провозвъстникомъ Спаса-Воскресенія, т. е. спасенія не отъ голода лишь и моровыхъ язвъ, но и отъ смерти ворбие, провозвъстникомъ спасенія всбхъ умершихъ («Международная благодарность», стр. 263-я, оттискъ изъ Русск. Архива 1896 г. № 2-й), ибо, какъ выше сказано, въ Спасо голодовыхъ и въ Спасо-моровыхъ храмахъ заключается весь санитарно-продовольственный вопросъ, заключается начало объединенія для спасенія или рвшенія санитарно-продовольственнаго вопроса въ общирномъ смыслв, какъ вопроса о смерти и воскресеніи.

Время процевтанія обыденных храмовт—у наст, совпавт со временемъ появленія и усиленія протестантизма въ Германіи, относится къ царствованію трехъ старшихъ собирателей земли Русской, и особенно ко времени последняго изъ нихъ—Ивана IV и Всероссійскаго митрополита Макарія; а между тёмъ, какъ Германія торжественно праздновала четырехсотлётіе своего разъединителя Лютера, Россія забыла о своемъ духовномъ собирателё—митрополитъ Макаріи, четырехсотлётіе котораго почти совпало съ четырехсотлётіемъ Лютера. Свътская исторія крайне несправедливо всегда относилась къ митрополиту Макарію, приписывая самому Іоанну то,

что несомнънно принадлежало Макарію; даже Сильвестръ заслоняетъ собою Макарія, по стопамъ котораго хотълъ идти св. Филиппъ-митрополитъ, какъ самъ выражался, Іоаннъ ІV-й, когда онъ не былъ еще грознымъ причинъ благотворнаго на него вліянія Всероссійскаго святителя участвоваль, или -- върнъе - присутствоваль при создани однодневнаго храма на старомъ Ваганьковъ (Никон, Льтоп., изд. 1789 г., т. VI. 1790 г., стр. 246 я). Затъмъ, и на крайнемъ Востокъ тогдащней Россіи, въ Казани, и на крайнемъ Западъ, въ Нарвъ, а, быть можетъ, и во всякомъ городъ, взятомъ Іоанномъ IV-мъ, созидался обыденый храмъ. Время стоглава, время Макарія, было золотымъ въкомъ обыденныхъ или обыночныхъ храмовъ, Единодушіе и согласіе, воспитавшееся построеніемъ обыденныхъ храмовъ, помочами и толоками, въ пору собиранія, спасло русскую землю въ эпоху распаденія, въ смутное время, и много помогло возстановленію единства при двухъ новыхъ собирателяхъ, Михаилъ и Алексъъ. Съ прискорбнымъ отдълениемъ любителей сураны (старообрядцевъ) отъ церкви, повидимому, прекращается строеніе обыденныхъ храмовъ; но не сохранился ли этотъ старинный обычай у самихъ старообрядцевъ, называющихъ свои обшества святымъ именемъ согласія; желательно было бы услышать отъ самихъ этихъ любителей и хранителей старины, строились-ли у нихъ обыденные храмы или часовни-у половцевъ на Керженцъ, на Иргизахъ, на Въткъ, - у безпоповцевъ молельни -- на Поморъъ, на Мурманъхъ...

Отчего перевелись у насъ, на православной Руси, обыденные храмы, -объ этомъ можно заключить изъ сообщенія свящ. с. Микшинскаго, Ирбитскаго увзда, отца Н. Ребрина. Въ письмъ отъ 11 ноября 1895 г. отецъ Ребринъ разсказываетъ: «въ. 1893 г. въ одной деревиъ моего прихода нужно было построить каменную часовню; крестьянамъ желательно было построить ее поскоръе, и они просили не отдавать работу съ подряда, -- «мы бы ее въ одинъ день склали», говорили они; и я върю, что они склали-бы ее въ одинъ день, -- въ деревић больше половины кирпичниковъ, сами кирпичъ дълаютъ, сами обжигаютъ, сами и кладутъ; но пришлось по закону (?!) отдать работу съ торговъ; ведись дёло попроще и часовня поспела-бы въ день... Въ другой деревнъ нужно было строить деревянную часовню; какъ только вышелъ планъ, крестьяне въ одинъ день срубили часовню снизу и до верху, осталась только отделка ея внутри и снаружи; а во всей деревив двънадцать лишь домо-хозяевъ»... Впрочемъ, Орловская Архивная Комиссія приводитъ несравненно болье поразительный фактъ, свидътельствующій о препятствіяхъ къ построенію въ наше время обыденныхъ храмовъ. - Въ 1794 году, въ ночь съ 1-го на 2-е іюля, на Кромской площади г. Орла явилась часовня, неизвъстно къмъ поставленная; она сдълана была изъ тесинъ, забранныхъ въ столбы, и поставлена близъ питейнаго дома. Въ часовнъ на пеньковой веревочкъ, былъ повъшень небольшой литой восьмиконечный крестъ съ изображеніемъ распятія Христова; къ кресту приклеены двъ бумажки, изъ которыхъ на одной извъщалось, что крестъ не освященъ и его надо освятить, и въ часовнъ отслужить молебенъ, для чего положено двадцать конђекъ; а на второй бумажкъ писалось, что часовня эта поставлена для двухъ праздниковъ. По этому случаю чуть не весь городъ пришелъ въ движеніе: многіе думали, что часовня нерукотворенная и хотъли служить молебенъ. Скоро, однакожъ, удалось полиціи открыть виновника постановки этой часовни въ лиці Макара Жонилова, кр-нина помъщика Похвиснева, который сознался, что часовня поставлена имъ на тотъ конецъ, чтобы оная стояла всегда на Кромской площади и сборъ въ оную денегъ отъ доброхотныхъ дателей употреблялся на богоугодныя дёла. Часовня была разобрана, а Жонилова высёкли плетьми на мъстъ, гдб ему вздумалось поставить часовню, - чтобы и другимъ "неповадно было ставить такія часовни и подавать ими невежественнымъ людямъ поводъ къ суевернымъ толкамъ". Нельзя не замътить, что это было приблизительно въ тоже время, когда Екатерина писала московскому генералъ-губернатору объ одномъ изъ юродивыхъ, который носилъ вериги - велвла призвать этого юродиваго, снять съ него вериги и внушить, что это вовсе для спасенія не требуется...

Хотя обыденные храмы, — эти проявления самой доброй, самой благой воли, — давно уже стали, повидимому, лишь памятниками прошедшаго, «перевелись на Руси», какъ это было выше сказано, — но духъ, созидавшій ихъ, еще живъ, какъ это и доказываетъ многими примѣрами священникъ Ребринъ, нашъ зауральскій корреспондентъ; изъ письма его мы привели уже разсказъ, свидѣтельствующій о причинахъ, по которымъ обыденные храмы перевелись на Руси, — приводимъ здѣсь и разсказанные имъ примѣры въ доказательство того, что живъ еще духъ, созидавшій обыденные храмы.

Но прежде, чѣмъ приводить эти разсказы, считаемъ долгомъ принести нашу глубочайшую благодарность, какъ за эти сообщенія, такъ и за побужденія другихъ не оставить безъ отвѣта нашу просьбу о доставленіи свѣдѣній объ обыденныхъ храмахъ и о преподобномъ Сергіи. Хотя ни изъ Камышловскаго, Шадринскаго, и Соликамскаго уѣздовъ въ Пермской губ, ни изъ Ялуторовскаго и Ишимскаго округовъ Тобольской губ, мы не получили пикакихъ свѣдѣній по интересующему насъ вопросу, но это не только не уменьшаетъ, а даже увеличиваетъ нашу благодарность къ единственному изъ всей Сибири, отозвавшемуся на вышеозначенную нашу просьбу отцу Ребрину.

Въ письмъ отъ 11-го ноября 1895 г. свяш. с. Микшинскаго, Ирбитскаго уѣзда, отца Ребрина, -- мы имѣемъ описаніе построенія каменнаго храма въ такой краткій срокъ, какъ одинъ день для храмовъ деревянныхъ, т. е. въ меньшій срокъ построить каменный храмъ, повидимому, уже нельзя: храмъ былъ заложенъ 15 іюля, а въ концѣ сентября оконченъ и колокола повѣшены. Изъ разсказа о послъднихъ дняхъ построенія храма видно, съ какою необычайною быстротою шла работа: «когда докладывали колокольню, не хватило кирпича, — онъ былъ сдѣланъ, но не обожженъ; тогда одни. наскоро обжигаютъ кирпичъ, другіе желѣзными лопата-

ми разбираютъ его изъ печей и кладутъ на телъси; многіє крестьяне при возкъ горячаго кирпича телъги сожгли; одни носятъ известь, другіе воду, кто песокъ, кто кирпичъ, -- каменщики не успъвали укладывать кирпичъ, -столько было безплатныхъ ношателей; иные каждый день помогали безплатной работой, а инымъ приходилось даже отказывать, такъ много было помощниковъ. Подрядчикъ нанималъ лишь рабочихъ, которые вели только стъны, т. е. клали кирпичъ по краямъ стъны, а набивать прокладку, заливать известью, приготовить все это, было много охотниковъ не по наряду, а по желанію", «Въ постройкъ настоящаго храма», - продолжаетъ отецъ Ребринъ, - «руководилъ тотъ же духъ, та же ревность. что побуждэли нашихъ предковъ къ созиданію обыденныхъ храмовъ. Здъсь не было ни мора, ни засухи, ничего вившняго, не давали и объта, а было внутренее единодущие и согласие въ "святомъ двлъ", какъ говоритъ народъ. И теперь церковь зовутъ «святая наша матушка». Отецъ Ребринъ приводитъ и еще нѣсколько примъровъ необычайно быстрой постройки каменныхъ храмовъ при единодушномъ и безплатномъ, конечно, участіи многихъ; такъ въ селъ Иленскомъ-«кирпича, извести, воды столько наносять, что льса подламываются, успъвай лишь подрядчикъ». А въ селъ Усениновскомъ и подрядчика не было, не было и архитектора, «а храмъ со» орудили такой, что красотъ его и горожане завидуютъ». Послъдній случай, нужно замѣтить, имѣлъ мѣсто еще сто лѣтъ тому назадъ.

Духъ, созидавшій обыденные храмы, въ послъднее время проявился, между прочимъ, въ построеніи рабочими Бъжицкаго завода въ одинъ день храма изъ старыхъ рельсъ, Газета Русское Слово, напечатавшая извъстіе объ этомъ построеніи, -объ этомъ проявленіи стараго духа въ новомъ видъ, духа русскаго въ западно-европейскомъ одъяни,—-назвала его добрымъ починомъ. Брянскій же Въстникъ выступилъ съ возраженіемъ противъ однодневности построенія храма изъ рельсъ. Но въ этомъ возраженіи, или опроверженіи, можно вид'єть блестящее подтвержденіе изв'єстія, напечатаннаго въ Русскомъ Словъ подъ заглавіемъ — "Добрый починъ". Но свидътельству самого Брянскаго Въстника храмъ св. апостоловъ Петра и Павла быль трижды созидаемь и всь три риза въ короткій срокь: въ 1-й разъ быль построень менье, чъмь въ полгода, ибо освящень въ понъ того же 1882 года, въ который и заложенъ; во 2-й разъ-въ одиннациать дней, зимою, въ самые короткіе эммніе дни, отъ св. Спиридонія (12 декабря, поворотъ солнца на лъто, а зимы на морозъ) до Анастасіи-узоръщительницы (22 декабря); постройка въ такой короткій срокъ была обусловлена, конечно, желаність прихожань им'ять храть къ великому празднику Рождества Христова \*), и въ 3-й разъ эготъ же самый, въ одиннадцать дней

<sup>\*)</sup> И желанісмъ очень спльнымъ, такъ какъ одиннаднатидисвимі срокъ, не говоря уже о холодь, по коротности лишь въ это время дней, пужно превратить въ трехдиевный; а создать храмъ въ три дня,—подвить не малый, судя, но крайней мърк, но тъмъ краткимъ свъдъніимъ, которыя мы имбемъ. Только въ скажъ объ Акиръ Премудромъ, помнител, храмъ созидается въ три дня.

построенный храмъ, по словамъ Брянскаго Въстника, былъ перенесенъ въ 1894 г. на другое мъсто и освященъ 15 января 1895 года. Къ сожалънію, Брянскій В'єстникъ умолчалъ о времени закладки Петро-Павловскаго храма въ первый разъ и не обозначилъ, когда была начата переноска его въ третій разъ, хорошо, конечно, сознавая, что одноднєвность важна въ смыслъ лишь кратковременности построенія, важна потому, что требуеть наибольшаго совокупленія силъ. — Въ предисловіи къ Сказанію о постр. обыден. храма въ Вологдъ сказано: «хотя бы не обыденные, но при всеобщемъ участіи созидаемые», —а Брянскій Въстникъ именно и умолчалъ, какимъ способомъ построенъ вышеозначенный храмъ, т. е. наймомъ-ли или же желаніемъ и участіємъ въ работъ самихъ прихожанъ, т. е. рабочихъ завода. Брянскій Въстникъ не упомянуль и о матеріалъ, изъ которало построенъ Петро-Павловскій храмъ, хотя построеніе въ одинъ 1882 годъ два раза, при чемъ во второй разъ всего въ одиннадцать зимнихъ дней, а также и перенесеніе этого храма въ 1894 году на другое мъсто показываетъ, что храмъ этотъ былъ построенъ не изъ камня, или кирпича, а по всей въроятности, изъ рельсъ и дерева. Нельзя не замътить, что на срокъ построенія не можетъ не вліять матеріалъ, изъ котораго постройка производится; если возможны обыденные храмы изъ дерева, то для храмовъ изъ кирпича, по нынъшнему у насъ способу приготовленія этого матеріала, однодневность невозможна, -- для нихъ будетъ свой кратчайшій срокъ построенія, соотв'єтствующій однодневному для храмовъ изъ дерева; точно также и для храмовъ изъ старыхъ рельсъ и дерева (вмѣстѣ) будетъ, вѣроятно, свой наименьшій срокъ.

Тотъ же духъ, созидавшій обыденные храмы, проявился, конечно, и въ построеніи храма въ с. Каширскомъ, Московской вол., Воронежскаго увзда и губерній, на деньги, вырученныя за хлібов съ участка вемли, отведеннаго подъ общественную запашку. Въ концћ восьмидесятыхъ годовъ Московскій Волостной старшина, Петръ Савельевичъ Афонинъ, на сходъ кр-нъ с. Каширскаго, давно желавшихъ имѣть въ своемъ селѣ церковь, предложилъ отвести участокъ земли десятинъ въ двъсти пятьдесятъ, и самимъ обрабатывать его, а деньги, вырученныя за проданный съ этого участка хлёбъ, употреблять на постройку церкви. Сначала Авонинъ встрътиль сильное противодъйствіе своей мысли въ лицъ самыхъ вліятельныхъ и авторитетныхъ общественниковъ и особенно въ лицъ самого вліятельна. го изъ нихъ-Мирона Никитича Полежаева, человъка умнаго, бывалаго и благочестиваго; онъ доказывалъ всю невозможность постройки такимъ способомъ, и предсказывалъ, что церковь никогда не будетъ закончена и и общество только "захлестнется" этимъ дъломъ. Въ концъ концовъ, послъ долгихъ разсужденій, Авонинъ побъдилъ предубъжденіе. Былъ составленъ приговоръ, отвели землю, запахали, засъяли и первый урожай даль болье десяти тысячь дохода, такъ что осенью же можно было чать заготовку матеріаловъ, а весною начать и работы. Слъдующіе урожаи были также хорощи, и года черезъ четыре выросла великолъпная, огромная церковь. Всв поражались, что такой великольпный храмъ выстроенъ въ четыре года безъ всякихъ денежныхъ взносовъ, а трудомъ прихожанъ, - трудомъ нисколько не обременительнымъ, оживленнымъ, краткимъ. Примъру Каширянъ послъдовали кр-не пос. Бирюченскаго, Каширяне были очень благодарны Авонипу за его идею. - Всъ работы на землъ, отпеденной подъ общественную запашку, производились, больщею частью, въ праздничные дни и представляютъ большое сходство съ помочами и толоками, даже съ самымъ построеніемъ обыденныхъ храмовъ; и, конечно, чъмъ больше они будутъ представлять сходства съ сими послъдними, какъ дъломъ священнымъ, какъ-бы уже богослужениемъ, тъмъ совершениъе будетъ трудъ. Нужно не забывать, что храмы, -и это особенно видно на храмахъ обыденныхъ, -- не зданія лишь, предназначенныя для молитвеннаго собранія вірующихъ, какъ выразился правительствующій сунодъ въ распоряжения, которымъ воспрещается устройство въ самыхъ храмахъ памятниковъ и ръшетокъ надъ погребенными въ "нихъ (въ храмахъ), --а домы молитвы и даже сама молитва... По разсказамъ сына предпринимателя, иниціатора дѣла общественныхъ запашекъ на построеніе церквей, хлъбъ, собранный съ отведеннаго Каширцами на построеніе храма участка земли, свозился къ мъсту будущаго храма; тутъ онъ складывался, тутъ и молотился помочью и толокою. Впрочемъ, последнее слово въ с. Каширскомъ и во всей той мъстности совсъмъ неизвъстно... Въ общественныхъ запашкахъ, отводимыхъ на построение храмовъ, -- сама вемля, плодотворная ея сила, призывается на священное діло строенія храма, дома Божія; а если это будетъ храмъ-школа, въ такомъ случав прахъ отцовъ, служа на построеніе храма Богу-отцовъ, или храма-музея, служилъ бы тъмъ самымъ возвращенію сердецъ сыновъ къ отцамъ...

Въ настоящее время, когда въ проектъ новаго устава о наподномъ продовольствій указываются, или допускаются, общественныя запашки, желательно, чтобы часть ихъ назначалась, или обращалась, на построеніе и содержаніе школь храмовь, и при томь съ объщаніемь поминовенія особенно, изрядно, всёхъ участниковъ общественныхъ запашекъ и ихъ родителей, съ объщаніемъ поминовенія не именословнаго лишь, а въ видѣ сказанія объ общемъ дъль строенія и о большемъ или меньшемъ участіи каждаго въ этомъ дълъ, а также и въ видъ изображеній всъхъ строителей храма въ молитвенномъ положении въ нижней его части подъ иконами святыхъ. Крестьяне, какъ говорятъ, весьма неохотно работаютъ на общественныхъ запашкахъ, предназначенныхъ для засышки зерномъ общественныхъ магазиновъ на случай неурожаевъ, и потому очень важно дать хоть части этихъ работъ священное назначене, такъ что крестьяне, выъзжая на работу, знали бы, что они своимъ трудомъ приносятъ жертву Богу. Такимъ назначеніемъ этой части освящались бы всъ работы на обшественныхъ запашкахъ, коихъ прямое назначение - обезпечение отъ не урожаевъ, -- какъ часть санитарно-продовольственнаго вопроса, который долженъ быть религіонизованъ, ибо хлъбъ производится земледъльцами, COMPANY OF THE PROMODER THE THE WILLIAM OF THE TOWN HORSELF

умершихъ. Храмъ-домъ молитвы, потому и соединяется съ домомъ наученія и познаванія, —школою, потому что молитва приносится о томъ, что-бы Господь научилъ, открылъ намъ способы и средства спасенія отъ голода и язвъ, какъ слѣдствій нашихъ грѣховъ; и школа назначается не для наученія только, но и для расширенія области познанія, и не въ видахъ лишь знанія зла и добра, а въ видахъ искорененія перваго, т. е. вла, и водвореніе послѣдняго, т. е. добра. Введеніе общественныхъ запашекъ можетъ быть также однимъ изъ очень важныхъ средствъ приведенія въ исполненіе проекта повсемъстнаго построенія храмовъ-школъ, къ пятисотлѣтію открытія мощей преп. Сергія.

И такъ оказывается, что не только не исчезъ духъ, проявлявшійся въ построеніи обыденных храмовъ, но, какъ мы сейчасъ увидимъ, возродилась и самая мысль о построеніи обыденнаго храма въ годъ пятьсотл'єтней памяти преп. Сергія, въ 1892 году. Эта мысль и не могла не возродиться въ то время, ибо только въ землъ обыденныхъ храмовъ, - этихъ памятниковъ единодущія и согласія, -- и могъ родиться и воспитаться великій чтитель Пресв. Тронцы, -- какъ образца единодушія и согласія, -- построившій братскимъ трудомъ храмъ, который долженъ былъ служить зерцаломъ для введеннаго имъ общежитія. Духъ, одушевлявшій преп. Сергія, былъ тотъ же духъ, который созидалъ и обыденные храмы, и при чествованіи памяти пр. Сергія очень естественно было возродиться мысли и о построеніи обыденнаго храма... «Тако взыде на сердце гражданамъ еже создати алтарь имени Господню и сотвориша въ сердцахъ своихъ объщаніе», -- говорится въ сказаніи о построеніи обыденцаго храма въ Вологдъ; нъчто подобное совершается и совершилось въ наше время, въ 1892 году; въ № 254-мъ Московскихъ Въдомостей этого года напечатана статья. предлагавшая создать обыденный храмъ при церкви Московскаго Румянцевскаго Музея пр. Сергія и Николая чудотворца, - чтителей Пресв. Троицы, - и создать этотъ храмъ во имя Пресв. Троицы. Предложение это было вызвано съ одной стороны желаніемъ видіть во очію тотъ храмъ, который пр. Сергій съ братомъ воздвигь Пресв. Троицъ и который такъ живо описанъ митрополитомъ московскимъ Филаретомъ, - а съ другой и моровою язвою (холера), появившеюся тогда въ Москвъ и во всей Росгіи, и даже въ Западной Европъ... Дълая такое предложение, авторъ статьи, между прочимъ, говорилъ: «Въ наше время, когда напряженно идетъ разработка соціальныхъ вопросовъ и горячая борьба изъ-за нихъ, когда умъ человъческій въ томпеніи мучается, ища и не находя въ своихъ созданіяхъ образца и руководства для общества, - да воздвигаются вновь храмы во имя Св. Троицы, всевышняго, всесвятъйщаго, животворящаго, единаго, истиннаго первообраза для жизни общества». Къ сожальнію, мъсто это было пропущено редакцією газеты. Не смотря, однако, на такой пропускъ, мысль, выраженная въ статъв (въ формъ письма къ редактору), была встръчена, по крайней мъръ, нъкоторыми съ большимъ сочувствиемъ, другими же съ большимъ озлобленіемъ, и хотя начали было стекаться уже пожертвованія для осуществленія этой мысли, — одно пожертвованіе было гаже въ тысячу рублей, — но мысль, тѣмъ не менѣе, осуществлена не была. Противники постройки называли такой храмъ костромъ, намекая на опасность отъ пожара. Но если бы храмъ былъ построенъ, то, конечно, изъ дерева, пропитаннаго огнеупорнымъ составомъ; и такая постройка навела бы на мысль о необходимости пропитать огнеупорнымъ составомъ и вообще все деревянное въ музеѣ; и тогда пожаръ въ музеѣ 1896 г. сталъ бы невозможенъ, былъ бы предупрежденъ..

Спустя годъ, въ предисловіи къ «Сказанію о построеніи обыденнаго храма въ Вологдъ» (Чт. въ Общ. Ист. и Др. Росс. 1893 г. т. 166-й), опять упоминалось объ этой мысли и она получила еще большее развитіе: въ стать 1892 г. говорилось-«да воздвигаются вновь храмы во имя Святой Троицы», а зд'єсь указывалось уже на необходимость построенія въ память всероссійскаго чудотворца, — чтимаго и старообрядцами, -- къ пятьсотлівтію дня его прославленія, — 5 іюля 1922 года, — храмовъ Живоначальной Троицы при всёхъ церквахъ во всёхъ городахъ и селахъ, и въ послёднихъ въ особенности; при чемъ эти храмы Пресв. Тронцы, хотя-бы не обыденные, но при всеобщемъ участій совидаемые, -будучи, такимъ образомъ, плодомъ труда умственнаго и физическаго, плодомъ знанія и искусства всей Россіи, могуть и должны быть школами, а вмёстё и хранилищами старияныхъ иконъ, утвари, вышедшей изъ употребленія, словомъ-должны быть и му, веями, не пренебрегающими, по примъру древней Руси, и памятниками свътскаго происхожденія. И самые храмы по своей архитектуръ и утвари должны быть изображеніемъ старивы и отличаться не богатствомъ, а скорће бъдностью матеріала, но за то богатствомъ содержанія, какъ это и было въ древней Руси, когда на ризахъ были изображаемы иконы вмъсто нынъшнихъ, ничего неговорящихъ, орнаментовъ. Это, быть можетъ, былобы шагомъ къ примиренію и съ старообрядцами. Все въ храмѣ школъ должно отличаться поучительностью и служить къ тому, чтобы въ умахъ и сердцахъ учениковъ ожила, воскресла старина. При такомъ празднованіи памяти прославленія пр. Сергія храмы-школы, - т. е. нераздільность крещенія и помазанія отъ воспитанія и обученін дітей, или неравдівльность духовнаго отъ светскаго воспитанія, высшимъ-полнымъ выраженіемъ котораго было-бы усыновленіе Вогу всёхъ отцова, - храмы-школы, которые и въ настоящее время кое-гдв сооружаются, были бы построены вездъ, по всей Россіи, и это было-бы новымъ посмертнымъ чудомъ преп. Сергія. Для полноты всеобщаго просвъщенія не достаточно, впрочемъ, сооруженія только школь храмовь, гдб крешеніе и помазаніе не отдібляется отъ воспитанія и обученія, необхедимо также и тюрьмы обратить въ исправительныя школы, приблизивъ ихъ къ храму, и тогда покаяніе не будеть отдъляться отъ исправленія. - Храмъ Пресв. Троицы, который преддагается воздвигнуть при церкви Московскаго Румянцевскаго Музея, долженъ быть образцемъ для тъхъ школъ-храмовъ, которые предлагается устроить повсемъстно къ пятисотлътнему юбилею открытія мощей пр. Сергія. Эти школы-храмы, воздвигнутые повсемѣстно ради спасенія отъ голода (отъ бездождія и многодождія) и моровыхъ язвъ, не должны быть чужды изученію той силы, которая носитъ въ себѣ голодъ, язвы и смерть, какъ сбъ этомъ сказано въ статьѣ "О рамятникъ Каразину" (Наука и Жизнь, 1894 г. № 15—16-й).

Построеніе такихъ школь храмовъ повсемъстно не станеть ли, вмъстъ съ тъмъ, и исполнениемъ со стороны преемниковъ Владимира святагодолга всеобщаго обязательнаго образованія, принятаго на себя и своихъ преемниковъ св. Владиміромъ, какъ воспріемникомъ русскаго народа отъ купели. Въ наше время, когда лъса почти истреблены, а построение храмовъ-школъ повсюду является вопросомъ лишь времени, и при томъ самаго короткаго времени, храмы изъ желбза вмъсто дерева, какъ храмъ, построенный изъ рельсъ рабочими Бѣжицкаго завода, есть явленіе, въ высшей степени замъчательное. Старая Русь, при обиліи люсовъ, строила въ одинъ день храмы изъ дерева; новая Русь, при оскуденіи лівсовъ, нашла новый матеріаль для созиданія храмовь совокупною д'ятельностью и въ такой же почти короткій срокъ. Этотъ новый матеріаль, который будетъ становиться тъмъ обильнъе, чъмъ болье будутъ строить желъзныхъ дорогъ, сдълаетъ возможнымъ построеніе храмовъ-школъ даже въ безлъсныхъ степяхъ, и можетъ весьма облегчить осуществление плана празднования юбилея преп. Сергія построеніемъ школъ-храмовъ, посвященныхъ Пресвят, Троицъ, къ 5-му їюля 1922 года.

Построеніе совокупнымъ трудомъ всікть, въ средів коихъ господствуетъ теперь розны, источникъ бъдности и всъхъ пороковъ, построеніе школъ-храмовъ Пресвятой Троицы, назначение коихъ поддерживать единство, постоянно держать мысль на высотъ почитанія Тріединаго Бога, есть необходимое завершеніе всякой церкви. Просв'єщеніе прихода начнется лишь тогда, когда онъ пойметъ, что ничъмъ не можетъ такъ угодить своему покровителю, коему посвященъ храмъ, (будетъ ли то святой, Богоматерь или Самъ Христосъ), какъ построен емъ при своемъ храмъ храма во имя Пресв. Троицы, т. е. такого храма, или церкви, которая приводитъ къ познанію Тріединаго, т. е. храма-школы. Школы-храмы Пресвятой Троицы, построенные общимъ трудомъ, замънятъ прежде бывшіе баптистеріи, которыя у народа, принявшаго крещеніе безъ оглашенія, какъ крестять дътей, и должны быть школами. Возликовалъ-бы на небъ весь ликъ святыхъ съ преп. Сергіємъ во главъ, когда узрълъ-бы на землъ при храмахъ, имъ посвященныхъ, храмы Пресв. Троицы, которую чтутъ они на небъ и которая была забыта на землъ; т. е. велика будетъ радость на небесахъ, когда осуществится планъ, вытекающій изъ самаго хода нашей исторіи, нашей жизни... И католики, и протестанты, магометане и даже евреи упрекають насъ въ томъ, что мы принимаемъ святыхъ за боговъ, а иконы за живыя существа, т. е. упрекаютъ насъ въ язычествъ и идолопоклонствъ; построеніе же способомъ образовательнымъ, Качимскимъ, -- какъ будетъ сказано объ этомъ ниже, -- при каждой церкви школы храма, посвященнаго Пресв. Троицъ, и есть дъйствительное средство возвысить мысль и держать ес на высотъ пониманія высшаго нравственнаго значенія ученія о Троицъ, какъ любви сыновъ и дщерей (любви дътей) къ отцамъ не только живущимъ, но в особенно умершимъ, по подобю безграничной любви Сына Божія и Луха Святаго къ Богу Отцу: и такое раскрытіе значенія Пресв. Гроицы устранило бы возможность, какъ перваго упрека, такъ и еще больше второго, ибо при пониманіи нравственнаго значенія Тріединства станстъ немыслимымъ принятие иконъ за живыя существа, такъ какъ иконопись дълаетъ лишь невидимыхъ видимыми и до эсеобщаго воскрешенія, когда мы узримъ ихъ (невидимыхъ теперь), лицомъ къ лицу... Что вышеозначенный упрекъ не совсемъ безоснователенъ и что избавить насъ отъ этого упрека можетъ лишь предлагаемое здъсь средство, -- свидътсльствуетъ нижеслёдующій разсказь, вкратцю заимствуемый изъ письма отъ 7-го ноября 1894 г. священника с. Алферьевскаго, Мосальскаго увзда, Калужской губерніи, отца Тимофея Павловича Тарб'вева, и изъ приложенной къ этому письму л'ятописи с. Алферьевскаго, составленной отцомъ и предшест венникомъ отца Тимофея-Павломъ Тимофесвичемъ Тарбъевымъ.

Село Алферьевское до 1764 г. принадлежало Троице Сергіевой Лаврв, а потому, какъ надо полагать, носило и доселѣ носитъ и другое названіе -- «Тройчино». Храмъ въ этомъ селъ посвященъ Пресв. Троицъ, а празднуются народомъ, какъ храмовые праздники, дни преп. Сергія, 5 іюля и 25 сентября, т. е. праздникъ Троицы замънень праздникомъ преп. Сергію; такимъ образомъ, св. Сергій даже предпочтенъ Пресвятой Троицъ. Чудный разсказъ, записанный отцомъ Павломъ въ лътопись села Алферьевскаго о происхождении иконы, стоящей нынъ въ храмъ за престоломъ, свидътельствуетъ, можно сказать, какъ самъ преп. Сергій вразумлялъ жителей с. Алферьевскаго въ ихъ неправомъ предпочтенів его, Сергія, Пресвятой Троицъ, которую самъ преподобный чтитъ превыше всего. - Монажиня Марія, везшая съ собою крестъ съ частицами въ немъ животворящаго древа и съ частицами мощей преп. Сергія, провзжая по Московско-Варшавскому шоссе, въ одной верстъ отъ села Алферьевскаго, а, слъдовательно, и отъ находящагося въ этомъ селъ храма Пресв. Троицы, -- обронила этотъ крестъ съ мощами чудотворца; по желанію крестьянъ, нашедшихъ его, крестъ былъ внесенъ въ храмъ Пресв. Троицы, и, такимъ образомъ, Преп. Сергій не остался вніз храма, чтимой имъ Пресв. Троицы, а вступилъ въ него, въ видъ частицъ мошей, находившихся въ крестъ. А затъмъ, когда крестъ былъ возвращенъ по принадлежности, монахиня Марія не ръшилась удержать его у себя, а сама написала икону, на которой представила образъ Пресв. Троицы, несомый преп. Сергіємъ и пресмиикомъ его св. Никономъ, връзала въ эту икону чудотворный крестъ и прислала его въ такомъ видъ храму Троицы въ сель Алферьевскомъ, гдъ онъ и поставленъ за престоломъ. И не должны ли жители с. Алферьевскаго видъть въ этой иконъ прямой себъ укоръ, который дълаетъ имъ преводобн. Сергій за оказываемое ему предпочтеніе предъ Пресв. Троицею, Прихожане с. Алферьевскаго поступили бы согласно, конечно, съ этимъ указаніемъ пр. Сергія, если бы, не оставляя почитанія самаго преподобнаго, почтили-бы Пресв. Троицу построеніемъ посвященнаго Троицъ храма-школы. И желательно, чтобы это новое, малоизвъстное до сихъ поръ, посмертное чудо преп. Сергія, получивъ всеобщую извъстность, внушило-бы прихожанамъ всъхъ въ Россіи храмовъ пріобръсти каждому приходу для своей церкви икону святого, которому она посвящена, несущаго въ своихъ рукахъ Свято-Троицкій храмъ школу (съ изображеніемъ, напримъръ, на храмъ образа Троицы и съ дътьми внутри храма), и тъмъ способствовала бы осуществленію плана построенія школь храмовъ во имя Пресвятой Троицы повсюду къ 5-му іюля 1922 года, т. е. къ пятьсотлътнему юбилею прославленія преп. Сергія.

Въ оправданіе жителей с. Алферьевскаго должно сказать, однако, что не они одни предпочитаютъ пр. Сергія Троицѣ; такъ, называя посадъ при Троице Сергіевской Лавръ, вмъсто Троицкаго или, по крайней мъръ, Троице Сергіевскаго, какъ бы слъдовало, просто Сергіевскимъ, не отдаемъ ли мы такое предпочтение Сергію предъ Гронцею, какъ и жители с. Алферьевскаго. Называя посадъ Сергіевскимъ, мы дълаемъ это, конечно, не думая, не сознавая того, что дълаемъ, что говоримъ, но не указываетъ-ли это, что мы все еще находимся въ безсознательномъ, такъ сказать, язычествъ; а между тъмъ, Сергій, воздвигая храмъ Троицы, имълъ въ виду, конечно, поднять, возвысить мысль, сознаніе объязычевшейся, надо полагать, тогдашней Руси. Сознательно гръха противъ Троицы мы тутъ не совершаемъ, но безсознательно остаемся, очевидно, въ язычествъ... Тою же безсознательностью, недуманіемъ о томъ, что говорятъ, пишутъ и печатають, объясняется и то, весьма прискорбное, хотя вмъсть и поучительное явленіе, что та самая газета, которая радовалась, какъ доброму почину, построенію обыденнаго храма изъ старыхъ рельсь, - и радовалась этому особенно потому, что найденъ новый и обильный строительный матеріалъ, чёмь облегчается "въ вначительной степени осуществление того плава правднованія пятисотлетняго юбилея открытін св. мощей прец. Сергія, о воторомъ говорится въ предисловія въ сказанію о построеніи обыденнаго храма въ Вологдъ", та же газета привела потомъ мнѣніе преосв. Діонисія—Уфимскаго (умершаго въ 1897 или 1898 г.), который будто-бы не дозволяетъ въ своей епархіи построенія храмовъ-школъ, находя "несовивстимымъ помещение школы, где дети смеются, ссорятся, бранятся, рядомъ со Святая Святыхъ, отъ которой классное помещение учениковъ въ церквахъ-школахъ отдёляется лишь тонкою перегородкою"; какъ будго толстая перегородка помѣшала-бы Всевѣдующему слышать брань? ... И неужели возможно такое странное, чтобы не сказать болъс, мнъніе о церквахъ-школахъ и совершенно языческое понятіе о Богъ со стороны Архипастыря? І... Если д'втей нельзя допускать въ храмъ, когда Святая Святых эни чъмъ отдълена тонкой перегородкой, то естественно рождается вопросъ, возможно ли ихъ, вообще, допускать въ храмъ, т. е. когда Святая Святыхъ ничъмъ не отдълена отъ храма?!... Апостолы тоже не хотъли допустить дътей ко Христу; - неужели, однако, и преемники апостоловъ могутъ повторить туже ошибку? ... Дъти оказываются достаточно сильными, чтобы оскорбить святыню, а святыня будто бы безсильна облагородить, свойственную дътскому возрасту, шаловливость?!.. Такимъ обраромъ, укараніе на несовиїстность школы съ храмомъ не доказало-ли, напротивъ, безусловной необходимости школы въ храмъ Христа не только человъколюбца, но и еще болъе дътолюбца. Отдъление школы отъ храма полезно только для сохраненія язычества... Припомнимъ также, что Святая Святыхъ помъщается даже въ тюрьмахъ, среди преступниковъ, и никому еще и въ голову не приходило находить это несовмъстнымъ; слъдуя же мивнію, приписывают Русскимъ Словомъ Преосв. Діонисію, преступники, злодби, разбойники, никакъ уже не могутъ быть допущены въ храмъ... На самомъ же дълъ, для полноты и дъйствительности объединения самыя тюрьмы необходимо было-бы обратить въ исправительныя школы и приблизить ихъ къ храму, какъ объ этомъ было уже сказано, чтобы таинство покаянія сдіблать дібійствительнымь исправленіемь, дабы оглашенные и этого рода стали, наконецъ, върными. Митрополитъ Филаретъ въ од номъ своемъ словъ при освящении храма въ тюрьмъ задался вопросомъ, возможно ли помъщать въ тюрьмъ храмъ,—и нащелъ, что вопросъ этоть рёщень еще на Голгофе, где Христось быль распять между двухь разбойниковъ. А такое разръшеніе вопроса не указываетъ-ли, что храмы въ тюрьмахъ должны быть посвящаемы благоразумному разбойнику, -- въ этомъ выражалось бы упованіе на усп'вшность оглашенія для обращенія кающих. ся нъ върныхъ,

Для доказательства того, что дътямъ свойственна не одна шаловливость, — весьма, впрочемъ, извинительная и неизвиняемая лишь тъми, которые сами никогда не были дътьми или слишкомъ глубоко забыли, что и сами были дътьми, забыли, не смотря на то, что сохранять дътскую чистоту, быть дътьми есть первая обязанность христіанина, --для доказательства того, что дъти способны не нарушать лишь святость мъста, но и участвовать въ созидани святого мъста, —а такимъ святымъ мъстомъ нельзя не считать храма-школы, —мы ссылаемся здъсь на построеніе церковныхъ школъ въ Мордовскомъ и Русскомъ Качимахъ, Городищенскаго уъзда, Пензенской губерніи. Хотя въ Качимахъ строились не храмы-школы, а лишь церковно-приходскія школы, но способъ, которымъ строились эти школы, еще болъе примънимъ къ построенію храмовъ-школъ.

Школа въ Мордовскомъ Качимъ была построена въ 1892 году, въ тотъ годъ и въ то именно время, когда Москва ходила къ Троицѣ, и, быть можетъ, по молитвъ паломниковъ ко Пресв. Троицѣ и совершилось это богоугодное и угодное именно Тріединому Богу соединеніе силъ многихъ на единое дѣло, на построеніе церковной школы, цѣль которой заключается, должна и можетъ заключаться только въ увѣковъченіи союза единодушія, братства, —въ увѣковъченіи того чувства, которое только и уподобляетъ

насъ Трједицому Богу, какъ образцу согласія и единодушія, по которому только и познаются ученики Христа. И мы не можемъ не надъяться, что событе это найдетъ, наконецъ, достойнаго цънителя и станетъ началомъ новой для насъ жизни, и тогда явится не повъсть, не поэма, а быль о томъ, какъ дъти, т. е. сыны и дочери крестьянъ-мордвовъ построили школу съ помощью своихъ отцовъ, родныхъ и духовныхъ (священника и учителя), и особенно съ помощью тъхъ двухъ мужей, которыхъ можно назвать воспріемниками, крестными отцами церковной школы, а именно - церковнаго сторожа (запаснаго унтеръ-офицера) и того великаго мужика, который ходиль по избамъ, просилъ, умолялъ и, наконецъ, достигъ цѣли!.. Ла будетъ имя его благословено отъ нынъ и до въка! Это Качимскій Каразинъ, тотъ Каразинъ, который на колъняхъ умолялъ Украинское дворянство о пожертвованій на устройство Университета: и больше, чъмъ Каразинъ, потому что Каразинъ могъ быть образцомъ только для немногочисленнаго сословія, а Качимскій мужикъ будетъ образцомъ для всёхъ крестьянъ. - Превознося работу дътей и содъйствіе къ построенію школы мужика, мы вовсе не желаемъ, конечно, ўмалить заслугу священника и учителя, отъ коихъ и стало извъстно о дътяхъ и крестьянинъ.

Качимское событіе было описано не однажды, и ни разу не было оцъ. нено по достоинству, достойнымъ образомъ. Писатель Епархіальныхъ Въдомостей, повидимому, не предполагаеть, - а можеть быть, не говорить по скромности, такъ какъ и самъ принималъ въ этомъ участіе, - какое великое значеніе и смыслъ заключается въ совокупной, согласной работ'в отцовъ и дътей! А между тъмъ, тутъ начало примиренія отцовъ и дътей "обратити сердца отцемъ на чада", что будетъ вполнъ понятнымъ только въ школб-храмъ, воздвигаемомъ всьми живущими для молитвы къ Животворящей Троицѣ о всёхъ умерщихъ, для молитвы, неотделимой отъ труда общаго, животворнаго. Не можемъ не пожалъть, что авторъ Епархіальныхъ Въдомостей даже унижаетъ, -- конечно, неумышленно, - дътскую работу, называя ее муравьиною; и это въ то время, когда натуралисты, да и не одни натуралисты, - стараются приравнять муравья человъку, хотя и не открыли еще, сколько извъстно, школы въ муравейникахъ, и совершенно ошибочно думаютъ, будто нашли тамъ погребение, подобное человъческому. Если въ муравейникахъ и есть что-то подобное погребенію, то оно подобно не человъческому, не религіозному и даже не гражданскому погребеню, а такому, которое является пока, какъ идеаль, въ головахъ еще немногихъ, самыхъ передовыхъ интеллигентовъ, для которыхъ погребеніе мертвыхъ равняется удаленію всякихъ нечистотъ; и когда идеалъ этотъ будетъ достигнутъ, осуществленъ, когда будетъ достигнута высшая ступень прогресса, тогда, дъйствительно, исчезнетъ всякая разница между чело. въкомъ и муравьемъ и, вообще, животными... Еще болъе заслуживаетъ сожальнія мивніе профессора каноническаго права («въ Богословскомъ Въстникъ́» 1893 г. № 4-й), который, хотя и называетъ Качимское событіе маленькимъ лишь по внъшности, но очень знаменательнымъ въ жизни

русской церкви, вмѣстѣ съ тѣмъ, приравниваетъ это событіе къ такимъ, ничего съ нимъ общаго неимѣющимъ, явленіямъ, какъ учителя, трудящіеся за очень маленькое вознагражденіе, находя при томъ, въ этой скудной платѣ, не физическое только страданіе, а нравственное якобы униженіе, т. е. измѣряя достоинство человѣка размѣромъ жалованья. Излагая Качимское событіе, профессоръ не удостфиваетъ назвать по имени даже главныхъ дѣятелей, крестьянина и сторожа, и обозначаетъ ихъ только буквами—М. В. и М. Б.; а между тѣмъ,—кто знаетъ,—быть можетъ, крестьянинъ Максимъ Васильевичъ Меркурьевъ и сторожъ Максимъ Бѣлянкинъ станутъ извѣстными повсюду, гдѣ только будутъ школы, а имя профессора будетъ забыто подобно тому, какъ знаемъ мы имя бѣднаго Лазаря и не знаемъ имени того багача, крошками со стола котораго питался Лазарь;—имя профессора будетъ забыто, конечно, не навсегда, а до тѣхъ лишь поръ, пока не наступитъ всеобщее знаніе, знаніе всѣми всѣхъ...

Въ соединеніи слабыхъ силъ дѣтей на построеніе школы нельзя не видъть великой цъли, ими безъ сомнънія чувствовавшейся, сознававшейся, цъли, которая соединяла ихъ на добровольный трудъ. Здъсь не безцъльный трудъ Золя, а вмъстъ и опровержение самимъ дъломъ, опровержение, вытекшее изъ искреннихъ и чистыхъ, -- въ эти, по крайней мъръ, трудовыя минуты, - дътскихъ сердецъ, и опровержение самое сильное\_Толстовскаго -"недъланія"... Кромъ того, это построеніе школы дътьми есть самое смълое нарушеніе всъхъ законовъ политической и соціальной экономіи. На всемъ Западъ ближнемъ (Европа) и дальнемъ (Америка) нашу великую быль назовуть сказкою, баснею, и при томъ безиравственною, такъ какъ она научаетъ труду безвозмездному, неоплаченному, труду неограниченному восьмичасовымъ срокомъ, труду дътскому, труду, наконецъ, коллективному, труду толпы, который новъйшею наукою уподобляется психическимъ эпидеміямъ, повальнымъ душевнымъ болѣзнямъ. При построеніи Качимской школы, согласно сказанію, даже нанятые плотники трудились не какъ наемники, а какъ друзья школы. Въ чемъ выражалось это дружество къ школъ, въ сказани не говорится; но нътъ сомнъния, что плотники не уменьшали рабочаго дня до восьми часовъ, не требовали шестнадцати часовой праздности, плотники сознавали, конечно, что они трудятся для святого дъла и ихъ трудъ былъ нравственно-образовательнымъ. Не требобованіе уменьшенія труда, а требованіе участія въ умственномъ трудъ, право на такой трудъ, право участія въ нравственномъ дѣлѣ, вотъ единственное законное требованіе, единственное законное право; требованіе же уменьшенія труда законнымъ признано быть не можетъ. (См. № 15 - 16 «Наука и Жизнь» 1894 г. эпиграфъ къ статьъ «О памятникъ Каразину» и 2-й столбецъ 250 стр. этой статьи--, Объединение вовхъ въ познании и воздъйствіи на ту силу, которая казнитъ смертію (голодъ, эпидеміи, землетрясенія и пр.) за невѣжество». Эта быль, т. е. самый фактъ построенія школы соединеннымъ трудомъ многихъ, несомнівню доказываетъ, что тому, что навывають толпою, или сбродомъ, ничемъ не выдающихся, людей, не достаетъ лишь поприща, не достаетъ великаго дъла, чтобы стать героями. Для насъ же эта быль, т. е, исторія о томъ, какъ дъти построили школу, станетъ первою дътскою книгою (вмъсто всякихъ Робинзоновъ, какъ полная имъ противоположность), первымъ урокомъ нравственности. будутъ читать не дъти только, но и взрослые, и старцы. Эта быль станетъ выше Илліады, - хотя и Илліада не войну описываетъ, а оплакиваетъ падшихъ на войнъ,--выше Одиссеи, хотя Одиссея не о скитаніи только отца, но и объ исканіи сыномъ отца разсказываеть, не товоримъ уже о Робинзонадахъ, которые имъютъ цълью превознести одиночную возможность для человъка обходиться одними своими силами. Быль о построеній дітьми школы можеть и должна оканчиваться словами Христа: "будьто какъ дъти", обращенными ко всъмъ, къ Россіи, ко всему міру, словами, которыя при построеніи повсембстно Свято-Троицкихъ храмовъциколъ получатъ особенно великій смыслъ. Всякое село, создавая при своей церкви школу-храмъ, посвященный Пресвятой Троицъ, -- образцу единомыслія, единодушія и согласія, создавая этоть храмъ-школу трудомъ совокупнымъ, будетъ, конечно, усиливаться превзойдти Мордовскій Качимъ, какъ въ общей дружной работъ, такъ и въ отдъльныхъ случаяхъ, въ подробностяхъ. Соорудивъ же храмъ-школу, всякое село получитъ свою былипу, которая станетъ началомъ лѣтописи и исторіи образованія этого села, т. е. больщаго и большаго объединенія вськъ въ трудь постепенно расширяющагося познанія неба (атмосферныхъ и другихъ явленій, познанія земли, какъ небеснаго тъла, какъ звъзды) и обращения, такимъ образомъ, людей въ небожителей въ нравственномъ и матеріальномъ смыслѣ, (См. № 44 «Наука и Жизнь» 1893 г. «Вопросъ о Каразинской метеорологической станціи въ «Метеорологія, какъ знаше атмосферы, есть часть астрономіи или сама астрономія. Наружную сторону атмосферъ человъкъ можетъ видъть только на другихъ планетахъ и солнцахъ, а внутрениюю и нижнюю можетъ наблюдать только на земной планетъ»).

Въ Качимѣ было положено начало и картинному музею, и это начало имѣетъ тѣмъ большее нравственное значене, что служитъ коментаріемъ къ словамъ Спасителя – «будьте какъ дѣти», а вмѣстѣ и указаніемъ на полное отсутствіе племенной вражды, розни, и даже на взаимное доброжелательство такихъ отдаленныхъ съ родственномъ отношеніи племенъ, какъ русское и финское, —Ученики Русско-Качимской школы пріобрѣли въ складчину картину "Двѣнадцатильтній отрокъ Інсусъ въ храмѣ" и поднесли ее своимъ Мордовско-Качимскимъ товарищамъ въ день освященія ихъ школы. Этимъ многозначущимъ подаркомъ они пожелали своимъ собратіямъ быть подобными этому отроку, служить въ своемъ храмѣ Богу отцовъ, мордовскихъ и русскихъ, возрастая въ премудрости и любви у Бога и у всѣхъ людей. Сказаніе не говоритъ, чѣмъ отвѣтили своимъ русскимъ товарищамъ ученики Мордовскаго Качима, эти строители школы, положившіе, какъ говоритъ сказаніе, краеугольный камень ея, усердіе которыхъ ставили въ примѣръ ихъ отцамъ (стр. 856. Постр. церк.-приход. школы въ Мордов-

скомъ Качимъ); но чъмъ они могли отвъчать своимъ русскимъ товарищамъ на такое благожеланіе, какъ не поднесеніемъ образа, яли картиныиконы, какъ говорять нынь, -образа Христа, благословляющаго дътей, пожелавъ имъ быть этими дътьми, получившими благословение отъ Христа; и было бы хорошо, если бы это пожеланіе могло быть выражено портретнымъ изображеніемъ учениковъ Русско-Качимской школы. Такое изображеніе можетъ показаться неприличнымъ для новой протестантствующей Россіи, но несомитино, оно было бы одобрено древнею Русью. Обмънявшись иконами, мордва и русь стали бы крестовыми братьями, соединились бы въ одно побратимство... Признавая всеобщее родство человъческаго рода, нельзя, однако, не признать, что мордва и русь-родственники очень дальніе, ихъ родство не ближе родства англичань съ американскими ид'вйцами, а потому въ сближеніи руси и мордвы заключается обличеніе розни очень близкихъ по родству народовъ и племенъ, и обличение тъмъ чъмъ родство враждующихъ ближе Изображеніе строителей храма-школы каждаго въ отдъльности и особенно въ совокупной работъ, подобно тому, какъ построеніе обыденнаго храма изображено въ ныпёшней Спасообыденской церкви въ Вологдъ\*), могло бы положить начало музею картияному и портретному; - это и было бы народообразовательнымъ храмомъ и поучительнымъ памятникомъ-музеемъ, ибо школа-храмъ, посвященный Пресвятой Троицъ, есть лишь сокращенное выражение, полнымъ же выраженіемъ было бы: школа, какъ соединеніе всёхъ живущихъ (д'втей учащихся и стцовъ-учащихт), и музей, какъ собраніе изображеній всёхъ умевшихъ (лицевой сунодикъ) въ храже Тронцы, оживотворяющей всехъ умершихъ чрезъ посредство, т. е. трудомъ или дъйствіемъ, живущихъ.

Для того, чтобы вполнѣ оцѣнить Качимское событіе, необходимо знать, какъ возникла та школа, ученики которой построили потомъ свое школьное зданіе. Оказывается, что до построенія школьнаго зданія Качимская школа помѣщалась въ простой деревенской избѣ, обрубки дерева и кадушки замѣняли въ ней скамьи... Одно уже это начало заставляетъ ожидать многаго... И дѣйствительно, изъ этой то школы, созданной, можно сказать, изъ ничего, и вышли дѣти, строители новой школы. И очень будетъ жаль, если новая школа не сохранитъ на память будущимъ поколѣніямъ учащихъ и учащихся хотя одинъ изъ обрубковъ старой школы. Основателемъ этой первоначальной школы былъ человѣкъ, который могъ бы занять мѣсто профессора въ высшей школѣ (магистръ дуковной академіи), но онъ предпочелъ ниэшую школу высшей, деревенское захолустье столичному, или городскому, житью. Школѣ, основанной въ Мордовскомъ Качимѣ—маги-

<sup>\*) &</sup>quot;Въ превосходной станной живописи нынашинго наменнаго храма", —говорить М. Толстой въ стать в, напечатанной въ Душеполезномъ Чтеніи 1889 г. М. 11, — "особенно замачательны наображенія, напоминающія исторію храма, — на одномъ наъ нихъ представлены губительных дівйствія невы: множество больныхъ и мертвыхъ, лежащихъ на улицахъ города и выносимыхъ иль города дли погребенія; на другомъ — начало построенія обыденной перкви ночью, при общемъ участів гражданъ, на 3-мъ октончаніе язвы, наображенное въ радости колькопреклоненныхъ жителей Вологды, взярающихъ на новосозданный и новоосвященный об'єтный храмъ".

стромъ, предшествовала школа, основанная въ Русскомъ Качимъ семинаристомъ, братомъ магистра-академиста, и въроятно, на тъхъ же началахъ. т. е. деньги замфиялись собственнымъ трудомъ. «Полюбилъ онъ (магистръ) всею душою школу, понравилась ему живнь въ селв, жизнь при родитепишетъ отецъ этого магистра, уважаемый священникъ Русскаго Качима, благочинный своего округа, предназначавшій, въроятно, своего сына къ болъе видному, къ болъе обезпеченному, положеню, чъмъ сельскій учитель, учитель даже не земской школы, а церковно-приходскей, неимъющій и того скуднаго обезпеченія, на которое можеть расчитывать учитель вемской школы.. Вотъ это по истинъ плодотворное возвращение въ село!... И это еще не все... Въ Русскомъ Качимъ, какъ оказывается, существуетъ, кромъ того, еще двухъ-классная школа, основанная отцемъ академиста и семинариста, которая снабжаєть учителями изъ крестьянь другія щколы и даже школы сосъдникъ епархій, Саратовской и Симбирской, близь границъ которыхъ находятся Качимы. Приводимъ эти свъдънія изъ письма. не назначавшагося для печати, сообщеннаго намъ однимъ, можетъ единственнымъ жертвователемъ на Мордовско-Качимскую школу. Такимъ образомъ, Мордовско Качимская школа, ученики которой сдълались строителями школьнаго зданія, какъ все истинно-великое, была создана, можно сказать, изъ ничего въ матеріальномъ отношеній; деньги явились дишь тогда, когда все существенное уже имфлось, созданное однимъ трудомъ и трудомъ, конечно, добровольнымъ. Обращение дарового въ трудовое, принудительнаго въ добровольное и есть задача щколы, ибо трудъ есть высшия добродетемь, уподобляющая насъ Вогу, создавшему все изъ ничего. Безусловно добродътель эта принадлежитъ только Богу «Отецъ мой досель дълаеть и азъ дълаю», Который творитъ изъ ничего, —твореніе изъ ничего есть безусловное отрицаніе дарового, -- Построеніе Мордовско-Качимской школы, а также и другихъ упомянутыхъ здъсь школъ, если въ построеніи ихъ принимали участіе д'бти, — служитъ наилучшимъ опроверженіемъ противниковъ школъ-храмовъ, не желающихъ допускать въ храмы ни школь, ни дътей. Мордовско-Качимская школа есть также истинное проявление того духа, который выражался въ прежнее время въ строеніи обыденныхъ храмовъ; а если бы она была не церковною только школою, а храмомъ школою въ полномъ ихъ выражени, т. е. соединяющими въ себъ свътское и духовное, то въ построени ея духъ, созидавшій обыденные храмы, нашелъ бы полное свое выраженіе.

Для того, чтобы возбудить движеніе въ дівлів образованія, необходимо создать сказаніе о построеніи Качимской школы, достойное событія. Къ сожалівню, не обратила вниманія на это событіе сама Лавра, хотя построеніе Качимской школы совпало съ пятисотлітнимъ юбилеемъ кончины преп. Сергія, а сказаніе объ этомъ построеніи поміщено въ юбилейномъ, можно сказать, номерів Пензенскихъ Епархіальныхъ Відомостей, въ которомъ поміщено и слово на день пятисотлітія и статья о значеніи преп. Сергія въ русской церкви и государствів. А между тімъ, не лежитъ-ли на

обязанности Лавры научить всю Россію чтить Пресв. Троицу, чтить такъ, какъ чтилъ ее преп. Сергій, собственноручно построившій храмъ. Пресвятой Троицъ, какъ зерцало, какъ образецъ для собранныхъ имъ въ единожитіе. -- не лежитъ ли на обязанности Лавры научить всю Россію чтить Пресвятую Троицу на дълъ, – построеніемъ Ей храмовъ-школъ совокупными силами и дебровольнымъ трудомъ; и это было-бы полвигомъ равнымъ подвигу Діонисія и Авраамія Палицына. Сказаніе о построеніи Качимской школы должно въ себъ заключать, какъ похвалу Мордовскому Качиму за сооруженіе церковной школы единодушнымъ трудомъ иногихъ, такъ и пожеланіе ему расширить, возвысить свою церковную школу елинолушнымъ трудомъ уже не иногихъ только, а войхъ безъ всякихъ исключеній, до школы-храма, посвященнаго высочайшему образцу мира и согласія, Пресвятой Троицъ, чтобы, такимъ образомъ, стать ему, Мордовскому Качиму, зерцаломъ для подражанія всей Россіи вообще и интеллигенціи въ особенности, зерцаломъ для подражанія въ деланія совокупномъ, общемъ всехъ отцовъ, сыновъ и дочерей, въ дъланіи, въ трудъ, который есть величайшая, высшая добродътель... Выше мы уже говорили, что возликоваль-бы весь ликъ святыхъ съ преп Сергіемъ во главъ, когда узръль-бы на землъ при храмахъ, имъ посвященныхъ, храмы Пресвятой Троицы, Которую чтутъ святые на небѣ и Которая была забыта на землѣ, т. е. велика будетъ радость на небесахъ, когда осуществится планъ, вытекающій изъ самаго хода нашей исторіи, нашей жизни. Ликовала бы и земля, если бы только поняла, что ей предлагаютъ... Къ сожалѣнію, земля не пришла еще къ этому пониманію, и когда придетъ, неизвъстно; ликованіе же не только на землъ, но и на небъ, зависитъ отъ земли, отъ насъ и, прежде всего, отъ писателей, держащихъ ключи разумбнія въ своихъ рукахъ, отъ писателей, которые, къ несчастію, знають лишь свои права, и весьма слабо разумівють свои обязанности, и особенно общую обязанность, общій долгь, состоящій въ содћистви къ созданио школы-храма, а вмѣстѣ и школы-музея, т. е. такой школы, въ которой не будетъ вражды между духовнымъ и скимъ, гдъ то и другое найдетъ свое примиреніе, такой школы, которая имъла бы характеръ священный и даже въ высшей степени священный потому что была бы школою-храмомъ, посвященнымъ (въ память преп. Сергія) Пресв. Троицъ. Такая школа, надо надъяться, не нашла би враговъ и лицъ тъхъ, которыхъ имъла своими врагами Качимская школа, и имъла, можетъ быть, только потому, что была школою, хотя и церковною, но не храмомъ•школою,

Судя по тому, что Качимская церковно-приходская школа вызвала пожертвованіе со стороны свѣтскаго писателя, автора – «Разборъ взглядовъ Золя. Дюма и Толстого на трудъ» (Кожевниковъ, - Веацѣльный трудъ. «Не дѣланіе» или дѣло.) можно полагать, что школы-храмы, посвященные Пресвятой Троицѣ, въ Ея высоко-правственномъ значеніи, въ духовно-соціальномъ, такъ сказать, смыслѣ, школы храмы, которые должна создать себѣ русская земля повсемѣстно ко дню памяти своего духовнаго просвѣ-

тителя и собирателя (преп. Сергія) и присоединить къ нимъ, --ко дню памяти основателя свътскаго просвъщенія (основателя М.ва Народ. Просв.-Каразина), -- школы-музеи, -- можно полагать, что такіе школы-храмы и школы-музек вызовуть, по нравственному долгу, налагаемому исторією, пожертвование не народа Только, который охотно жертвуетъ лишь на храмы. но и интеллигенцій, готовой, быть можетъ, жертвовать на школы и мало расположенной давать что-либо на храмы; вызовуть пожертвованія на то, что не можетъ быть создано трудомъ непосредственныхъ строителей, -и пожертвованія не деньгами только, но преимущественно вещами, церковною утварью съ археологическимъ характеромъ, книгами, инструментами и т. п.; - и такимъ образомъ, въ этомъ юбилейномъ трудъ приняли участіе всів.. Однако, для того, чтобы вызвать пожертвованія на храмы со стороны интеллигенцій (въ пожертвованіяхъ со стороны народа, по примъру Качимской школы, можно не сомнъваться), -- со стороны интеллигенцій, привыкшей смотръть на отдъленіе духовнаго отъ свътскаго. какъ на какое то благо, нужно чтобы интеллигенція признала обращеніе дарового въ трудовое, принудительнаго въ добровольное, и вообше, трудъ общій совокупный за высшую добродътель, за такую добродътель, которая бавусловно приписывается только Богу, сотворившему все изъ твореніє изъ ничего и есть безусловное отрицаніе дарового, напередъ даннаго. Творить изъ ничего человъкъ не можетъ, а Творящій изъ можеть, конечно, чрезъ него, чрезъ человъка, возсоздать и создать Превращение дарового въ трудовое и есть осуществление цъли, блага, добра, царства Божія, безсмертія, воскрешенія.

По первому вопросу, поставленному подъ заглавіемъ этой статьи, -т. е. по вопросу-"было-ли что либо сходное, вналогичное съ нашами обыденными храмами на Западъ и не оттуда ли они нами заимство. ваны", - въ Русскомъ Архивъ за 1894 годъ помъщена замътка, въ которой этотъ вопросъ поставленъ на психологическую почву, на почву коллективкой покхологія: а съ этой точки зрѣнія построеніе обыденныхъ храмовъ должне признать проявленіемъ религіознаго подъема, т будеть соотвътствовать тому, что на Западъ —и особенно, на дальнемъвъ Америк'в, -- называется ревивалями, ревейлями, т. е. возрожденіями, -- пробужденіями, -- религіозныхъ чувствъ, точнъе же ихъ можно бы назвать религіозными вэрывами. Эти религіозные вэрывы бывають, преимущественно, въ Америкъ, — въ странъ гражданскаго и политическаго равенства и веравенства религіознаго, въ странъ гдъ, можно сказать, для бъдныхъ нътъ религіи, нътъ храмовъ, нътъ мъста и ничего, чтобы служило для удовлетворенія религіознаго чувства б'єдныхъ, такъ какъ въ Американскихъ храмахъ всъ мъста на откупъ и за дорогую цвну, а потому, чтобы войдти въ американскій храмъ, нужно прежде дорого заплатить за это.

Наши религіозные подъемы, созидавшіе въ одинъ день, — или ночь, — храмы, вызывались естественными бъдствіями, каковы засухи, эпидеміи и т. п. Въ маломъ видъ эти подъемы совершаются у насъ очень часто, по

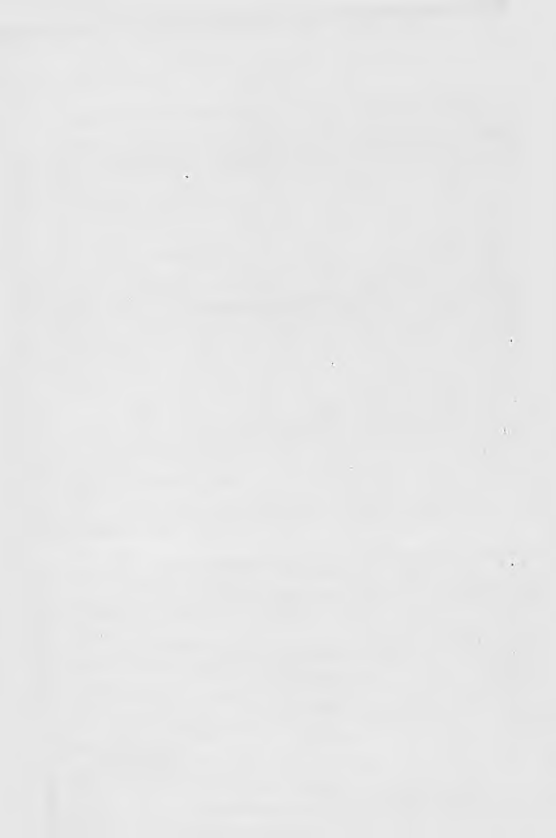
ти каждый голь, а иногда въ одно лѣто нѣсколько разъ, и выражаются въ общихъ молебнахъ о дождъ, крестныхъ ходахъ по полямъ и т.п. Высшаго же своего проявленія подъемы достигають въ годины необычайныхъ бъдствій и выражаются построеніями обыденныхъ храмовъ. Западные ревикаковъ, напримъръ, ревиваль 1857 - 58 г.г., начавшійся въ Нью-Іоркъ, вызываются, обыкновенно, промышленными и торговыми кризисами. Оживленіе религіозное и у насъ, и на Западъ, начинается раскаяніемъ; ... но туть и оканчивается сходство. Наше раскаяніе не ограничивалось сокрушеніемъ, а переходило въ дъло. — въ дъло созиданія храмовъ, --которое совершалось по ръшеню цълаго міра (т. е. на въчахъ, мірскихъ сходкахъ), къ такому рѣшенію приходили мгновенно, единодушно, безъ всякихъ преній; на религіозныхъ же митингахъ въ Америкъ раскаяніе проявлялось самобичеваніяхъ, переходившихъ "въ воили, рыданія, въ стоны, въ крики, въ скрежеть зубовъ, въ терваніе волосъ". Такое раскаяніе проявлялось первоначально у немногихъ, наиболѣе къ тому расположенныхъ, затъмъ мало пс-малу заражало и другихъ, переходило на всъхъ, а въ нъкоторыхъ доходило до высшей степени, "до бітенства, до конвульсій, выражалось дикимъ вращаніемъ главъ, пеною на устахъ". Такое возбуждолжно имъть какой-либо исходъ, оно его и находило спачала въ самобичеваніяхъ, а потомъ переходило "въ ссоры, драки кающихся между собою, доходило во убійства". Раскаяніе переходило въ преступленіе, подтверждая, такимъ образомъ, взглядъ западныхъ психологовъ на коллективную дъятельность толпы, какъ на психическія эпидемія. Читая разсказы о ревиваляхъ, можно подумать, что религозные подъемы, по крайней мъръ въ наше время, и могутъ приводить только къ такимъ безобразіямъ, какъ это выше описано; поэтому и важно знать этихъ подъемовъ въ другой формф, въ другомъ видъ. Оживление у насъ (наши ревивали) выражалось не въ личномъ раскаяни, не въ розни, Усердной, дружной, изумительно быстрой работЪ, которая приводитъ въ восторгъ, вызываетъ слезы умиденія у присутствующихъ и участвующихъ вь этой работі-"яко сподобищася видіти, яже ни отцы видіша".-Обыденные храмы, это - памятники единодушія и согласія въ молитвъ трудъ, въ мысли и дълъ, согласія столь ръдкаго на землъ вообще, а русской въ особенности. На обыкиовенно бурныхъ въчахъ тотчасъ же водворялась тишина, когда дёло касалось построенія обыденнаго храма, и вопросъ ръщался безъ преній, единогласно и міновенно. Это весьма ръдкія, свътлыя минуты въ исторіи городовъ, для коихъ смутное время было обычнымъ состояніемъ. Единодушіе, тіснічнішее соединеніе производило даже больше, чтмъ объщало: давали обътъ построить храмъ въ одинъ день, а устрояли его "въ едино утро". Краткость времени, въ которое "оподобилъ Господь соорудить храмъ", и производить наибольший восторгъ. Въ этомъ обътъ, только что данномъ и тотчасъ исполненномъ, чувствовалось нъкоторие подибіе "Ръче и бысть". Дъло сдълано также скоро, какъ только сказка сказывается,—за одну ночь выросло п'блое зданіе; восходящее солнце увидало то, чего не видало заходящее. Было въ этомъ что-то чудесное; это чудесное и вызывало восторгъ; и очень можетъ быть, что этотъ здоровый восторгъ и производилъ исцібленіе, прекращалъ эпидемію; -это естественное чудо. Въ противоположность воззрѣнію западныхъ писателей, у насъ коллективная дъятельность производила не психическую болбань, а исцёленіе. Такимъ образомъ, нельзя осуждать религіозные подъемы, возбужденія, если они и проявляются въ такихъ неистовствахъ, какъ американскіе ревивали, потому что проявляются они такъ за недостаткомъ надлежащаго поприща, или дъла; будь иначе, -- возбужденіе, выражающееся въ такихъ безобразіяхъ, произвело-бы нѣчто великое. Точно такъ же нельзя обвинять и музыку, когда она, пробуждая силы, находитъ исходъ для нихъ только въ преступленіяхъ, какъ это разсказываетъ Толстой въ Крейцеровой сонатъ. Ревивали составляютъ необходимую принадлежность протестантскихъ странъ и служатъ, какъ говоритъ Лопухинъ, протестомъ противъ дребленія, свойственнаго протестантизму и дошедшаго въ Америкъ до послъднихъ крайностей. Тамъ, въ Америкъ, и нужно ждать поворота къ единству, потому, можетъ быть, и православіе пользуется въ Америк'в благосклоннымъ пріемомъ. Храмы, сооружаемые совокупными силами, служать, по преимуществу, выраженіемъ православія; даже въ самой Америкъ, по свидътельству Макъ Гаханъ, Ньюгоркская православная церковь есть плодъ усердной, дружной, общей работы русскихъ людей всъхъ состояній. Хотя церковь эта и не была построена въ одинъ день, она имъетъ всъ существенныя свойства обыденныхъ храмовъ; тогда какъ храмъ въ Чикаго, и въ одинъ день построенный, не имфетъ почти ничего общаго съ нашими обыденными храмами. Построеніе этого послідняго храма не было вызвано ни голодомъ, ни моромъ, не было оно и памятникомъ собиранія земли; оно было вызвано недостаткомъ м'єста для чтеній пастора Вильямса, которые происходили въ небольшой пресвитиріанской церкви и почему то ръшено было производить ихъ въ продолжении четырехъ недъль утромъ и вечеромъ; черезъ двъ недъли, по случаю больщого стеченія слушателей, обнаружился недостатокъ мъста; на третьей недъль рьшено построить къ Воскресенью храмъ. Храмъ не былъ, однако, воздвигнутъ однимъ капиталистомъ, а по подпискъ, и эта подписка заняла болъе времени, чъмъ самое построеніе; тъмъ не менъе храмъ былъ созданъ питаломъ и наемнымъ трудомъ, а не трудомъ добровольнымъ, и не изъ матеріала, принадлежащаго общинт, т. е. встить, какть лесть при построеній нашихъ обыденныхъ храмовъ, Чтенія пастора Вильямса, вызвавшія религіозный подъемъ, ревиваль, благодаря лишь зимѣ, не были перенесены подъ открытов небо и потребовали построенія храма съ печами (храмъ отоплялся тремя каминами) и освъщеніемъ. — Самое существенное различіе нашихъ обыденныхъ храмовъ отъ американскаго состоитъ въ томъ, что для насъ храмъ не мъсто лишь молитвы, а сама жолитва, дъло спасенія, даже именно воскрешеніе; постройка храма вызывается не теснотою помъщенія, а необходимостью вившняго выраженія для молитвы, для исхода

религіознаго подъема, ибо у насъ молитва отъ дѣла не отдѣляется. Но если русское православіе остается вѣрнымъ себѣ и въ Америкѣ, то и протестантство, переходя въ Россію въ видѣ проповѣдей Редстока, Пашковцевъ и т. п., остается вѣрнымъ своей родинѣ, Западной Европѣ, и проявляется въ видѣ субъективныхъ иллюзій спасенія. Такія состоянія могутъ сообщаться, заражать многихъ, и въ сущности, представляютъ тѣ же ревивали, но въ самомъ лишь первоначальномъ ихъ видѣ, въ зачаточной формѣ. И, во всякомъ случаѣ, эти одиваковыя внутренніе состоянія многихъ не должно смѣшивать съ подъемомъ общимъ, имѣющимъ выраженіе въ дѣлѣ, въ построеніи, напримѣръ, храма, или другомъ какомъ-либо внѣхрамовомъ дѣлѣ. Можно сказать, что Россія, видя ревивали лишь въ зачаточномъ ихъ состояніи, не знаетъ настоящаго протестантизма; его надо видѣть тамъ, гдѣ онъ не встрѣчаетъ никакихъ препятствій, —какъ, напримѣръ, въ Америкѣ, —гдѣ онъ и проявляетъ въ ревиваляхъ, которые доходятъ до вышеописанныхъ безобразій.

Къ протестантскимъ патологическимъ явленіямъ нужно отнести и штунду, толстовщину, а также молоканъ, духоборовъ, всъ раціоналистическія и мистическія секты.. Старообрядство же представляетъ подобіе православію и, быть можеть, у этихъ искреннихъ чтителей и любителей старины сохранился еще обычай построенія обыденныхъ храмовъ, почти изчезнувшій у православныхъ. А можетъ быть, по причинъ разрыва, этотъ святой обычай, какъ выраженіе единодушія и согласія, сталъ чуждъ тъмъ и другимъ, и можетъ возстановиться только послъ примиренія ихъ... Или же не станетъ ли выраженіемъ примиренія самое построеніе школь-храмовъ, посвященныхъ Пресвятой Троицъ, какъ образцу единодушія и согласія, при чемъ храмъ-школа съ музеемъ, заключающимъ въ себъ памятники старины, пямятники всёмъ умершимъ, или музейскій храмъ-школа, воздвигаемый совокупными силами всъхъ живущихъ (сыновъ) для поминовенія всъхъ умершихъ (отцовъ) и посвящаемый Пресвятой Троицъ, въ Коей чтимъ безграничную любовь Сына и Св. Духа къ Богу Отцу, замѣнитъ школу, т. е. школу нынъшнюю, заставляющую забывать отцовь, или даже вооружающую сыновъ и дочерей противъ отца-матери. Вмѣстѣ съ тѣмъ, этотъ музейскій храмъ-школа, — ставящій своимъ предметомъ знаніе и почитаніс отцовъ, все знаніе природы д'блаеть средствомъ для выраженія этого почитанія. И, конечно, такая школа не будетъ уже возбуждать опасеній, что дѣти станутъ выше отца матери,—опасеній, которыя возникають нынъ въ средъ именно крестьянъ.

Такимъ образомъ, обыденные храмы, или православное религіозное оживленіе, обновленіе, получаетъ полное свое значеніе лишь при сравненій съ западными ревивалями и, особенно, съ ревивалями Запада дальняго. Православное оживленіе выражается не въ протестѣ и отдѣленій, а въ возсоединеній, какъ съ врагами обряда, такъ и съ его любителями, — съ старообрядцами и безъобрядцами, идоло-лятрами и идео лятрами, а также и въ подъемѣ общей нравственности. Это внѣшнее выраженіе религіозныхъ

порывовъ совершенно согласно съ проявленіями народной д'ятельности, какъ въ помочахъ и толокахъ, вызываемыхъ климатическими условіями: такъ и во время смутъ и нашествій;—въ 1612 году Россія была спасена. можно сказать, общею помочью, или толокою, какъ объ этомъ уже и говорилось.-Желательно было-бы, чтобы эти частные, мъстные, временные и ръдкіе подъемы обратились въ непрерывное, постоянное, живое дъло, въ дъло общее, хотя бы въ видъ лишь построенія повсемъстно храмовь-школь съ музеями при нихъ, т. е. съ храмами предковъ; и при этомъ должно быть положено въ основу, принято за аксіому, что школы должны быть вездъ, гдъ есть рождающіеся, а музеи вездъ, гдъ есть умирающіе.—Лаже такое лишь общее дъло было-бы уже врачествомъ противъ индивидуалистическихъ душевныхъ заболъваній въ формъ ревивалей. Но построеніе такихъ храмовъ школъ, построеніе обыденныхъ церквей, есть только начало, есть самое незначительное выражение общаго дѣла, ибо полное свое выраженіе общее діпо найдеть лишь вы осуществленіи часмаго, какы объ этомъ говорится въ первомъ стихъ одиннадцатой главы посланія къ Евреямъ по сунодальному переводу; въ осуществленіи чаемаго (чаю вокресенія мертвыхъ) и заключается вся религія, все благо;-музей же при храмъ есть лишь сънь, подобіе, а не само чаемое, не осуществленіе чаемаго.-И такъ, при разръшении вопроса о храмахъ обыденныхъ, о томъ было ли что аналогичное имъ на ближнемъ и дальнемъ Западъ, на ближнемъ и дальнемъ Востокъ, нужно искать аналогію не во внъшнемъ лишь выраженіи, а во внутреннихъ, душевныхъ движеніяхъ, которыя у насъ проявляются построеніемъ обыденныхъ храмовъ, а въ другихъ м'встахъ могутъ выражаться въ чемъ либо другомъ, какъ ревивали на Западъ... При такой постановкъ вопроса задача не расширяется только по объему и содержанію, но и получаетъ не одно теоретическое значение, задача получаетъ, вмЪстъ съ тъмъ, значене практическое, примирительное, объединительное... При сравнительномъ изученіи проявленій общаго религіознаго чувства, выражающагося въ религозныхъ подъемахъ, такое изучение не можетъ остаться безплоднымъ. Если въ построеніи обыденныхъ храмовъ выражиется сущность православія, а въ ревиваляхъ сущность протестантства, то руководители ревивалей, возбуждающіе своими ръчами раскаяніе личное, въ предложеніи дъла, которое соединило бы возбужденныхъ, пробужденныхъ ими, могли-бы найдти средство противодъйствовать розни. Построеніе храмовъ-музеевъ, храмовъ-школъ, требуя для своего осуществленія разнообразныхъ профессій, представляєть наилучшее дёло, наилучшее средство для объединенія разрозненныхъ, особенно у протестантовъ съ ихъ крайностями, - отрицаніемъ иконъ и, вообще, всего внъшняго, отрицаніемъ дъла какъ осущевленія въры. Конечно, музейскую внъшность, хотя бы музей быль и всехудожественнымъ, нельзя еще считать за осуществление чаемаго, какъ это выше сказано, но музей будеть и не ветхозавътною лишь съню, если будетъ заключать въ себъ не только побужденіе, но и средство къ осуществленію чаемаго, т. е. если музей будеть не всехудожественнымь толь. ко, но и всенвучнымъ, и при томъ съ аппаратомъ Каразина, или же чъмълибо подобнымъ этому аппарату, который есть уже начало обращенія слъпой силы въ управляемую разумомъ, смертоносной въ живоносную; безъ
такого же приложенія естествознаніе безцъльно и смысла не имъетъ.



## COJEPHAHIE.

OTDAB.

1. Вопросъ о братствъ, или родствъ, о причинахъ небратскаго неродственнаго, т. е. немирнаго, состоянія міра, и о средствахъ къ возстановленію родства. Записка отъ неученыхъ къ ученымъ, духовнымъ и свътскимъ, върующимъ и невърующимъ . . .

1 - 352

а) Часть 1-я. Обращение къ ученымъ духовнымъ и военнымъ по поводу голода, 1891 г. и опытъ вызыванія дождя ствомъ взрывчатыхъ веществъ, (регуляція метеорологическимъ процессомъ, какъ начало, приступъ къ управленію слѣпыми силами природы, вообще, и какъ дъло, объединяющее родъ человъческій по образу Пресвятой Троицы), и по поводу юбилея чтителя Пресв. Троицы преп. Сергія, чтившаго въ Троицѣ образецъ, заповъдь для собравшихся во едино.

б) Часть 2-я. Культь предковъ, какъ единая истинная религія. Троица какъ заповъдь. Испытаніе въръ. Въра, какъ объединеніе въ дълъ отеческомъ, или возстановление върности отцамъ, Богу отцовъ. О критеріи, какъ указаніи пути Господня и образа Божія . 42-127

в) Часть 3-я. Что такое исторія. Какъ понять, что за воскресеніемъ Христа не послівдовало всеобщее воскресеніе. Протестантское и, вообще, западное пониманіе подвига Христа, или религія несовершеннолътнихъ. Истинное христіанство въ православіи, понятомъ какъ печалование о розни и какъ объединение въ 

г) Часть 4-я. Въчемъ наша задача. Вопросъ санитарно-продовольственный. - Вмфсть съ тьмъ всь три послъднія части суть обращение къ ученымъ свътскимъ, западныхъ и русскимъ, и заключаетъ въ себъ указаніе на долгъ ученыхъ, сознавшихъ, что раздъленіе на ученыхъ и неученыхъ есть корень всъхъ раздъленій, раздъленія на богатыхъ и бъдныхъ, раздъленія единаго разума на два, теоритическій и практическій, что и ве-

|                | детъ къ двумъ невѣжествамъ: къ невѣжеству дѣйствующихъ, народа, по собственному признанию темнаго, и къ невѣжеству мыслящихъ, |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                | т. е. ученыхъ, не признающихъ въ знаніи                                                                                       |
|                | объективной истины. Въ раздѣленіи, выражаю-<br>щемся въ обществѣ по типу организма, въ                                        |
|                | эволюціи и прогрессѣ, и заключается несовер-                                                                                  |
|                | шеннолътіе рода человъческаго; объединеніе                                                                                    |
|                | же въ общемъ дълъ управленія слъпыми си-<br>лами природы, въ дълъ отеческомъ, приве-                                          |
|                | детъ родъ человъческій къ совершеннольтію,                                                                                    |
|                | т. е. къ единству по образу Пресв. Троицы,                                                                                    |
|                | нераздѣльной и несліяной 248-352                                                                                              |
|                | 2. Самодержавіе, а) Историческое значеніе царска-                                                                             |
|                | го титула; б) Что такое Россія и православіе; и в) Самодержавіе, т. е. Самодержецъ, въ отцовъ и пра-                          |
| 353398         | отца — мѣсто стоящій                                                                                                          |
|                | 3. Супраморализмъ, или всеобщій синтезъ (т. е. все-                                                                           |
|                | общее объединение). Синтезъ двухъ разумовъ и трехъ                                                                            |
|                | предметовъ знанія и дѣла (Богъ, человѣкъ и природа; человѣкъ орудіе Божественнаго разума и самъ                               |
|                | разумъ вселенной); синтезъ науки и искусства въ                                                                               |
| 3 <b>99468</b> | религіи                                                                                                                       |
|                | 4. Проекть соединенія церквей, приглашающій духовен-                                                                          |
|                | ство всѣхъ исповѣданій содѣйствовать обращенію войска въ орудіе спасенія отъ голода и указывающій,—                           |
|                | въ разборъ реферата В. С. Соловьева "О причинахъ                                                                              |
|                | упадка средневъкового міровозрѣнія", что примиренію                                                                           |
| ***            | церквей въ догматъ и обрядъ должно предшествоватъ                                                                             |
| 469-491        | примиреніе, или объединеніе върующихъ съ невърующими въ общемъ дълъ                                                           |
| 100101         | 5. Выставка 1889 г., —раскрывающая смыслъ прог-                                                                               |
|                | ресса, -юбилей стольтняго господства буржуазіи;                                                                               |
|                | чъмъ д. б. выставка послъдняго года XIX-го или же                                                                             |
| 400 510        | перваго года XX-го въка; что XIX въкъ завъщаетъ XX-му                                                                         |
| 492 – 519      | 6. Вопросъ о возстановленіи всемірнаго родства.                                                                               |
|                | Средства возстановленія родства. Соборъ. О соборъ еди-                                                                        |
|                | номъ, вселенскомъ, еще не оконченномъ, въ связи съ                                                                            |
|                | паденіемъ Константинополя и о возобновленіи собора въ связи съ освобожденіемъ К-поля, какъ центра,                            |
|                | ра въ связи съ осворождениемъ п-поля, какъ центра,                                                                            |

—собора, какъ священнаго синода и всенаучнаго конгреса, для выработки проекта превращенія нашей

| жизни, какъ она нынъ есть (исторія какъ фактъ), въ    |                                 |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------|
| такую, какою она должна быть (исторія какъ проектъ)   | 520 - 598                       |
| 7. Роспись наружныхъ стѣнъ храма, при коемъ           |                                 |
| Музей или библютека                                   | <b>5</b> 99 <b>6</b> 1 <b>6</b> |
| 8. Внутренняя роспись храма                           | 617 - 626                       |
| 9. Два юбилея, - духовный преп. Сергія и свът-        |                                 |
| скій В. Н. Каразина, какъ два начальные способа       |                                 |
| дъйствія для осуществленія сынами всеотеческаго дъла  | 627-655                         |
| 10. Разоруженіе. Какъ орудіе разрушенія обратить      |                                 |
| въ орудіе спасенія                                    | 656 668                         |
| 11. Объ обращеній оружія, т. е. орудій истребле-      |                                 |
| нія, въ орудія спасенія. Объ обращеніи войска, т. е.  |                                 |
| всего народа, всего рода человъческаго, при все-      |                                 |
| общей и на всю жизнь воинской повинности, въ          |                                 |
| естествоиспытательную силу, въ силу, управляющую      |                                 |
| слѣпыми силами природы                                | 669 - 676                       |
| 12. Что значитъ карточка, приложенная къ кни-         |                                 |
| гъ? Къ осуществленио мысли. В. Н. Каразина о рас-     |                                 |
| ширеніи знанія нераздъльно отъ распространенія        |                                 |
| просвъщенія                                           | 677—680                         |
| 13. Библюграфія. Знаніе популярное, энциклопеди-      |                                 |
| ческое, мнимое, и знаніе дѣйствительное; переходъ     |                                 |
| отъ мнимаго къ дъйствительному знанію                 | 681-684                         |
| 14. О значеніи <i>обыденных в храмовь</i> вообще и въ |                                 |
| наше время въ особенности. Обыденные храмы какъ       |                                 |
| наивысшее проявление помочей (Богъ въ помочь!) и      |                                 |
|                                                       |                                 |
| толокъ, и какъ выражение религиозныхъ подъемовъ .     | 685—731                         |

## № 0 печатки. **№**



## опечатки.

| Страница. | Строка (сверху). | Напечатано.              | Слъдуетъ.                |
|-----------|------------------|--------------------------|--------------------------|
| 1         | 28               | наступаетъ               | наступитъ                |
| 4         | 8                | По чему                  | Почему                   |
| 4         | 15               | на для роскоши           | не для роскоши           |
| 4         | 41               | ниодного                 | ни одного                |
| 4         | 42               | ниодиого                 | ни одного                |
| 5         | 4                | Неурожай                 | Неурожан                 |
| 7         | 39               | матеріализиъ. Высшее     | матеріализм'я, высшее    |
| 12        | 2                | критическаго             | <del>практического</del> |
| 28        | i1               | цунктъ                   | пунктъ                   |
| 29        | 14               | такое состопию есть пре- | такое состояніе, то есть |
|           |                  | вращеніе                 | превращение              |
| 37        | 12               | - элодъннія              | злодъяніе                |
| 44        | 16               | премущественно           | преимущественно          |
| 44        | 23               | порябщенія               | порабощения              |
| 45        | 44               | Христова                 | Христово                 |
| 46        | 29               | прикрыавется             | прикрывается             |
| 47        | 11-12            | царствуть                | царствувать              |
| 47        | 40               | ero                      | Ero                      |
| 48        | 2                | текнологіи               | технологія               |
| 50        | 28               | цаминовеніе              | поминовеніе              |
| 51        | 12               | протяженія               | притяженія               |
| 53        | 30               | окрявы                   | окраины                  |
| 53        | 40               | лажать                   | лежатъ                   |
| 55        | 18               | воспреемничества         | воспріемничества         |
| 55        | 23               | воспреемничества         | воспріемничества         |
| 56        | 35               | нетерпимость             | не терпимость            |
| 56        | 36               | нереволюціонный          | не революціонный         |
| 58        | 4                | совершовнольтія          | совершеннольтія          |
| 58        | 15               | отечскаго                | отеческаго               |
| 61        | 23               | евацсенія                | евангелія                |
| 61        | 25               | кретеріи                 | критерів                 |
| 61        | 26               | жавущихъ                 | живущимъ                 |

|   |     | 1   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---|-----|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | 61  | 28  | Восиресминками                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | носпріеминка ми                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١ | 61  | 30  | 1 постресминами                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | noon prosint aa mu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ı | 61  | 42  | воспресмиичества                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | воспріемничества                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ı | 62  | 1   | воспреемниками                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | воспрієнниками                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ı | 62  | 24  | воспреевничествъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | воспріемничествь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١ | 62  | 35  | Воспреемникомъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | DOSEDIANULE ONT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| I | 63  | 22  | Both beam HD KOW 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | воспріємникомъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 | 64  | 14  | полюбиы тетвовали                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | полюбопытствовали                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   | 64  | 40  | ели                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | если                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | 67  | 11  | принимаютъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | прицимать                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | 68  | 18  | залючаются                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | заключаются                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١ | 69  | 8   | акціенерныя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | акціонерныя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ı | 69  | 15  | вескрешенія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | воспрешени                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ı | 69  | 17  | постепеннаго осуществления                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | постеценное осуществление                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ļ | 71  | 15  | неволи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | неволія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | 76  | 44  | муроносцы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ильоносиия                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| l | 80  | 34  | неединогущный                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | не единосущный                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١ | 81  | 14  | тначитъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | аначитъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 | 91  | 17  | ш                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | не                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1 |     | 111 | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 107 | 2   | L DOCKETO CONTROL OF THE CONTROL OF | DOGUNIOUS COMMUNICATION OF THE PROPERTY OF THE |
|   | 101 | 32  | Воспревиничества                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | воспріемня чества                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   |     | 34  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 107 | 29  | побѣдносца                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | побраносця                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | 109 | 3   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 110 | 4   | Коспреемничества                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | воспріемничества                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|   | 110 | 13  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 119 | 15  | удорлетворена                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | удовлетворена                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | 130 | 28  | истикный                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | истины                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | 137 | 19  | всязаны                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | связаны                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | 138 | 8   | и стало                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | но стало                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | 154 | 17  | жатву. (Чунства                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | жатву, (чувства                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 165 | 36  | Константинопль                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Константинополь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 167 | 18  | воспреемникомъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | воспріемникомъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | 168 | 22  | живописности                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | въ живодисности                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 170 | 24  | Грецію                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Грецією                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ļ | 178 | 29  | de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | какъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | 190 | 40  | безпокой их.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | безпокодних в                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | 106 | 97  | - HERRITO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | сознацію                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | 204 | 24  | statusquo ante                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | status, quo ante                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|   | 216 | 13  | транцеидентнаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | трансцендентнаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| 231 | 11    | сосредоточія         | сосредоточенія                            |
|-----|-------|----------------------|-------------------------------------------|
| 234 | 24    | соединено            | соединению                                |
| 239 | 2     | примирителми         | примирителями                             |
| 242 | 31    | въ виду              | въ видъ                                   |
| 243 | 36    | a                    | И                                         |
| 245 | 35    | mipa                 | мира                                      |
| 249 | 9     | истинный             | кстины                                    |
| 250 | 2     | - 610-               | - HA Y 12010                              |
| 257 | 11    | метеорологической    | метеорической                             |
| 258 | 4     | обединению           | объединенію                               |
| 259 | 5     | на отд'влку частнаго | на отдълку предметовъ, ве<br>щей частнаго |
| 266 | 9     | и Англицано          | Арганчано                                 |
| 267 | 18    | присаніе             | писаніе                                   |
| 272 | 7     | одного               | ОДНО                                      |
| 274 | 24-25 | сох ранятеся         | сохраняется                               |
| 275 | 42    | боговодбиой          | богопедобной                              |
| 276 | 17    | потурдились          | потрудились                               |
| 279 | 10    | какими то            | какими бы то                              |
| 279 | 38    | доженъ               | долженъ                                   |
| 280 | 29    | метеорологическихъ   | метеорическихъ                            |
| 281 | 29    | будетьо бъяснено     | будеть объяснено                          |
| 286 | 25    | вытьснить            | вытвецить                                 |
| 286 | 43-44 | поизитивистовъ       | позитивистовъ                             |
| 298 | 24    | нескочаемую          | нескончае мую                             |
| 308 | 12    | также                | такъ же                                   |
| 311 | 17    | дътей родителями     | дътьми родителей                          |
| 311 | 21    | выражавшись          | выражаясь раньше                          |
| 312 | 12    | умершихъ             | умершиль                                  |
| 315 | 32    | сохраненіе           | сохраненія                                |
| 317 | 4     | гастерія             | гастрен                                   |
| 320 | 20    | облевиностью         | обязанностью                              |
| 320 | 43    | истивною             | истиною                                   |
| 332 | 44    | плагеатъ             | плегатъ                                   |
| 333 | 48    | необхдимо            | необходимо                                |
| 334 | 4     | вреия                | времи                                     |
| 335 | 27    | Tarace               | такъ жо                                   |
| 341 | 33    | эта основа           | это — основа                              |
| 342 | 42    | исключителною        | исклю чительною                           |
| 343 | 11    | прэисходищія         | происходящіе                              |
| 346 | 25    | Еванелія             | Епангелія                                 |

| 848 | 27    | изучаемое           | изучасмаго          |
|-----|-------|---------------------|---------------------|
| 349 | 39    | безсмерною          | безсмертною         |
| 351 | 86    | marearon's          | плагіатомъ          |
| 358 | 4     | 24 марта            | 23 марта            |
| 360 | 36    | общественную        | существенную        |
| 371 | 41    | дога                | долга               |
| 372 | 29    | Влагодря            | Благодаря           |
| 375 | 12    | явилась             | лвилось             |
| 375 | 15    | окона тельное       | окончательное       |
| 377 | 4     | <b>ลกพริมภายก</b>   | за увилется         |
| 381 | 6     | степени             | степенью            |
| 385 | 35    | 1                   | 1                   |
| 389 | 39    | { утрени            | { утренъ            |
| 391 | 28    | пантекзама          | пантеизма           |
| 392 | 11    | разунъ истинаци     | разунъ истины       |
| 400 | 38    | природою самой себя | природы самой собой |
| 403 | 23    | собстепио           | собственно          |
| 408 | 30    | 4100ย               | 970 бы              |
| 415 | 34    | неббратство         | небратство          |
|     | 7     | 1                   | neopaterso          |
| 418 | 16-17 | разунъ истинный     | разумъ истины       |
| 421 | 19-20 | честолюлюбія        | честолюбія          |
| 436 | 31    | безд'ьйственнось    | бездайственисть     |
| 437 | 17    | помфилавшемся       | поменцининамся      |
| 443 | 9     | дъствительность     | дъйствительность    |
| 452 | 3     | самодержаніе        | самодержавіе        |
| 463 | 14    | дійтвія             | двистви             |
| 464 | 2     | обыденнымъ          | обыденныхъ          |
| 467 | 14    | печалующемся        | почалующимся        |
| 467 | 14-15 | сокрушающомся       | сокрушающимся       |
| 470 | 23    | закор'внелый        | закорен влый        |
| 471 | 3     | Тотно               | Точно               |
| 471 | 10    | одуціемъ            | орудіемъ            |
| 472 | 38    | Имеріи              | Имперіи             |
| 476 | 22    | ссорится            | ссориться           |
| 480 | 37    | неистипинымъ        | неистиннымъ         |
| 506 | 41    | - инстипаціє        | пе полинение        |
| 534 | 10    | истроріи            | исторіи             |
| 549 | 24    | по наблюденіямь     | по изображеніямъ    |
| 162 | 4     | себъ                | Себв                |
| 570 | 14    | религія             | религіи             |

| 570 | 30-31        | составляють             | составляеть                  |
|-----|--------------|-------------------------|------------------------------|
| 570 | 34           | съвздвъ                 | съйздовъ                     |
| 576 | 58           | блыло                   | было                         |
| 578 | 30           | чтобы                   | что бы                       |
| 589 | 27-28        | заржавлівним я          | заржавленныя                 |
| 591 | 15           | Латынямъ                | Латынинъ                     |
| 591 | 23           | повътствованіл          | повъствованія                |
| 592 | 20           | возстановило            | возстановила                 |
| 595 | 1            | огранячивается          | ограничиваются               |
| 620 | 9            | изоражены               | изоб ражены                  |
| 622 | 4.4          | DI BECTEBRA             | въ комитетъ выставки         |
| 624 | 39           | существоваля            | существованія                |
| 625 | 31           | валимостребленія        | нацимонстребленія            |
| 632 | 41           | сивтствіе               | свътскіе                     |
| 638 | 32-33        | естествоиспытатей       | йэцэт <i>а</i> тын ховтээтээ |
| 640 | 36           | изученію                | изученіе                     |
| 686 | 21           | свойственной            | свойственный                 |
| 687 | 34           | итакъ не отрицая        | не отрицая                   |
| 692 | 18           | такъ венанидищіе        | такъ и венавадящіе           |
| 701 | 1-2 (BK HD.) | составляюъ              | составляютъ                  |
| 702 | 31           | Въ кототомъ             | въ которомъ                  |
| 718 | 2            | . 0781633               | canoro                       |
| 718 | 32           | въ предисловія          | въ предисловія               |
| 718 | 43           | вичеть отделена         | отдълена                     |
| 719 | 12           | ириписываему            | приписываемому               |
| 724 | 25-26        | "Отецъ мой доселъ дъла- | ("Отецъ мой досемв двла-     |
|     |              | етъ и язъ дълаю".       | еть и азъ дълаю"),           |
| 726 | 44           | { поти                  | почти                        |
| 727 | 1            | ) HOLE                  | MO 11/4                      |
| 729 | 14           | проявляеть              | проявляется                  |
| 100 |              |                         |                              |

